
        
            
                
            
        

    
GI¸O HéI PHËT GI¸O VIÖT NAM 









PHAÄT THUYEÁT 



GIẢNG GIẢI 

(Quyển 2) 



Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Cẩn dịch: Vọng Tây Cư Sĩ và Viên Đạt Cư Sĩ 













Nhµ xuÊt b¶n hång ®øc 









KỆ KHAI KINH 

Phật pháp rộng sâu rất nhiệm mầu 

Trăm nghìn muôn kiếp khó tìm cầu 

Con nay nghe thấy xin trì tụng 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu 

Nam mô Bổn sư Thích Ca Mâu Ni Phật! 


************** 

 











L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

3 

PHËT THUYÕT THËP THIÖN NGHIÖP §¹O  

KINH gi¶ng gi¶i 

(QuyÓn 2) 



V. PHÇN KINH V¡N (tiÕp theo) 

Kinh  văn:  “Nhĩ  thời  Thế  Tôn,  phục  cáo  Long  vương 

ngôn,  nhược  hữu  Bồ  Tát,  y  thử  thiện  nghiệp,  ư  tu  đạo 

thời, năng ly sát hại, nhi hành thí cố, thường phú tài bảo, 

vô  năng  xâm  đoạt,  trường  thọ  vô  yểu,  bất  vi  nhất  thiết, 

oán tặc tổn hại”. 

Lời của Phật là chân thành, quan trọng là tin được. Người 

học Phật hiện nay đối với lời nói của Phật phần lớn là bán tín 

bán nghi, còn người không học Phật thì luôn cho rằng đây là 

lời  khuyến  thiện  của  nhà  Phật,  nhất  định  không  phải  là  lời 

chân  thật  nên  họ  rất  khó  tiếp  nhận.  Nguyên  nhân  này,  nói 

một cách chân thật là người xuất gia có trách nhiệm rất lớn. 

Tại sao người thế gian không thể tiếp nhận lời dạy của Phật? 

Vì  hình tượng của  người  xuất  gia khiến họ  coi thường.  Lời 

của  Phật  hay  như  vậy,  các  bạn  đều  là  người  xuất  gia,  mục 

đích là để tuyên dương Phật giáo, nhưng suy nghĩ và hành vi 

của bản thân bạn thì hoàn toàn không tương ưng với lời Phật 

dạy.  Có  thể  thấy  bản  thân  các  bạn  đều không  tin  Phật.  Các 

bạn không tin mà khuyên chúng tôi tin thì sao có thể được? 

Chúng ta hãy suy nghĩ thật kỹ đạo lý này. Chúng ta đối với 

lời của Phật vì sao tin vậy? Chúng ta biết thông qua sự tu học 

giới định tuệ. Thật sự khai trí tuệ, sau khi trí tuệ mở rồi, thì 

đối với tất cả hiện tượng thế xuất thế gian ta đều thông đạt 

hiểu rõ. Đây là điều mà chúng ta không thể sánh với Phật, Bồ 

4 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tát.  Các  Ngài  thấy  rất  rõ  ràng,  còn  chúng  ta  mê  hoặc  điên 

đảo.  Người  thế  gian  đang  mê  nhưng  hoàn  toàn  không  thừa 

nhận mình mê,  mà ngược lại còn thừa nhận mình có trí tuệ 

cao độ và cho cổ thánh tiên hiền là mê muội. Quan niệm sai 

lầm này phải làm thế nào đem nó chỉnh sửa lại là việc không 

phải dễ dàng. 

Trước  tiên  bản  thân  chúng  ta  phải  thông  qua  tu  học 

chứng thực lời của Phật là chân thật. Nếu như không thông 

qua tu học nghiêm túc thì cảnh giới này không đạt được, vĩnh 

viễn tùy thuận tập khí phiền não của mình, tùy thuận theo tri 

kiến  của  mình,  nhất  định  không  chịu  tin  theo  lời  của  Phật. 

Trong  Kinh   Phật nói  cho  chúng  ta  biết  (đây  là  nói với  sáu 

cõi phàm phu), trước khi bạn chưa chứng được A La Hán thì 

nhất  định  không  nên  tin  theo  ý  của  mình.  Tại  sao  sau  khi 

chứng  được  A  La  Hán  thì  mới  có  thể  tin  vào  ý  của  mình? 

Đạo lý ở chỗ nào? A La Hán đã đoạn kiến tư phiền não rồi, 

tam giới 88 phẩm kiến hoặc, 81 phẩm tư hoặc đoạn hết rồi. 

Phật nói, người ở vào trình độ này thì gọi họ là “chánh giác”, 

giác ngộ của họ không có sai lầm, cũng tức là nói cách nghĩ, 

cách nhìn của họ là chính xác. 

Danh từ “kiến tư phiền não” không dễ hiểu, đây là danh 

từ Phật học. Nếu như kiến tư phiền não của bạn chưa đoạn, 

hay  nói  cách  khác,  tự  tư  tự  lợi,  danh  vọng  lợi  dưỡng,  tham 

sân si mạn, những thứ này chưa có đoạn thì tri kiến của bạn 

là bất chánh; kiến thức mà bạn học nhiều đi nữa, thậm chí là 

bạn  có  thể  đem  Đại  Tạng  Kinh  đọc  thuộc  từ  đầu  đến  cuối, 

giảng  đến  mức  hoa  trời  rơi  rụng,  bạn  vẫn  không  phải  là 

chánh kiến. Chỉ có người đầy đủ chánh kiến mới biết tâm đại 

từ đại bi của Phật Bồ Tát, người thế gian chưa đạt đến cảnh 

giới này.  Nếu  như họ  có thể  tôn  sư trọng đạo,  có thể thuận 

theo lời giáo huấn của thánh hiền, y giáo phụng hành, thì loại 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

5 

người này có phước rồi. Đây không phải trí tuệ của họ, mà là 

thiện  căn  phước  đức  nhiều  đời  nhiều  kiếp  của  họ.  Họ  có 

phước, họ có thể tiếp nhận, có thể tin, có thể phụng hành thì 

họ được phước. 




************ 

 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN 

VµO TRONG LôC §é BA LA MËT 



Kinh văn từ đoạn lớn dưới đây là nói thập thiện nghiệp 

thực  tiễn  vào  trong  pháp  hành  của  Bồ  Tát.  Từ  chỗ  này 

chúng ta có thể thể hội được thập thiện nghiệp là cơ sở của 

tu  hành.  Không  có  thập  thiện  thì  làm  gì  có  lục  độ?  Cho 

nên, phía sau lục độ nói tứ vô lượng tâm, tứ nhiếp pháp, 37 

phẩm trợ đạo, đủ dạng pháp môn đều lấy thập thiện làm cơ 

sở.  Không  có  thập  thiện  là  không  có  Phật  pháp,  chúng  ta 

phải biết đạo lý này. 

Phật ở đây nói rất rõ ràng: “Nhược hữu Bồ Tát, y thử 

thiện  nghiệp,  ư  tu  đạo  thời”.  Bạn  phải  hiểu  được  “thiện 

nghiệp” này là thiện nghiệp của trời người. Người có đầy đủ 

thập thiện, cho dù không học Phật, không có nương theo Phật 

pháp Đại-Tiểu thừa tu hành, họ tuyệt đối cũng không bị đọa 

ba đường ác. Tại sao vậy? Vì họ vô tham, vô sân, vô si, họ lìa 

tham sân si rồi. Tham sân si là nghiệp nhân của ba đường ác. 

Tâm tham đọa ngạ quỷ, sân hận đọa địa ngục, ngu si đọa súc 

sanh.  Họ  có  thể  xa  lìa  ba  đường  ác,  xa  lìa  tham  sân  si  nên 

chắc chắn không đọa ba đường ác. Đây là căn bản của hai cõi 

trời, người. Trong lục đạo, muốn đạt được điều kiện căn bản 

của hai đường trời, người mà chúng ta không nghiêm túc tu 

hành thì làm sao được? 

6 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Phần trước Kinh văn nói rất rõ ràng, Phật yêu cầu chúng 

ta:  “Ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện 

pháp, quan sát thiện pháp”. Thường niệm thiện pháp chính 

là chỉ thập thiện. Thường niệm là tâm của bạn thiện, tư duy là 

tư tưởng của bạn thiện, quan sát là kiến giải, hành vi của bạn 

thiện,  như  vậy  mới  “khiến  các  thiện  pháp  niệm  niệm  tăng 

trưởng”. Cách tăng trưởng thế nào vậy? Tăng trưởng ở đây là 

học Phật, từ trên cơ sở này mà tu học, đủ dạng Phật pháp ở 

trong cửa Phật. Nếu không có cơ sở của thập thiện thì hành 

pháp  gì  cũng  vô  ích,  đều  miễn  bàn  đến.  Điều  này  chúng  ta 

nhất định phải biết. 

Phật  ở  chỗ  này  rất  từ  bi,  nói  từng  điều  từng  điều  với 

chúng ta. Đoạn này đều là nói bố thí. Trước tiên Phật nói với 

bạn, lìa sát hại tức là không sát sanh mà thường hành bố thí, 

thì quả báo bạn được là “thường phú tài bảo”. Người thế gian 

thường  cầu  phú  quí,  nhưng  sát  sanh  mà  được  phú  quí  sao? 

Phú quí từ đâu mà có vậy? Tuyệt đối không phải do sát sanh 

mà có được, mà là do họ đời trước tu tích nhân thiện nên đời 

này được quả báo thiện. Phật nói rất hay: “Muốn biết nhân 

đời  trước,  xem  thọ  nhận  đời  nay”.  Nếu  như  ta  muốn  biết 

nghiệp  ta  tạo  trong  đời  quá  khứ  là  nghiệp  gì  thì  cứ  xem 

những cái mà ta thọ nhận trong đời này. Đời trước gieo nhân, 

đời nay nhận quả báo. “Muốn biết quả đời sau, thì xem đời 

nay gieo nhân gì”. Đời sau ta có quả báo gì, hãy xem hành 

vi tạo tác đời này của ta thì sẽ biết quả báo ở đời sau. 

Đời  này  được  phú  quí  là  do  trong  đời  quá  khứ  tu  nhân 

thiện. Nếu như đời này được phú quí mà không biết tu thiện, 

thậm chí còn dùng thủ đoạn phi pháp để giành lấy phú quí, 

Phật Bồ Tát hiểu rõ, phú quí bạn có được không phải do nhờ 

thủ  đoạn  phi  pháp  này  mà  có,  mà  là  do  nhân  thiện  bạn  tu 

trong quá khứ mà được. Ngày nay bạn dùng đủ thứ thủ đoạn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

7 

không  chính  đáng,  cho  rằng  là  đạt được phú quí rồi,  nhưng 

không phải vậy, nghiệp mà bạn tạo đời nay thì đời sau sẽ thọ 

báo.  Thế  gian  có  mấy  người  hiểu  được  đạo  lý  này,  có  mấy 

người hiểu rõ chân tướng sự thật này? 

Phật pháp được gọi là “Bảo” là dựa vào điều gì? Hiểu rõ 

thấu  triệt  đối  với  chân  tướng  sự  thật  của  nhân  quả  ba  đời. 

Nhân quả chỉ dạy chúng ta làm sao được giàu có, trong đây 

mỗi điều đều là được giàu có. Bạn tu bố thí tài thì được giàu 

có, lìa thập ác được giàu có, đây là sự thật. Trong mỗi một 

câu đều có “không thể xâm đoạt”. Sự giàu có của bạn tuyệt 

đối không có ai có thể xâm phạm, tuyệt đối không có ai có 

thể đoạt lấy. Ngày nay người đạt được giàu có thì ngày đêm 

thường lo lắng, lo được lo mất, sợ của cải bị mất hết. Thật sự 

dùng thập thiện để tu bố thí thì của cải bạn được sẽ mỗi ngày 

tăng trưởng, tuyệt đối sẽ không tiêu tan. 

Không sát sanh là bố thí vô úy. Quả báo của bố thí vô úy 

là khỏe mạnh trường thọ. Câu phía dưới là “trường thọ, vô 

yểu”. “Yểu” là chết yểu, đoản mạng. 

“Bất  vi  nhất  thiết  oán  tặc  tổn  hại”.  “Oán”  là  oan  gia. 

“Tặc” là trộm cướp. Oan gia của bạn có rất nhiều, tại sao có 

vậy? Vì quá khứ kết oán thù với chúng sanh. Quá khứ không 

phải một đời một kiếp, mà là từ vô lượng kiếp đến nay. Thử 

nghĩ xem, bạn đã kết oán thù với bao nhiêu người, đã kết oán 

thù với bao nhiêu chúng sanh? Oan oan tương báo không bao 

giờ dứt. Sự việc này Phật nói rất rõ ràng. Bạn kết oán thù với 

người ta, đây là nhân. Nhân muốn biến thành quả thì phải có 

“duyên”.  Nếu  như  không  có  duyên,  tuy  có  nhân  ác  nhưng 

quả ác sẽ không hiện tiền. Đời nay gặp được Phật pháp, tin 

nhận phụng hành, đem tâm hạnh của mình biến thành thuần 

thiện,  như  vậy  là  duyên  ác  đoạn  mất  rồi,  cho  dù  có gặp  rất 

nhiều  oan  gia  trái  chủ  nhưng  không  có  duyên  thì  quả  sẽ 

8 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không khởi hiện hành. Cho nên nhà Phật nói, điểm mấu chốt 

của  quả  báo  chuyển  biến  là  do  duyên.  “Nhân”  chúng  ta 

không có cách gì điều khiển được, nhưng “duyên” thì chúng 

ta có thể điều khiển. Chúng ta tu tất cả duyên thiện, đoạn tất 

cả duyên ác thì sự tổn hại của oán tặc sẽ xa lìa, cho dù gặp 

phải một số tổn hại nhỏ cũng không đến nỗi trở ngại việc lớn. 

Cho  nên,  kiết  hung  họa  phước  là  ở  trong  tâm  chúng  ta  mà 

chuyển.  Điều  quan  trọng  là  nhất  định  không được  sát  sanh. 

Không  những  không  được  sát  sanh,  mà  dứt  khoát  không 

được phép làm tổn hại việc của người. Tất cả chúng sanh vì 

ta mà khởi phiền não là chúng ta sai rồi. Người tạo tác những 

nghiệp ác đều là ngu muội vô tri. Bạn hãy quan sát tỉ mỉ, tư 

tưởng, kiến giải, hành vi của họ đều là tương ưng với thập ác, 

không tương ưng với thập thiện. 

Thập  thiện  tu  hành  đến  tầng  thứ  tương  đối,  Kinh  văn 

phần trước Phật nói: “Bất dung hào phân bất thiện gián tạp”, 

đó là trình độ cao. Ở trình độ này là trực tiếp tu pháp Bồ Tát. 

Cho nên, Phật ở chỗ này đem pháp Bồ Tát đặt ở đoạn văn thứ 

nhất. Nếu như còn có mảy may bất thiện xen tạp thì thiện của 

bạn không thuần rồi. Phật dạy người như vậy, nhà Nho cũng 

dạy  người  như  vậy,  nhưng  nhà  Nho  nói  không  cặn  kẽ  như 

Phật  nói.  Nhà  Nho  nói:  “Minh  đức,  thân  dân,  chỉ  ư  chí 

thiện, tri chỉ, nhi hậu hữu định”. “Tri chỉ”, biết dừng là gì 

vậy? Là chí thiện, dừng ở chí thiện. Ngay ở chỗ này chúng ta 

liền có thể thể hội được, nhà Nho là khuyên người “lập chí”, 

Phật pháp khuyên người “phát tâm”. Chúng ta nên phát tâm 

gì? Tâm chí thiện. Tâm chí thiện đối với mình là thâm tâm ở 

trong tâm Bồ-đề. Tâm chí thiện đối nhân, xử thế, tiếp vật là 

tâm đại bi ở trong tâm Bồ-đề. Từ chí thiện có thể kiến tánh. 

Tánh  là  tâm  chân  thành,  trong  “Quán  Kinh”  gọi  là  tâm  chí 

thành. Nhà Nho khuyên người lập chí làm thánh nhân. Phật 

dạy  chúng  ta  phát  tâm  chính  là  dạy  chúng  ta  phải  phát  tâm 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

9 

làm  Phật,  vậy  mới  đích  thực  là  “chỉ  ư  chí  thiện”.  Cho  nên, 

dứt khoát không được có một mảy may cái tâm tổn hại người 

khác, không được có ý niệm tổn hại tất cả chúng sanh. 

Phật Bồ Tát độ chúng sanh không nôn nóng nhất thời. Vô 

lượng kiếp, lại vô lượng kiếp luôn luôn trồng thiện căn cho 

tất cả chúng sanh. Trong Kinh nói rất hay, danh hiệu của chư 

Phật  Bồ  Tát  là  “một  khi  nghe  qua  tai  thì  mãi  mãi  trồng 

được thiện căn”. Tất cả chúng sanh ở trong một đời có cơ 

hội nhìn thấy tượng Phật, nghe thấy danh hiệu Phật là thiện 

căn  đã  được  gieo  vào  rồi.  Đời  này  không  thể  thành  tựu  thì 

đời sau, hoặc đời sau nữa, hoặc giả ở nhiều kiếp về sau, khi 

gặp  duyên  chín  mùi  thì  chắc  chắn  được  độ.  Chúng  ta  nhất 

định  phải  nhận  thức  rõ  ràng,  biết  được  tầm  quan  trọng  của 

thập thiện nghiệp đạo thì phải cố gắng nỗ lực tu học. Thành 

tựu bản thân cũng là thành tựu người khác, tự lợi lợi tha. 




********** 

 

Kinh văn: “Ly bất dữ thủ, nhi hành thí cố, thường phú 

tài bảo, vô năng xâm đoạt, tối thắng vô tỉ, tất năng bị tập, 

chư Phật pháp tàng”. 

Trong  lục  độ  thì  đây  là  điều  thứ  hai:  “Trì  giới  Ba  La 

Mật”. 

“Bất  dữ  thủ”,  đây  là  giới  trộm.  Có  thể  lìa  trộm  cắp 

(không cho mà lấy là trộm cắp), cũng chính là trì giới bố thí. 

Một điều này chính là trì giới bố thí. Phần trước là không sát 

sanh bố thí, còn đây là trì giới bố thí. Bố thí nhất định được 

phước báo. Ở chỗ này nói, “tài bảo” là quả báo thông ba đời. 

Bố thí tài thì được giàu có. Tài cũng được xem là bảo. Bố thí 

pháp  được  thông  minh  trí  tuệ.  Thông  minh  trí  tuệ  là  pháp 

bảo.  Bố  thí vô úy  được  khỏe  mạnh trường thọ.  Chúng ta  ai 

10  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cũng  xem  khỏe  mạnh  trường  thọ  là  quí  báu  đứng  đầu.  Cho 

nên, tài bảo là thông ba loại nhân quả. 

Người thường hoan hỷ hành bố thí nhưng vẫn tạo mười 

ác  nghiệp  thì  họ  có  được  phước  báo  hay  không?  Được 

phước báo, nhưng phước báo của họ hưởng thụ ở ba đường 

ác vì chưa có đoạn tham sân si. Họ có thể đọa vào trong cõi 

súc sanh. Cõi súc sanh cũng có phước báo. Chúng ta hiện 

nay  thấy  rất  nhiều  người  nuôi  thú  cưng,  bạn  thấy  nó  có 

phước báo biết bao.  Một gia đình  nuôi một  chú thú  cưng, 

đó là cục cưng của gia đình ấy, không có ai không ưa thích 

nó, không có ai không quan tâm nó. Cái phước báo đó của 

nó  là  do  đời  trước  tu  bố  thí.  Nếu  chú  thú  cưng  này  rất 

thông minh là do đời trước nó còn có bố thí pháp; hoặc nếu 

như nó khỏe mạnh trường thọ là do nó còn có bố thí vô úy. 

Cho nên, hãy quan sát tỉ mỉ người ta chăm nuôi thú cưng, 

bạn có thể biết được những con thú nào trong đời quá khứ 

đã hành ba loại bố thí. Vì chúng chưa có xa lìa tham sân si 

nên phải thọ quả báo này. Nếu như phước báo lớn thì họ sẽ 

biến thành La Sát, biến thành A Tu La. A Tu La là lãnh tụ 

trong  cõi  súc  sanh,  là  quỷ  vương  trong  cõi  ngạ  quỷ,  có 

được  phước  báo  như  vậy.  Loại  phước  báo  này  sau  khi 

hưởng hết rồi thì ác nghiệp hiện tiền, lúc đó mới thật sự là 

khổ  báo.  Từ  đó  cho  thấy,  nếu  không  tu  thập  thiện  nghiệp 

thì  tất  cả  phước  tu  được  đều  không  chân  thật.  Chỉ  có  tu 

thập  thiện,  nương  thập  thiện,  lại  tu  bố  thí,  trì  giới,  lục  độ 

vạn hạnh nữa thì phước báo này mới là chân thật, mức thấp 

nhất  cũng  là  hưởng  phước  báo  trời  người.  Nhưng  quí  vị 

phải  biết,  phước  báo  trời  người  vẫn  không  phải  là  cứu 

cánh.  Chúng  ta  xem,  trước  đây  còn  thấy  người  có  phước 

báo  lớn,  còn  hiện  nay  thì  không  thấy  người  có  phước  lớn 

đến như vậy. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

11 

Thời tiền Thanh, các vị vua như Khang Hy, Càn Long có 

phước báo rất lớn, do đời đời kiếp kiếp tu tích. Không biết họ 

đã tu, đã tích lũy bao nhiêu đời mới trở thành đế vương của 

nhân  gian.  Phước  báo  này  do  tu  mà  có,  chắc  chắn  ba  loại 

phước báo họ thảy đều tu, cho nên họ giàu có, thông minh trí 

tuệ, khỏe mạnh, trường thọ. Khang Hy đã làm Hoàng đế 61 

năm,  Càn  Long  đã  làm  Hoàng  đế  60  năm  và  làm  Thái 

Thượng Hoàng 4 năm. Nếu các ông không tu ba loại phước 

báo  này  thì  phước  từ  đâu  mà  ra?  Dĩ  nhiên  hai  vị  hoàng  đế 

này đều là anh minh tài đức, các đế vương này anh minh, thật 

sự vì quốc gia dân tộc, vì nhân dân đã làm nên không ít việc 

tốt.  Họ  có  lỗi  lầm  hay  không  vậy?  Vẫn  có,  vì  giam  oan 

những  người  trí  thức  có  tội  nhỏ  bé,  không  đáng  kể  nên  đã 

làm tổn thương biết bao người có học. Đây là tội nghiệp. Khi 

phước báo hưởng hết rồi, họ còn có phước dư. Phước dư lại 

hưởng hết nữa thì tội báo liền hiện tiền ngay. Cho nên, quả 

báo ở trong lục đạo đều không phải cứu cánh. 

Người thông minh nhất định phải thoát khỏi sáu cõi. Dẫu 

rằng chúng ta phát nguyện muốn đến lục đạo cứu độ chúng 

sanh khổ nạn, nhưng chúng ta nhất định phải là thừa nguyện 

tái lai, tại sao vậy? Vì người thừa nguyện tái lai thì họ là thân 

nguyện lực, không phải thân nghiệp báo. Người thừa nguyện 

tái  lai  chắc  chắn  không  tạo  nghiệp.  Chúng  ta  có  thể  từ  chỗ 

này mà quan sát, họ là người tích lũy tu phước tu tuệ mà đến, 

hay  là  người  đích  thực  thừa  nguyện  mà  đến.  Nếu  như  vẫn 

còn  niệm  ác,  vẫn  còn  yêu  ghét,  thì  họ  không  phải  thừa 

nguyện tái lai. Người thừa nguyện tái lai thì tình đã chuyển 

đổi  thành  trí  tuệ  rồi,  cho  nên  nhất  định  tình  cảm  không  có 

khởi tác dụng. Họ đối nhân xử thế tiếp vật là trí tuệ chân thật, 

nhất  định  không  phải  cảm  tình.  Nếu  còn  có  tình  thì  đây  là 

thân  nghiệp  báo,  tùy  nghiệp  lưu  chuyển.  Pháp  Tướng  tông 

12  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trong nhà Phật nói là “chuyển thức thành trí”. “Thức” chính 

là tình thức. Cho nên nói chuyển tám thức thành bốn trí Bồ-

đề, đây là người thừa nguyện tái lai. Người mà chưa có đem 

tâm, tâm sở chuyển biến thành bốn trí Bồ-đề thì người này là 

phàm phu sáu cõi. Phàm phu sáu cõi phước báo lớn đi nữa, 

cho dù làm đến Ma-hê-thủ-la Thiên vương, nhưng khi phước 

hưởng hết rồi vẫn phải đọa lạc trở xuống, hay nói cách khác, 

dứt  khoát  không  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi.  Chúng  ta  hãy 

bình tĩnh mà quan sát, Đại Phạm Thiên Vương, Ma-hê-thủ-la 

Thiên Vương không sánh bằng Tu-đà-hoàn. Tuy Tu-đà-hoàn 

còn  trở  lại  nhân  gian  và  cõi  trời  bảy  lần,  nhưng  chắc  chắn 

thoát khỏi lục đạo luân hồi. Chư thiên, thiên vương không có 

cách gì thoát khỏi luân hồi. 

Chúng ta tu hành ở chỗ nào vậy? Sáu căn tiếp xúc cảnh 

giới sáu trần, làm thế nào đem tình thức chuyển đổi thành tứ 

trí  Bồ-đề,  chuyển  A  Lại  Da  Thức  thành  đại  viên  cảnh.  Đại 

viên  cảnh  có  nghĩa  là  gì  vậy?  Chính  là  chúng  tôi  hiện  nay 

đem lời giáo huấn của Phật tổng kết thành mười câu là “chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi; nhìn thấu, 

buông xả, tự tại, tùy duyên, niệm Phật”. Tâm bao thái hư, 

lượng chu sa giới, đây là đại viên cảnh. Tâm chân thành bao 

thái  hư,  trùm  pháp  giới.  Tâm  thanh  tịnh  bao  thái  hư,  khắp 

pháp giới. Thậm chí là tự tại bao thái hư, khắp pháp giới. Tùy 

duyên  cũng là bao  thái hư,  khắp  pháp giới.  Đây  là đại  viên 

cảnh  trí.  Chuyển  Mạt-na  thành  bình  đẳng  tánh  trí.  Chuyển 

thức thứ sáu thành diệu quan sát trí. Chuyển năm thức trước 

thành sở tác trí. Sức chứa của cái “trí” này đều là bao thái hư, 

trùm  pháp  giới.  Chúng  ta  chuyển  ở  chỗ  nào  vậy?  Là  ngay 

trong  đời  sống  thường  ngày,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  làm 

một bước chuyển đổi lớn, dứt khoát không khởi tự tư tự lợi, 

thuận cảnh nhất định không khởi tham ái, nghịch cảnh nhất 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

13 

định  không  khởi  sân  hận,  chúng  ta  liền  “chỉ  ư  chí  thiện”. 

Tiếp xúc với tất cả chúng sanh, khởi tâm động niệm không 

có  gì  là  không  thiện,  quyết  định  tương  ưng  với  thập  thiện 

nghiệp, quả báo là xứng tánh, cho nên “thường phú tài bảo, 

vô năng xâm đoạt”. Tài sản xứng tánh, người nào có thể xâm 

phạm, người nào có thể đoạt lấy được? Nếu người ta cần đến, 

ta đều biếu cho họ cả. Tài sản ở đây đi rồi thì ở kia liền đến, 

vĩnh viễn không bị mất đi, cho nên nói càng thí càng nhiều. 

Hiện  nay  thế  gian  này,  chúng  ta  nhìn  thấy  chúng  sanh 

sống khổ đến như vậy, trình độ văn hóa mỗi ngày một sa sút. 

Đời sống vật chất gian khổ là do không biết bố thí tài. Trình 

độ văn hóa sa sút là do không biết bố thí pháp. Khi xem một 

cuốn  sách,  lật  đến  trang  cuối,  chúng  ta  thấy  dòng  chữ  “Sở 

hữu bản quyền, in sao bị truy tố”, họ không chịu bố thí pháp 

thì làm sao có thể tăng thông minh trí tuệ được? Niệm niệm 

luôn  tính  toán  với  người  khác,  ham  muốn  lợi  nhỏ,  quả  báo 

khỏe mạnh trường thọ sẽ không đạt được. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ xã hội này, mọi người đều đang 

tạo  nghiệp,  không  biết  tu  phước.  Họ  cho  rằng  mình  thông 

minh,  tài  giỏi  hơn  người  khác,  cho  rằng  tuy  mình  tạo  tác 

những  ác  nghiệp  này  nhưng  vẫn  có  được  phước  báo.  Họ 

không hiểu được rằng, cái phước báo mà họ đang hưởng đó 

là do trong mạng họ có. Thật ra, phước báo trong mạng họ có 

lớn hơn rất nhiều so với phước mà họ hiện nay đang hưởng 

thụ. Bởi do họ tạo tội nghiệp nên đã bị giảm bớt rất nhiều. Bị 

giảm  bớt  mà  họ  vẫn  còn  hưởng  phước  lớn  như  vậy  thì  bạn 

thử nghĩ xem, nếu như không bị giảm bớt thì phước báo của 

họ còn lớn đến cỡ nào. 

Trước đây, trên thế gian có nhiều bậc thánh hiền, cho nên 

môi  trường  tu  học  tốt.  Trong  nhà  có  người  già  làm  tấm 

gương cho bạn thấy, trong xã hội có biết bao học giả làm tấm 

14  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

gương  cho  bạn  thấy.  Sách  xưa  Trung  Quốc,  không  cần  nói 

nhiều, cuối năm triều Thanh về trước, có tác phẩm văn học 

nào phần sau có dòng chữ sở hữu bản quyền, in sao bị truy tố 

không?  Không  có!  Cái  mà  các  bạn  nhìn  thấy  đều  là  “Hoan 

nghênh lưu hành, công đức vô lượng”, đều là khuyên bạn hãy 

lưu hành, không hề ngăn cấm. “Sở hữu bản quyền, in sao bị 

truy tố” là đến đầu năm Dân Quốc mới có. Người ở thời đại 

Dân  Quốc  này  khổ,  đáng  thương,  không  biết  tu  phước. 

Những trưởng giả đại phú, quí tộc quyền thế trong xã hội này 

mà chúng ta nhìn thấy đều là đã tu phước ở những thời đại đế 

vương trước đây, hiện nay họ đến đây hưởng thụ. Chúng ta 

đời này thật sự là có may mắn gặp được Phật pháp nên mới 

có thể nhìn ra được. Thế gian này nhân duyên quả báo, chúng 

ta  nhìn  thấy  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch,  thế  là  chúng  ta  tự 

mình biết cần phải làm như thế nào. 

Lìa trộm cắp thì được phước báo là “tối thắng vô tỉ, tất 

năng  bị  tập”.  Hai  câu  này  ý  nói,  cái  mà  bạn  có  được  là 

phước đức tối thắng không gì sánh bằng. Không chỉ như vậy, 

phía  sau  hai  câu  này  là  “tất  năng  bị  tập,  chư  Phật  pháp 

tàng”.  Phước  và  tuệ,  hai  loại  phước  báo  này  bạn  đều  đạt 

được rồi, quả báo này thật sự là thù thắng vô song. Trí tuệ là 

cái có được từ bố thí pháp. Thật sự người có tâm bố thí thì 

trước  tác  của  họ  nhất  định  không  được  có  những  dòng  chữ 

“sở hữu bản quyền, in sao bị truy tố” này. Những cái phước 

họ được này vô cùng hữu hạn. 

Hiện  nay,  trong  cửa  Phật  có  một  số  đại  đức  cũng  lơ  là 

không chú ý, đã sơ suất đi sự việc này. Trước tác của mình 

cũng in lên dòng chữ “sở hữu bản quyền, in sao bị truy tố”, 

đem  pháp  duyên  của  mình  đoạn  mất,  đã  đi  ngược  lại  thệ 

nguyện của mình. Thệ nguyện mỗi ngày vẫn cứ tụng trên cửa 

miệng: “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, thế nhưng “sở 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

15 

hữu bản quyền, in sao bị truy tố” thì bạn độ chúng sanh cái 

gì? Bạn đã đi ngược lại thệ nguyện của mình. Bạn độ chúng 

sanh là có điều kiện, “bạn đem tiền đến mua sách của tôi”. 

Đây  là  biến  thành  hàng  hóa  làm  ăn  mua  bán  rồi,  làm  gì  có 

pháp duyên? Tâm thái của bạn như vậy thì niệm Phật không 

thể  vãng  sanh,  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không  có 

người hẹp hòi như vậy. Bản thân chúng ta học Phật có một 

chút tâm đắc viết ra cúng dường đại chúng, tiếc là không thể 

in nhiều một chút để biếu tặng cho người khác. Bản thân ta 

không có năng lực in thì để người khác in, chẳng phải càng 

tốt  hay  sao?  Ta  càng  bớt  việc.  Bạn  không  cho  phép  người 

khác in, nhất định muốn tự mình in để bán kiếm tiền thì bạn 

thành  cái  gì  được  đây?  Tâm  thái  như  vậy  thì  niệm  Phật 

không  thể  vãng  sanh.  Một  người  từ  thiện  ở  thế  gian  còn 

không làm như vậy. 

Người Trung Quốc chúng ta vào thời xưa dạy học, những 

điều hay đều là tìm đủ mọi cách để lưu hành. Chúng ta bình 

thường rất dễ dàng nhìn thấy những vị thầy thuốc, họ có một 

số phương thuốc cấp cứu thông thường đều in thành cuốn sổ 

tay.  Sổ  tay  này  cũng  là  “hoan  nghênh  in  ấn,  công  đức  vô 

lượng”, hoàn  toàn không hề nhìn thấy  in  ở phần sau những 

sách lành này việc hạn chế người khác in sao. Người Trung 

Quốc trước đây không có loại tư tưởng này, loại tư tưởng này 

từ nước ngoài truyền vào. Từ xưa đến nay, người nước ngoài 

tiếp  nhận  nền  giáo  dục  chủ  nghĩa  công  lợi.  Họ  phải  bảo  vệ 

bản thân, sợ người khác xâm chiếm quyền lợi của mình, cho 

nên trong pháp luật đã lập ra rất nhiều. Người Trung Quốc từ 

xưa  đến  nay  tiếp  nhận  nền  giáo  dục  thánh  hiền.  Giáo  dục 

thánh hiền là hy vọng tất cả chúng sanh mỗi người đều có thể 

làm thánh, làm hiền. Nền giáo dục Phật pháp là hy vọng tất 

cả  chúng  sanh  sớm  thành  Phật  đạo,  làm  sao  có  thể  có  hạn 

chế? Đây là mức thấp nhất mà chúng ta phải giác ngộ. 

16  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Năm xưa, pháp sư Diễn Bồi hỏi tôi: “Làm thế nào để có 

được pháp duyên thù thắng?”. Tôi nói với ông: “Bố thí! Bố 

thí vô điều kiện, bố thí vô tư thì pháp duyên của bạn tự nhiên 

sẽ thù thắng”. Bản thân chỉ cần nghiêm túc thực tiễn lời giáo 

huấn của Phật Đà, y giáo phụng hành thì pháp duyên tự nhiên 

thù  thắng.  Tôi  giảng  Kinh  hoằng  pháp  41  năm  hoàn  toàn 

không hề kéo một tín đồ đến nghe. Tôi cũng hoàn toàn không 

đi rải quảng cáo. Đây là thầy Lý chỉ dạy tôi, thầy nói vô cùng 

có  đạo  lý,  tôi  hiểu.  Thầy  nói:  “Bạn  đi  giảng  Kinh  ở  bên 

ngoài,  bạn  viết  rất  nhiều  quảng  cáo,  chiêu  đến  rất  nhiều 

thính chúng. Ngày đầu tiên rất tốt, mọi người đã bị bạn lừa 

mà đến. Sau khi nghe qua, họ thấy bạn giảng chẳng ra sao 

cả thì ngày mai số người liền giảm bớt một nửa, ngày kia lại 

giảm  tiếp,  chẳng  phải  bạn  nản  lòng  rồi sao?  Bản  thân  bạn 

lòng tin không còn nữa”. Cho nên, không rải quảng cáo, điều 

này rất có đạo lý. Ngày đầu tiên tôi giảng Kinh có ba người 

nghe. Ngày thứ hai giảng Kinh có bốn người nghe. Ngày thứ 

ba giảng Kinh có năm người nghe. Thính chúng của bạn mỗi 

ngày  đang  tăng  trưởng.  Tăng  trưởng  sẽ  khiến  tinh  thần  của 

chúng ta phấn chấn lên, đây là thầy Lý chỉ dạy tôi. Cho nên, 

nhất định không được phép làm quảng cáo. Làm quảng cáo 

nhiều nhất là bạn  giảng được  một  lần,  bạn  không thể  giảng 

lần  thứ  hai.  Giảng  lần  thứ  hai,  lần  thứ  ba,  thính  chúng  của 

bạn  sẽ  dần  dần  giảm  xuống,  trừ  phi  bạn  thật  sự  giảng  hay. 

Thật sự giảng hay cũng không làm việc này. Phật giáo không 

giống với những tôn giáo khác. Phật giáo là sư đạo. Sư đạo là 

“chỉ văn lai học, vị văn vãng giáo”, tuyệt đối không kéo thính 

chúng. Thính chúng tự họ ngưỡng mộ mà đến, là họ có tâm 

chân thành. Đây Ấn Tổ gọi là “một phần cung kính thì được 

một phần lợi ích”, họ thật sự đạt được lợi ích. Người bị kéo 

đến, vì tình cảm hoặc giả bất đắc dĩ miễn cưỡng mà đến, họ 

sẽ không có tâm cung kín, nên họ không được lợi ích. Đây 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

17 

thật sự là người từng trải mới hiểu được, mới đem đạo lý này 

truyền cho chúng ta. Đi mời chào tín đồ khắp nơi, đây đều là 

tư tưởng của người nước ngoài, không phải lời chỉ dạy của cổ 

thánh tiên hiền Trung Quốc chúng ta. 




************** 

 

Kinh văn: “Ly phi phạm hạnh, nhi hành thí cố, thường 

phú  tài  bảo,  vô  năng  xâm  đoạt,  kỳ  gia  trực  thuận,  mẫu 

cập thê tử, vô hữu năng dĩ, dục tâm thị giả”. 

Trong  bộ  Kinh  này  Phật  dạy  bảo  chúng  ta,  vì  chúng  ta 

khai thị, đem  thập thiện  thực  tiễn vào  trong sáu  Ba  La  Mật 

của hạnh Bồ Tát. Trong sáu  Ba La Mật thì bố thí là nói rộng, 

nói  rất  cặn kẽ,  còn  năm  loại  phía  sau là nói sơ lược.  Nghĩa 

rộng chúng ta hiểu được rồi, Phật chỉ nói sơ lược, chúng  ta 

cũng có thể thông đạt hiểu rõ, đối chiếu với nghĩa rộng của 

đoạn  phía  trước.  Đây  gọi  là  “nêu  một  hiểu  ba”.  Hy  vọng 

chúng ta có thể thực tiễn thiện hạnh này vào trong đời sống, 

vào trong công việc, trong đối nhân xử thế tiếp vật. 

Đoạn này nói “không tà dâm”. Phần trước đã nói “không 

sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm thực tiễn vào bố thí”. 

Bố thí nhất định là được giàu có, cho nên trong mỗi một câu 

đều có “thường phú tài bảo, vô năng xâm đoạt”. Đây là sự 

thật, người thế gian gọi là chân lý. Tu nhân chắc chắn có quả 

báo.  Bạn  muốn  lìa  quả  báo  cũng  không  lìa  được,  quả  báo 

nhất định sẽ đi theo bạn. Hiểu được đạo lý này, hiểu rõ chân 

tướng sự thật thì chúng ta muốn cầu giàu có không phải cầu 

không được.  “Trong  cửa  Phật  có  cầu tất  có  ứng”.  Cầu  có 

đạo lý của nó, nhất định là dùng thập thiện nghiệp để tu bố 

thí Ba La Mật. Đây là lìa tà dâm, tức là không tà dâm hành 

bố thí. 

18  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Hai  câu  phía  trước  “thường  phú  tài  bảo,  vô  năng  xâm 

đoạt” là nói tổng quát. Phía sau có biệt báo là “kỳ gia trực 

thuận”, gia đình của bạn mỹ mãn, ai nấy đều chánh trực, hòa 

thuận. “Thuận” là hòa thuận. “Gia hòa vạn sự hưng”. Muốn 

gia đình mỹ mãn là phải tu thiện hạnh mới có thể cảm được. 

Nếu  như  hành  vi  của  bạn  bất  thiện,  cho  dù  bạn  có  thể  có 

được tiền của nhưng trong nhà bạn vẫn không được mỹ mãn. 

“Mẫu  cập  thê  tử”.  Đây  là  nói  nữ  chúng  trong  gia  đình 

bạn. Khi người bên ngoài tiếp xúc với họ đều là dùng tâm tôn 

kính,  tâm  kính  yêu,  tuyệt  đối không  có  ý  niệm  dâm  dục  để 

đối xử với họ. Từ đó cho thấy, nhân như thế nào thì sẽ cảm 

quả báo như thế ấy.  Nghiệp nhân, quả báo không mảy  may 

sai chạy. Nếu chúng ta muốn gia đình hòa thuận thì nhất định 

phải đoạn ác tu thiện mới có thể có được. 

Ngày nay, xã hội này, vấn đề nghiêm trọng nhất chính là 

luân lý đạo đức gia đình bị hủy hoại rồi. Ai là người hủy hoại 

vậy? Chúng ta sau khi đọc Kinh Phật mới hiểu được, không 

phải  người  khác  hủy  hoại  mà  chính  mình  tạo  tác  những  ác 

hạnh  đã  hủy  hoại.  Bản  thân  chúng  ta  có  tâm  tham  lam  bủn 

xỉn, chưa buông xả, cho nên tài sản của ta mới có người xâm 

phạm, đoạt lấy. 

Sát  sanh,  người  có  tâm  sát  hại  chúng  sanh  mới  bị  loại 

quả báo này. Chúng ta thường có tâm muốn chiếm phần lợi 

của người khác (đây là tâm trộm), cho nên tài sản mà chúng 

ta  có  cũng  sẽ  thường  hay  bị  người  khác  tìm  cách  lấy.  Đối 

với nữ sắc chúng ta có tâm dâm dục, thì nữ thân quyến trong 

nhà cũng sẽ gặp rất nhiều điều thị phi, nhà của bạn làm sao 

có thể bình an, làm  sao có thể có được hòa mục? Cho nên 

xem kỹ Kinh Phật thì biết được, ngày nay vấn đề gia đình, 

vấn  đề  xã  hội,  vấn  đề  thanh  thiếu  niên,  trai  gái,  tại  sao 

nghiêm trọng đến như vậy? Chúng ta xoay trở lại thử nghĩ, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

19 

bản thân chúng ta không có tu thập thiện nghiệp, đại chúng 

xã hội cũng lơ là điều này. Chúng ta hằng ngày niệm A Di 

Đà  Phật  vẫn  không  tránh  khỏi  tai  nạn.  Không  phải  Phật  A 

Di Đà không linh, Phật A Di Đà dạy chúng ta bắt đầu làm từ 

hiếu thân tôn sư, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp, chúng 

ta  đã  làm  chưa?  Đây  là  nghiệp  nhân  quả  báo,  Phật  Bồ  Tát 

không chuyển nổi. Nhất định phải biết rằng, đây là tự làm tự 

chịu. Phật Bồ Tát đối với chúng ta chỉ là dạy học, chỉ bảo, là 

làm  tăng  thượng  duyên  cho  chúng  ta.  Bản  thân  chúng  ta 

nghe  lời  chỉ  dạy  của  Phật  Bồ  Tát  rồi  phải  tin  được,  hiểu 

được,  hành  được,  thì  bạn  sẽ  được  quả  báo.  Bạn  được  quả 

báo tức là bạn chứng được rồi. Trước đây tư tưởng hành vi 

của  chúng  ta bất  chánh, đó  đã là quá khứ,  không cần nhắc 

lại nữa, chúng ta cần nên sám hối. 

Cách sám hối như thế nào vậy? Trước đây, đối với vấn đề 

này  tôi  đã  từng  thỉnh  giáo  qua  với  Đại  Sư  Chương  Gia  là 

phải lạy mấy bộ Kinh sám hối phải không? Hay cầu xin Phật 

Bồ  Tát  tha  thứ?  Đại  Sư  Chương  Gia  lắc  đầu,  nói:  “Không 

phải như vậy!”. Tôi hỏi thầy cách sám hối như thế nào? Thầy 

nói, thật sự sám hối là sửa đổi lỗi lầm, biết sai rồi, đem sai 

lầm  sửa  đổi  lại,  bắt  đầu  từ  hôm  nay  ta  không  phạm  cái  lỗi 

lầm này nữa, đây mới là chân sám hối. Cho nên thiện tri thức 

chân chánh, các Ngài rõ lý, phải trọng thực chất chứ không 

trọng hình thức. Hình thức có tác dụng gì vậy? Đại Sư cũng 

nói với tôi  rất  minh bạch, hình  thức là giống như  diễn kịch 

vậy, làm cho người khác thấy, hy vọng đại chúng xã hội xem 

hình thức này rồi có thể sinh tâm sám hối. Chúng ta mới hiểu 

ra, mọi nghi thức của nhà Phật là diễn kịch. Đó là gì vậy? Là 

tiếp  dẫn  chúng  sanh,  là  thuộc  về  tứ  nhiếp  pháp.  Bản  thân 

chúng ta tu hành không ở hình thức mà ở trong nội tâm phải 

thật sự giác ngộ. Nội tâm không giác ngộ, không quay đầu, 

20  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thì  hình  thức  dù  làm  đẹp  đi  nữa  cũng  không  có  ích  lợi  gì, 

không giúp được gì, không chuyển nổi nghiệp báo. Cho nên 

từ  trong  nội  tâm  chúng  ta  phải  phát  nguyện  làm  một  người 

tốt. 

Người tốt, người thiện là người đầy đủ thập thiện nghiệp. 

Nếu như trong tâm niệm niệm vẫn là nghĩ thập ác, đối xử tất 

cả chúng sanh vẫn còn có ý oán hận, vẫn còn ý niệm tổn hại 

là bạn bất thiện. Còn muốn chiếm phần lợi của người khác, 

đây  là  tâm  trộm,  là  bạn  bất  thiện.  Còn  có  ý  niệm  dâm  dục 

khởi lên là bạn bất thiện rồi. Nếu bạn muốn được quả báo tốt, 

đến đâu để có được? Không những là sáu cõi, mà mười pháp 

giới cũng không có ngoại lệ. Nghiệp nhân quả báo đều là tự 

mình  tạo  tác,  tự  mình  phải  nhận  lấy.  Bạn  tạo  nghiệp  thiện 

nhất định được quả thiện, cái mà trong Kinh gọi là quả báo 

tốt, bạn chắc chắn đạt được. Bạn tạo tác bất thiện, tuy trong 

Kinh  không  có  nói  quả  báo,  nhưng  trong  “Tiết  Yếu”  của 

Ngẫu  Ích  Đại  Sư,  phần  sau  có  giải  thích  thêm  quả  báo  của 

mười  ác.  Ngược  lại  mười  thiện  chính  là  mười  ác,  bản  thân 

chúng ta có thể tưởng tượng ra được. Ngẫu Ích Đại Sư rất từ 

bi, Ngài nhắc nhở với chúng ta một cách rõ ràng. 




************** 

Kinh văn: “Ly hư cuồng ngữ, nhi hành thí cố, thường 

phú tài bảo, vô năng xâm đoạt”. 

Đây là nói tổng quát. 

“Ly hư cuồng ngữ” chính là không vọng ngữ. Dùng tâm 

chân  thành  đối  nhân,  xử  thế,  tiếp  vật.  Thành  thật,  hai  chữ 

này  xưa  nay,  trong  ngoài  nước  thật  sự  là  không  phân  quốc 

gia, không phân chủng tộc, không phân tôn giáo đều tán thán, 

đều hoan hỷ. Biệt báo của nó là bốn câu sau đây:  

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

21 

Kinh văn: “Ly chúng hủy báng, nhiếp trì chánh pháp, 

như kỳ thệ nguyện, sở tác tất quả”. 

Vọng  ngữ,  lưỡng  thiệt  là  đại  giới  ở  trong  Phật  pháp. 

Trước đây tôi theo thầy Lý nhiều năm, thầy Lý thường hay 

cảnh giác chúng tôi, xưa nay biết bao người tu hành, tu tích 

công đức nhưng không thể thành tựu, vì sao vậy? Vì từ trong 

vọng ngữ, lưỡng thiệt đã sơ xuất rồi. Phiền não (trong Kinh 

Phật gọi là “hữu lậu”) khiến pháp tài công đức của bạn chảy 

hết,  công  đức  mà  bạn  tu  không  còn  nữa,  chảy  hết  rồi.  Lỗ 

chảy rất nhiều, lỗ chảy của vọng ngữ, lưỡng thiệt là lớn nhất. 

Lưỡng  thiệt  là  xúi  giục  thị  phi.  Bạn  thường  hay  dùng  tâm 

không chân thành đối xử với người thì lời bạn nói không có 

ai  tin,  bạn  nhất  định  sẽ  bị  người  khác  bàn  luận,  hủy  báng. 

Bạn có thể chân thành, không vọng ngữ mà hành bố thí, thì 

quả báo mà bạn được là “ly chúng hủy báng”, không có ai 

có thể hủy báng bạn. 

Trong  cửa  Phật  chúng  ta  gần  100  năm  nay,  người  được 

quãng đại quần chúng tán thán mà không có hủy báng có lẽ 

chỉ có một vị, đó là Pháp sư Ấn Quang. Chúng ta không hề 

nghe người khác có hủy báng về Ngài, nhưng những đại đức 

khác  đều  không  thể  tránh  khỏi.  Đời  này  dù  tu  tốt  đi  nữa 

nhưng trong đời quá khứ tạo nghiệp, do đó càng có cái quả 

báo này thì bản thân chúng ta càng phải cảnh giác. Khi hủy 

báng đến là ác nghiệp trước đây báo hết rồi. Người khác hủy 

báng  ta,  chúng  ta  nhất  định  không  được  phép  hủy  báng 

người,  nợ  của  chúng  ta  đến  đây  là  hết  rồi.  Người  khác  làm 

nhục ta, chúng ta dứt khoát không được động ý niệm trả thù. 

Làm nhục cũng tốt, hãm hại cũng tốt, nghịch cảnh đến vui vẻ 

nhận,  biết  đây  là  trong  quá  khứ  hoặc  giả  là  trước  khi  chưa 

học Phật, hoặc giả là sau khi học Phật rồi vẫn không rõ đạo 

lý nên tạo tác biết bao nhiêu là nghiệp ác, do đó cần phải tiếp 

22  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhận quả báo. Đâu có lý nào tạo ác nghiệp mà không bị ác 

báo được? Bạn tạo ác nghiệp mà không bị ác báo thì bạn tu 

thiện cũng không có thiện báo. Nghiệp nhân quả báo không 

mảy may sai chạy. Cho nên, bạn không được phép vọng ngữ, 

cứ chân thật mà tu thiện, tu bố thí, bạn liền có thể “ly chúng 

hủy báng”. 

“Nhiếp trì chánh pháp”. Lời nói giữ chữ tín thì bạn mới 

có thể nhiếp thọ. Chữ nhiếp thọ này là chính mình. Trì là gìn 

giữ. Lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền bạn tin được, hiểu 

được và hành được, thì đây chính là “nhiếp trì”. 

“Chánh  pháp”,  nghĩa  hẹp  là  lời  giáo  huấn  của  Phật  Bồ 

Tát. Nghĩa nhỏ hẹp nhất tức là lời chỉ dạy của Phật ở trong 

bản Kinh, đây là chánh pháp. Nói theo nghĩa rộng là lời giáo 

huấn của tất cả thánh hiền thế xuất thế gian nhất định tương 

ưng với pháp ấn của Phật. Pháp ấn của Phật là gì? “Chư ác 

mạc tác, chúng thiện phụng hành, tự tịnh kỳ ý”. Mười hai 

chữ này là pháp ấn của chư Phật Như Lai, có thể thông với 

tất cả thánh hiền thế xuất thế gian. 

Có một năm, tôi giảng dạy ở đại học Phật giáo Đài Bắc. 

Tôi đã mở một môn học là “Liễu Phàm Tứ Huấn”, cũng rất 

được các bạn học hoan nghênh. Có một vị pháp sư, vị này là 

đại biểu cho một số pháp sư, đối với tôi vô cùng không hài 

lòng. Một hôm, tôi gặp một vị pháp sư tuổi tác cao hơn tôi, 

xuất  gia  cũng  lâu  hơn  tôi,  tôi  xem  thầy  như  là  bậc  huynh 

trưởng.  Thầy  gọi  tôi  đến  bên  cạnh,  đã  khiển  trách  tôi  một 

trận. Thầy nói: “Anh mở môn học để giảng dạy ở trong đại 

học Phật giáo, anh giảng Phật pháp là tốt rồi, tại sao anh 

muốn  giảng  những  thứ  của  ngoại  đạo?”.  Tôi  nghe  xong, 

thấy rất kỳ lạ. Tôi nói: “Tôi không có giảng những thứ của 

ngoại đạo, tôi giảng Phật pháp”. Thầy nói: “Liễu Phàm Tứ 

Huấn không phải Kinh Phật”. Tôi nói, điều tôi giảng là sự 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

23 

việc này. Tôi nói: “Tuy không phải Kinh Phật, nhưng mà nó 

có Phật pháp ấn định”. Thầy ngây người, trừng mắt rất giận 

dữ:  “Pháp  ấn  cái  gì?”.  Tôi  nói:  “Chư  ác  mạc  tác,  chúng 

thiện phụng hành, tự tịnh kỳ ý, thị chư Phật giáo”, và hỏi: 

“Liễu  phàm  Tứ  Huấn  có  phù  hợp  với  pháp  ấn  này  hay 

không?”. Tôi vừa nói xong thì thầy liền đỏ mặt, ngoảnh mặt 

bỏ  đi.  Vì  vậy,  nếu  bạn  hiểu  được  đạo  lý  này  thì  lòng  dạ 

chúng ta liền rộng mở ngay. Không những có thể bao dung 

“Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”,  mà  tất  cả  mọi  Kinh  điển  tôn  giáo, 

những điều nói bên trong đều là dạy người, vậy có tôn giáo 

nào không phải là Phật giáo, có Kinh điển nào không phải là 

Kinh  Phật?  Vậy  là  đúng rồi.  Nếu không thì  Phật  Thích  Ca 

Mâu  Ni  tại  sao phải  truyền  bốn  câu nói này?  Lòng  dạ nhỏ 

hẹp,  thường  hay  muốn  đối  lập,  đối  địch  với  người  khác  là 

tạo vô lượng vô biên tội nghiệp. 

Ngày nay tại sao thế giới loạn như vậy? Lòng người tại 

sao  bất  an  như  vậy?  Chính  là  bởi  vì  chúng  ta  luôn  đối  lập, 

không  thể  bao  dung.  Hằng  ngày  hô  hào  hòa  bình  nhưng  ý 

nghĩa hai chữ “hòa bình” là gì thì không hiểu. Tôi thử đi tra 

tự điển, xem cách giải thích hai chữ “hòa bình” như thế nào. 

Sau khi tôi xem xong, thấy không hài lòng với cách giải thích 

trong đó, cho nên tôi đưa ra cách giải thích của tôi, dùng tám 

chữ  là  “chung  sống  hòa  mục,  đối  xử  bình  đẳng”.  Nếu  như 

tâm  chúng  ta  không  bình  đẳng  thì  khỏi  nghĩ  đến  hòa  mục, 

hòa  mục  chắc  chắn  không  thể  thực  hiện  được.  Trong  Kinh 

Phật nói với chúng ta quá nhiều, quá nhiều rồi. Tâm của Phật 

là tâm bình đẳng. Tâm bình đẳng là Phật, tâm lục độ là Bồ 

Tát, tâm tứ đế là Thanh Văn, tâm nhân duyên là Duyên Giác. 

Phật  ở  trong  Kinh  nói  quá  nhiều,  quá  rõ  ràng  rồi.  Hai  chữ 

“bình  đẳng”  rất  quan  trọng.  Chúng  ta  đối  với  tất  cả  chúng 

sanh không có tâm cao thấp, nhân tâm đến bình đẳng rồi thì 

nhìn  tất  cả  người,  tất  cả  sự,  tất  cả  vật  đều  có  thể  dùng  tâm 

24  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bình đẳng. Tâm bình đẳng là gì vậy? Lìa vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước là bình đẳng. Có vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước  thì  làm  gì  có  bình  đẳng  được?  Bình  đẳng  mới  có  thể 

chung  sống  hòa  mục.  Có  vị  thánh  hiền  nào  mà  không  dạy 

người chung sống hòa mục đâu? Cho nên, chúng ta nhất định 

phải hiểu đạo lý này. 

“Nhiếp  trì  chánh  pháp,  như  kỳ  thệ  nguyện,  sở  tác  tất 

quả”.  Sự  mong  cầu  của  mỗi  người  không  giống  nhau,  có 

người  cầu  làm  Phật,  có  người  cầu  phú  quí  trời  người.  Hữu 

cầu tất ứng, không có chuyện cầu không được. Chỉ cần bạn 

nghiêm túc dùng tâm chân thành tu thập thiện nghiệp đạo, thì 

nguyện của bạn ắt có kết quả. 




**************** 

 

Kinh  văn:  “Ly  ly  gián  ngữ,  nhi  hành  thí  cố,  thường 

phú  tài  bảo,  vô  năng  xâm  đoạt,  quyến  thuộc  hòa  mục, 

đồng nhất chí nhạo, hằng vô quai tranh”. 

Đây là lìa lưỡng thiệt có được quả báo thù thắng. Chúng 

ta  thấy  công  đức  chân  thật  của thập thiện  nghiệp đạo.  Điều 

này đặc biệt quan trọng, chúng ta biết nền tảng của pháp thế 

xuất  thế  gian  đều  ở  gia  đình.  Gia  đình  bất  hòa  thì  chẳng 

những đạo nghiệp xuất thế gian của bạn không thể thành tựu, 

mà ở gia đình sự nghiệp của bạn cũng không thể thành tựu. 

Cho  dù  có  thành  tựu  cũng  thuộc  loại  sớm  nở  tối  tàn,  nhìn 

thấy dường như huy hoàng nhất thời. Đây là thiện nghiệp của 

bạn ở trong đời quá khứ tu tích được. Nếu như gia đình bất 

hòa thì quả báo này sẽ nhanh chóng bị tiêu mất. 

Tại  sao  gia  đình  bất  hòa  vậy?  Do  lưỡng  thiệt  tạo  nên. 

Điều  này  chúng  ta  không  thể  không  chú  ý.  “Xúi  giục,  ly 

gián”,  trong  bốn  loại  lỗi  của  miệng  thì  lấy  đây  làm  trọng. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

25 

Trong pháp xuất thế, đặc biệt là xúi giục ly gián phá hoại đạo 

tràng, tội nghiệp này chắc chắn là đọa địa ngục A-tỳ, không 

cách  gì  cứu  nổi.  Phật  ở  trong  Kinh  luận  Đại-Tiểu  thừa  đều 

nói đến, đây chính là phá hòa hợp tăng. Phá hòa hợp tăng là 

tội nghiệp cực nặng, không có tội nào nặng hơn tội này. 

Trong giới Kinh nói, trộm của tăng già, tức là trộm cắp 

tài vật của thường trụ thì không thể sám hối. Phật nói, chính 

bản thân bạn tạo tội thập ác ngũ nghịch, Phật đều có thể cứu. 

Trộm  của  tăng  già,  trộm  cắp  tài  vật  của  thường  trụ  thì  chư 

Phật  mười  phương  cũng  không  có  cách  gì  cứu  bạn  được. 

Nhưng phá hòa hợp tăng, phá hoại một tăng đoàn, tội này so 

với trộm của của tăng già không biết nặng gấp bao nhiêu lần, 

chúng  ta  nghĩ  kỹ  thì  sẽ  biết.  Lời  của  Phật  có  đáng  tin  hay 

không? Nếu như lời của Phật là chân thật, lời của Phật đáng 

tin, thì cái tội này thật khủng khiếp. Chúng ta thử nghĩ kỹ lại 

xem  Phật  có  nói  lời  vọng  ngữ  hay  không?  Ngài  có  dùng 

những lời này để hù dọa, lừa gạt chúng ta hay không? Chúng 

ta hãy tư duy thật kỹ, tin tưởng chắc chắn Phật không bao giờ 

làm như vậy. Phật độ chúng sanh, Ngài có trí tuệ phương tiện 

rất nhiều, việc gì phải dùng cách thức này? Nói thêm nữa là 

Phật độ chúng sanh rất có tâm kiên nhẫn, quyết không ở chỗ 

nhất thời, cho nên Phật không thể dùng vọng ngữ, giả thuyết 

làm  cách  thức để  chỉ  dạy  chúng sanh.  Những điều  Phật  nói 

chắc chắn như trong Kinh Kim Cang đã nói là “chân ngữ giả, 

thật ngữ giả, như ngữ giả, bất cuồng ngữ giả, bất dị ngữ giả”, 

hoàn toàn đáng tin. 

Không biết sao chúng ta tự mình ngu muội vô tri, không 

chịu  tin  theo  lời  Phật,  tự  mình  tạo  tác vô  lượng  vô  biên  tội 

nghiệp mà không biết sám hối. Nếu như đã tạo rồi có thể cứu 

chữa hay không? Đáp án là khẳng định. Phật không thể cứu 

bạn, nhưng bạn tự mình có thể cứu được mình, tự mình chân 

26  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thật  sám  hối  cải  đổi  tự  làm  mới.  Thời  quá  khứ  có  Bồ  Tát 

Thiên Thân, lúc còn trẻ tuổi vô tri. Lúc còn trẻ Ngài học Tiểu 

Thừa, ở trong đạo Tiểu thừa rất có thành tựu. Ngài có trí tuệ, 

vì Tiểu thừa đã làm ra 500 bộ luận. Ngài phỉ báng Đại thừa. 

Về sau, Ngài tiếp nhận lời chỉ dạy của anh Ngài là Bồ Tát Vô 

Trước, biết được pháp Đại thừa, Ngài tự mình hối hận lời phỉ 

báng trước đây, đứng trước Phật sám hối, muốn cắt lưỡi của 

mình. Bồ Tát Vô Trước ngăn cản lại và nói: “Đệ việc gì phải 

cắt lưỡi? Quá khứ đệ dùng căn lưỡi phỉ báng Đại thừa, ngày 

nay đệ sám hối quay trở lại, tại sao đệ không dùng căn lưỡi 

của đệ để tán thán Đại thừa?”. Ngài thị hiện chính là để dạy 

chúng  ta.  Dạy  chúng  ta  quay  đầu  như  thế  nào,  cách  làm  ra 

sao,  trước  đây  làm  sai  rồi,  hiện  nay  phải  tán  thán  pháp  Đại 

thừa, ủng hộ pháp Đại thừa. Chúng ta hiểu được đạo lý này, 

nếu  như  chúng  ta  đã  làm  cái  việc  phá  hoại  đạo  tràng,  phá 

hoại tăng đoàn thì ngày nay chúng ta thật sự quay đầu, thật 

sự  sám  hối,  chúng  ta  ủng  hộ  tăng  đoàn,  giúp  đỡ  tăng  đoàn 

đoàn  kết,  giúp  đỡ  việc  hoằng  dương  Phật  pháp,  đây  gọi  là 

chân sám hối. 

Sám  hối  tuyệt  đối  không  phải  ở  trước  Phật  Bồ  Tát  quỳ 

lạy  cầu  xin,  cái  đó  không  có  lợi  ích  gì,  không  tiêu  nổi  tội 

nghiệp.  Phật  Đà  ở  trong  Kinh  điển  luôn  luôn  khuyên  dạy 

chúng ta cải tà quy chánh. Quá khứ cách nghĩ, cách nhìn của 

chúng ta sai lầm, làm sai, nói sai rồi, thì bây giờ quay trở lại, 

tư tưởng kiến giải của chúng ta tuân theo lời giáo huấn của 

Phật;  cách  nói,  cách  làm  của  chúng  ta  cũng  nghe  theo  lời 

giáo huấn của Phật Đà thì tội nghiệp từ trước mới thật sự có 

thể  sám  trừ  nổi.  Không  chịu  quay  đầu,  không  chịu  nghiêm 

túc nỗ lực tu hành mà dùng loại phương pháp tiêu cực để sám 

hối, thì cái tội nghiệp đó không thể sám nổi. Trong quá khứ, 

Bồ Tát và các bậc tổ sư đại đức đã thị hiện cho chúng ta thấy. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

27 

Chúng  ta  thật  sự  nếu  muốn  sửa  đổi,  Phật  ở  trong  Kinh  nói 

phải “phát lồ sám hối”. Phát lồ sám hối chính là nói rõ với 

đại chúng là “Tôi trước đây tất cả ngôn hạnh đều sai lầm, đã 

gây  nên  những  sự  bất  hòa  giữa  anh  em,  giữa  thân  thuộc, 

giữa bạn bè, giữa đồng nghiệp của người khác, đây là lưỡng 

thiệt, xúi giục. Tôi bây giờ biết sai rồi, tôi nhất định nói rõ 

ràng cho hai bên biết, sự bất hòa của các bạn là tội lỗi do tôi 

tạo  nên”.  Cầu  xin  họ  tha  thứ,  hy  vọng  họ  hòa  hảo  như  lúc 

ban đầu thì tội lỗi lưỡng thiệt của mình mới có thể sám trừ 

được.  Những  sự  việc  này  chúng  ta  không  cần  nói  kỹ  thêm. 

Chủ yếu mọi người phải suy nghĩ thật kỹ, chúng ta đời này 

có  làm  những  việc  này  hay  không?  Có  lừa  gạt  chúng  sanh 

hay không? Thành thật mà nói, giảng Kinh thuyết pháp cũng 

không tránh khỏi lỗi lầm. Sự việc này không phải là việc dễ 

dàng, thật quá khó! 

Chúng  ta  luôn  hy  vọng  giữa  người  với  người  có  thể 

chung  sống  hòa  mục,  có  thể  hỗ  trợ  hợp  tác  lẫn  nhau.  Giữa 

đạo tràng với đạo tràng, giữa chủng tộc với chủng tộc, giữa 

tôn giáo với nhau, chúng ta tha thiết hy vọng mọi người tôn 

trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hỗ trợ hợp tác, cùng nhau 

tạo  dựng  nên  xã  hội  ổn  định,  thế  giới  hòa  bình,  nhân  dân 

hạnh  phúc.  Tuy  chúng  ta  đang  tạo,  chư  Phật  Bồ  Tát  thánh 

thần cũng đều có cái nguyện vọng này, nhưng do chúng sanh 

nghiệp chướng quá nặng, tập khí phiền não quá sâu, đâu có 

thể trong chốc lát là chuyển đổi lại được? 

Chúng  tôi  giảng  Kinh,  gặp  được  người  nhiệt  tâm  hộ  trì 

Phật  pháp,  người  hoằng  dương  Phật  pháp,  chúng  tôi  đều  ra 

sức  tán  thán.  Việc  tán  thán  này  các  đồng  tu  nghe  xong  rất 

cảm  động.  Đương  nhiên  cách  nói  này  của  tôi  có  khi  đã  tạo 

nên  một  chút  sức  ảnh  hưởng.  Thí  dụ,  tôi  thường  hay  nhắc 

đến, hơn hai mươi năm nay, bao giờ tôi cũng muốn xây dựng 

28  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Thôn Di Đà. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên ở bên này phát tâm, đồng 

tu trên toàn thế giới hưởng ứng rất nhiều, liên tiếp đem chút 

tiền  tài  mà  bản  thân  các  bạn  tích  góp  được  đều  gởi  vào  tài 

khoản  của  Cư  Sĩ  Lâm.  Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  không  phải 

không làm, ông cũng đang làm. Đầu tiên muốn mua tòa nhà 

sát tường này nhưng không thành, lần thứ nhất thất bại. Lần 

thứ  hai  bàn  đến  cảng  Dương  Thổ,  thậm  chí  là  bản  vẽ  kiến 

trúc đều vẽ xong rồi, cuối cùng người Nhật Bản không chịu 

bán, đây là lần thứ hai thất bại. Lần thứ ba bàn đến “Đường 

Thành”, thương lượng cũng gần như xong, chúng tôi cũng đi 

xem  qua  mấy  lần,  cuối  cùng  vẫn là  thất  bại.  Thế  là tín  tâm 

của rất nhiều người đối với việc Cư Sĩ Lâm xây Thôn Di Đà 

này không còn nữa. Tôi cũng nghe thấy rất nhiều lời bàn tán 

dị nghị. Họ nói: “Pháp sư à, thầy không gạt người, thầy bị 

người ta lợi dụng rồi. Người ta lợi dụng thầy để lừa đảo toàn 

thế giới”. Họ dặn dò tôi: “Sau này nói năng thầy phải chú ý, 

phải  cẩn  thận!”.  Tôi  nghe  xong  cũng  đành  á  khẩu,  lặng 

thinh. Thế nhưng họ không đến Singapore để điều tra cặn kẽ. 

Chúng tôi không phải không muốn làm, mà do duyên không 

đầy đủ. Duyên không đầy đủ là chúng sanh không có phước. 

Người tu phước như chúng ta nếu như ôm loại tâm thái này, 

bạn vốn dĩ là tâm thiện tu phước nhưng hiện nay tâm thái này 

biến thành ác nghiệp. Bạn không những không có tu phước 

mà  ngược  lại  tạo  tội  nghiệp  rồi,  các  bạn  thử  nghĩ  có  đúng 

không? Bạn đã phát tâm thiện, số tiền này quyên gởi đi làm 

việc tốt là bạn có quả báo tốt. Nếu như người ta gạt bạn thì 

họ có quả báo của họ. Mỗi cái đều có quả báo riêng. Nếu như 

ý  nghĩ  chúng  ta  vừa  chuyển,  chuyển  đổi  thành  niệm  ác,  thì 

quả  thiện  của  chúng  ta  biến  thành  quả  ác  rồi.  Đây  thật  quá 

đỗi sai lầm! 

Singapore có vị Pháp sư Đàm Thiền, tôi cũng thường hay 

nhắc đến ông, thường hay tán thán ông. Ông rất khó khăn vất 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

29 

vả,  bày  một  sạp hàng  nhỏ  ở  Miếu  Thành  Hoàng  bán  nhang 

đèn giấy tiền, kiếm một vài đồng. Tự mình trải qua đời sống 

vô cùng thanh bần. Nhiều năm tích góp lại được một số tiền, 

đến Đại Lục giúp đỡ Phật pháp xây chùa. Số tiền quyên góp 

đưa  đi  cũng  cả  một  triệu  đô-la.  Thái  độ  của  ông  tốt,  phước 

báo tương lai của ông bất khả tư nghị. Sau khi quyên gởi đi 

xong,  ông  nói  với  người:  “Nhân  quả  sau  này  anh  chịu,  tôi 

không  nghe,  không  hỏi”.  Đây  là  công  đức  chân  thật.  Tâm 

thiện, niệm thiện, hạnh thiện chắc chắn cảm quả thiện. Thiện 

ác có thể chuyển biến. Ý niệm của chúng ta vừa chuyển thì 

thiện liền biến thành ác, thiệt thòi cho chính mình, đây là do 

không hiểu rõ đạo lý. 

Chúng  ta  học  Phật  nhưng  chưa  có  thật  sự  hiểu  rõ  ý  mà 

Phật đã nói. Kệ khai Kinh nói: “Nguyện giải Như Lai chân 

thật  nghĩa”,  nói  sao  dễ  dàng?  Chúng  tôi  giảng  Kinh  thuyết 

pháp,  quả  thật  là  có  khi  không  thể  giảng  cái  gì  cũng  được 

viên mãn, cũng được chu đáo như vậy. Các bạn chỉ ra rồi, tôi 

nhất định đem  khiếm  khuyết  này  bổ  sung trở lại.  Việc  phát 

tâm  của  các  bạn  nhất  định  có  phước  báo  của  các  bạn.  Nếu 

như các bạn thật sự làm đến tam luân thể không thì cái thiện 

tâm  này  của  các  bạn  là  công  đức.  Công  đức  này  còn  thù 

thắng hơn cả phước đức. 

Tôi không có cái tâm lừa gạt mọi người. Cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên  phát  tâm,  tôi  tin  ông  cũng  không  phải  lừa  gạt  đại 

chúng.  Chúng  tôi  đều  cố  gắng  nỗ  lực  đang  làm.  Hiện  nay 

không  tìm  ra  đất  xây  dựng.  Ông  nói  với  tôi,  từ  Cư  Sĩ  Lâm 

hiện hữu hiện nay phát triển lên thêm. Tôi nhìn thấy kế hoạch 

của ông, ông chuẩn bị xây dựng 400 gian liêu phòng. Tôi nói 

như  vậy  cũng  tốt,  thực  tế  là  không  tìm  được  đất  xây  dựng. 

Tương  lai  Cư  Sĩ  lâm  có  thể  có  bốn  trăm,  năm  trăm  người 

phát  tâm  ở  lâu  dài  tại  đây  niệm  Phật,  có  thể  dung  nạp  một 

30  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ngàn  người  thì  càng  tốt.  Cho  nên  lúc  đang  giảng  Kinh,  tôi 

thường tán thán những người này, những việc này. Nếu như 

các bạn thật sự phát tâm, hy vọng các bạn cũng tự mình điều 

tra thử xem. Bởi vì có khi tôi cũng nghe tin đồn, bản thân thì 

không có chính mắt nhìn thấy. Ở Trung Quốc đại lục, tôi thật 

sự  không  rõ  lắm,  chỉ  nghe  nói qua,  ở  núi  Đông  Thiên  Mục 

(đây  là  đạo  tràng  cổ  của  tổ  sư  đại  đức),  họ  làm  rất  tốt,  tôi 

chưa  hề  đến  đó.  Đồng  tu  bên  Đông  Bắc  tu  hành  có  một  số 

việc  thù  thắng,  như  sự  hộ  pháp  của  cư  sĩ  Thôi  tôi  cũng 

thường  hay  nói  rất  nhiều,  nhưng  tôi  chưa  từng  đến  đó.  Rốt 

cuộc  tình  hình  như  thế  nào  thì  hy  vọng  mọi  người  điều  tra 

thêm, tìm hiểu thêm, tự mình đi đến bên đó khảo sát thực địa, 

sau đó bạn có thể phát tâm muốn làm những việc gì để giúp 

đỡ họ. 

Mấy  năm  gần  đây  tôi  cũng  đã  đi  Đại  Lục  rất  nhiều 

chuyến, thời gian mỗi lần đi đều rất ngắn ngủi, từ trước đến 

nay  chưa  từng  lưu  lại  hơn  một  tuần,  những  nơi  đến  viếng 

thăm  cũng  rất  ít  ỏi,  những  lỗi  này  cũng  xin  mọi  người  tha 

thứ. Ngay cả bản thân tôi, tôi cũng không cần gì cả. Hiện nay 

tuổi tác của tôi đã cao, 74 tuổi thì chết cũng vừa rồi, “nhân 

sanh thất thập cổ lai hi”. Trước đây người ta chấm tử vi cho 

tôi chỉ có 45 tuổi, tuổi thọ của tôi đã kéo dài rất nhiều rồi. Tôi 

không  mong  cầu  trường  thọ,  chỉ  mong  cầu  chánh  pháp 

thường trụ, mong cầu thế giới hòa bình, xã hội ổn định, mọi 

người đều có thể chung sống hòa mục, đối xử bình đẳng. Đối 

với cá nhân mình, tôi chẳng mong cầu gì cả, tôi không cần gì 

cả, hy vọng đại chúng có thể hiểu rõ. Tôi có một chút năng 

lực, tôi đều hết lòng hết sức giúp đỡ mọi người. 

Đoạn  Kinh  văn  này  nói  rất  rõ  ràng,  “Thường  phú  tài 

bảo,  vô  năng  xâm  đoạt”  này  là  nói  tổng  quát.  Đây  là  nói 

riêng, không lưỡng thiệt thì “quyến thuộc hòa mục, đồng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

31 

nhất chí nhạo”, gia hòa vạn sự hưng, người một nhà đồng 

tâm đồng đức. 

“Hằng  vô  quái  tranh”.  “Quái”  là  không  có  chống  trái 

nhau, không có tranh chấp. Người một nhà thật sự đoàn kết 

lại  với  nhau  thì  đâu  có  đạo  lý  nào  không  hưng  vượng?  Ở 

trong  đạo  tràng,  đại  chúng  tại  gia,  xuất  gia,  trên  dưới  hòa 

mục thì đạo tràng sẽ hưng vượng. Nếu như có bất hòa thì đạo 

tràng này liền suy sụp ngay. Ở trong đạo tràng, trên dưới có ý 

kiến, có bất hòa thì chắc chắn suy thoái ngay. 




*************** 

Kinh văn: “Ly thô ác ngữ, nhi hành thí cố, thường phú 

tài bảo, vô năng xâm đoạt, nhất thiết chúng hội, hoan hỷ 

quy y, ngôn giai tín thọ, vô vi cự giả”. 

Đây là nói không ác khẩu mà hành bố thí thì sẽ có được 

quả báo thù thắng. 

Hai câu “Thường phú tài bảo, vô năng xâm đoạt” là nói 

tổng quát, nay không cần giảng nữa vì phần trước đã nói rồi. 

Chúng ta xem biệt báo: “Nhất thiết chúng hội, hoan hỷ 

quy y”. Đây là vô cùng hiếm có, tức là khi chung sống với 

đại chúng, bạn đều được quần chúng hoan nghênh. 

“Chúng hội” là rất nhiều người ở chung với nhau. 

“Hoan hỷ quy y”. Chúng ta ngày nay có thể dùng từ ngữ 

này để giải thích, tức là bạn sẽ được đại chúng ủng hộ hoan 

nghênh. 

“Ngôn giai tín thọ”. Bạn ở trong đại chúng nói chuyện, 

phát biểu mọi người đều tin, đều có thể tiếp nhận, không có 

“chống  đối”,  không  có  phản  đối,  không  có  cự  tuyệt.  Từ  đó 

cho  thấy,  đây  là  người  lãnh  đạo  rất  được  mọi  người  trông 

32  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đợi. Cái phước đức này của họ là từ không ác khẩu mà có. 

Chúng ta ngày nay nhìn thấy có một số lãnh tụ quả thật rất 

được quần chúng hoan nghênh, chúng ta biết được họ tu thế 

nào mới có được quả báo này. 

Có một số người thật sự có trí tuệ, có năng lực, rất nhiệt 

tâm muốn vì đại chúng xã hội làm một chút việc, nhưng họ 

chung sống với đại chúng thì không được đại chúng ủng hộ. 

Đây là nguyên nhân gì? Đây là vấn đề của khẩu nghiệp trong 

đời  quá  khứ,  trong  khẩu  nghiệp  nói  năng  thô  lỗ  khiến  đại 

chúng  nghe  thấy  sinh  khó  chịu,  cho  nên  mới  cảm  quả  báo 

này. Dù cho bạn có trí tuệ, nhiệt tâm vì đại chúng phục vụ, 

nhưng mọi người chống đối bạn. Cho nên, nếu muốn phước 

đức được viên mãn thì mặt nào cũng phải làm tốt, thiếu một 

mặt cũng không được. Chúng ta thật sự hiểu được đạo lý của 

nhân quả, hiểu rõ sự thật về báo ứng thì một cách tự nhiên, 

không cần người khác khuyên bảo, chúng ta nhất định phải tu 

thập thiện  nghiệp.  Thập  thiện nghiệp  dùng  vào trong ngành 

nghề  nào  cũng  đều  đạt  được  quả  báo  thù  thắng,  thì  tại  sao 

chúng ta không nghiêm túc nỗ lực tu học, không đem những 

tập khí sai lầm này của mình sửa đổi lại? Thật sự sửa đổi lại 

được  thì  bất  kể  thế  pháp  hay  Phật  pháp  đều  thật  sự  được 

thuận buồm xuôi gió. 

Trong  Phật  pháp,  Phật  đặc  biệt  chỉ  dạy  chúng  ta  nên 

hướng về tất cả chư Phật Như Lai mà học tập, “chúng sanh 

vô biên thệ nguyện độ”, giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. 

Cái “khổ nạn” này nói theo nghĩa rộng là chúng sanh trong 

thập  pháp  giới  đều  có  khổ,  đều  có  nạn.  Phật  ở  trong  thập 

pháp  giới  chưa  có  minh  tâm  kiến  tánh,  chưa  có  thoát  khỏi 

thập  pháp  giới,  cái  này  chính  là  tai  nạn  của  họ.  Đến  được 

Nhất Chân Pháp Giới mới được xem là bạn đích thực đã đến 

được chỗ an ổn, trong Phật pháp nói là “cứu cánh Niết-bàn”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

33 

“Cứu cánh Niết-bàn” nói theo nghĩa rộng chính là Nhất Chân 

Pháp  Giới.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  sơ  trụ  viên  giáo  là 

chứng được cứu cánh Niết-bàn. Cứu cánh viên mãn ở trong 

cứu  cánh  là  Phật  quả  của  viên  giáo.  Sơ  trụ,  nhị  trụ  là  phần 

chứng  cứu  cánh.  Trong  thập  pháp  giới,  cái  mà  Thanh  Văn, 

Duyên Giác chứng được là thiên chân Niết-bàn. Phật ở trong 

thập pháp giới vẫn không phải phần chứng Niết-bàn. Những 

lý và sự này chúng ta nhất định hiểu rõ, cũng cần phải sáng 

tỏ. Những Thanh Văn, Bồ Tát này tại sao phải tu hành chứng 

quả vậy? Mục đích ở đâu? Mục đích chỉ có một, là vì phổ độ 

tất cả chúng sanh mà tu hành, mà cầu chứng quả, nhất định 

không phải vì bản thân. 

Thập thiện nghiệp đạo là cơ sở tu hành của chúng ta, là 

đại căn đại bản. Chúng ta tu hành điều quan trọng nhất là ở 

bước đầu tiên. Nếu bước đầu làm không tốt là không có tiền 

đồ,  bước  thứ  hai  bạn  liền  sai  lầm,  té  ngã.  Đem  thập  thiện 

nghiệp đạo dùng vào trong tất cả pháp thế xuất thế gian. Bộ 

Kinh  điển  này  là  thông  cả  Đại-Tiểu  thừa,  thông  tất  cả  Phật 

pháp. Mở đầu là dạy chúng ta đem thập thiện dùng vào trong 

lục Ba-la-mật của Bồ Tát, bố thí được tài bảo. Tài là phước, 

bảo là tuệ, được phước báo, được trí tuệ. Phước báo và trí tuệ 

viên mãn hay không thì phải xem tế hạnh (tế hạnh chính là 

thập thiện), loại tế hạnh nào thì được loại quả báo ấy, vì vậy 

tế hạnh không thể không tu. Tế hạnh không phải như người 

bình thường nói “giới nhỏ xíu có thể bỏ, giới nhỏ xíu không 

sao cả”, không nên nói như vậy. Nói năng thô lỗ một chút thì 

cho là giới nhỏ xíu, cái này không sao cả, nhưng quả báo bất 

khả tư nghì. Bạn có thể tiếp xúc với đại chúng vui vẻ hòa nhã 

thì bạn được quả báo là đại chúng hoan hỷ quy y, ủng hộ bạn, 

người khác hoan hỷ tiếp nhận lời nói của bạn. Đây là quả báo 

có được từ trong những giới rất nhỏ. 

34  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng ta trong đời sống thường ngày, trong kinh nghiệm 

của  bản  thân,  hoặc  giả  là  chính  bản  thân  mình,  hoặc  giả 

chúng ta nhìn thấy biết bao nhiêu người lãnh đạo các ngành 

các nghề, đối với cán bộ của họ, đối với nhân viên của họ có 

được sự ủng hộ chân thành của đại chúng hay không. Chúng 

ta hãy xem những quả báo này, từ quả báo hiện tại chúng ta 

biết họ đã gieo nhân gì tạo nên. Phàm phu không biết những 

nhân hạnh vi tế này. Đại chúng đối với bạn tốt, vậy còn có 

thể sống nổi. Nếu như quần chúng cấp dưới đối với bạn có ý 

kiến,  bạn  sẽ  oán  hận,  oán  trời  trách  người,  luôn  cảm  thấy 

mình không có sai, người khác đều là sai. Cái quan niệm này, 

loại tư tưởng này là hoàn toàn sai rồi. 




*************** 

Kinh văn: “Ly vô nghĩa ngữ, nhi hành thí cố, thường 

phú tài bảo, vô năng xâm đoạt. Ngôn bất hư thiết, nhân 

giai  kính  ái,  năng  thiện  phương  tiện,  đoạn  chư  nghi 

hoặc”. 

Đây  là  không  ỷ  ngữ  mà  hành  bố  thí  thì  sẽ  có  được  quả 

báo thù thắng. 

Ỷ ngữ, người thế gian chúng ta thường nói là “mau mồm 

mau miệng”, rất biết nói chuyện, lời ngon tiếng ngọt, nhưng 

ý  đồ  bất  thiện,  lừa  gạt  người  khác,  dẫn  người  khác  đi  theo 

hướng  bất  thiện.  Những  lời  này  nghe  thì  hay,  ai  cũng  thích 

nghe, nhưng tội lỗi lớn vô cùng. Ỷ ngữ có loại hữu ý, có loại 

vô ý. Loại hữu ý thì tội càng nặng hơn, xem mức độ họ tổn 

hại xã hội là bao lớn, xem thời gian ảnh hưởng tổn hại của họ 

là bao lâu, từ đây mà kết tội. Nếu như mức độ ảnh hưởng rất 

rộng, thời gian rất dài, thì tội lỗi này thật khủng khiếp. Mức 

độ  ảnh  hưởng  của  họ  không  lớn,  thời  gian  ảnh  hưởng  rất 

ngắn ngủi thì tội lỗi này nhỏ. Ví dụ thường hay thấy nhất là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

35 

ca dao. Vào thời xưa, trước khi Phật giáo truyền đến Trung 

Quốc, ca dao là văn hóa nguyên thủy nhất của mỗi dân tộc. 

Dân tộc lạc hậu đi nữa họ cũng có ca khúc của họ, có điệu 

múa  của  họ.  Chúng  ta  hiện  nay  thường  hay  xem  thấy  trên 

truyền  hình,  biết  bao  nhiêu  dân  tộc  khác  nhau  trên  thế  giới 

với những ca vũ của họ. Trong sách cổ Trung Quốc ghi chép, 

khi tham  quan du lịch nhìn  thấy  các dân tộc  này,  nhìn thấy 

những quốc gia này, thử nghe nhân dân họ hát cái gì, từ nội 

dung của bài hát, nội dung của điệu múa là biết sự thịnh suy 

của quốc gia này. Từ đó cho thấy, người thời xưa quan sát rất 

tỉ  mỉ  những  nội  dung  này.  Chúng  ta  ngày  nay  xem  lại,  nếu 

như nội dung tương ưng với thập ác nghiệp, bất thiện thì làm 

gì có quả báo tốt được? Quốc gia này, khu vực này chắc chắn 

sẽ  loạn  động,  bất  an.  Nếu  như  những  ca  vũ  này  nội  dung 

tương  ưng  với  thập  thiện  thì  xã  hội  này  nhất  định  tốt,  nhất 

định là ổn định, phồn vinh, hưng vượng. Vào trong gia đình 

người ta, bạn thử xem những thành viên trong gia đình, ngôn 

từ mà họ nói ra, sở thích của họ, người trong nhà này thích 

nghe ca khúc gì, thích xem loại giải trí nào, bạn có thể nhìn 

thấy  và biết  được gia  đình này  là hưng hay  suy.  Trong tiêu 

chuẩn  của  Phật  pháp,  phàm  là  thuận  với  tánh  đức  thì  chắc 

chắn là thiện, chắc chắn là tốt. Nhân tốt, quả báo nhất định 

tốt, thật sự là nhân quả tròn đầy. Nếu như nhân không tốt mà 

muốn mong cầu quả báo tốt, dứt khoát không có đạo lý này. 

Ngày  nay  trên  thế  giới,  nước  Mỹ  là  cường  thịnh  nhất, 

đích thực có nguyên nhân. Chúng ta biết lịch sử nước Mỹ chỉ 

có  200  năm,  100  năm  trước  thì  tốt.  Tôi  nghe  tiên  sinh 

Phương Đông Mỹ nói, đầu thế kỷ này, khoảng thập niên 20, 

thập niên 30, thầy đi học và dạy học tại Mỹ, thầy vô cùng tôn 

kính người Mỹ, trên toàn thế giới người Mỹ nói chánh nghĩa, 

rất  hiếm  có,  thật  không  dễ  dàng.  Trong  khi  các  nước  khác 

nghĩ đủ mọi cách để tranh giành đặc quyền, chỉ có người Mỹ 

36  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

có thể chủ trương chánh nghĩa, người trong nước nói những 

lời  công  bằng.  Đây  là  có  cội  nguồn  lịch  sử  của  nó,  do  tiền 

nhân tích đức nên ngày nay nước Mỹ có thể trở thành nước 

đứng đầu trên thế giới. Tương lai họ còn có thể lãnh đạo thế 

giới hay không thì phải xem hành vi tạo tác của họ hiện nay. 

Vào  một  thế  kỷ  trước,  người  Mỹ  được  người  trên  toàn  thế 

giới  tôn  kính,  tán  thán.  Hiện  nay  nước  Mỹ  mạo  xưng  nắm 

quyền  cảnh  sát  thế  giới,  khiến  cho  biết  bao  nhiêu  dân  tộc, 

khu vực bất mãn đối với người Mỹ. Ngay cả chính phủ Mỹ 

cũng tuyên bố, người nước Mỹ đi du lịch phải đặc biệt cẩn 

thận, sợ bị không tặc, sợ bị bắt cóc, bắt làm con tin. Tại sao 

lại  có hiện tượng  này?  Tại  sao  người Mỹ  đi  ra  không được 

đại chúng nhiệt liệt hoan nghênh, thương yêu ủng hộ vậy? Là 

do ở ngôn hạnh của họ có tương ưng với thập thiện nghiệp 

đạo hay không? Bất luận lớn như một quốc gia, nhỏ như một 

gia đình, nghiệp nhân quả báo đều vô cùng rõ ràng. Những 

sự thật rõ ràng như vậy bày ngay trước mắt chúng ta, chúng 

ta nhìn mà không thấy, nghe mà chẳng hay, đó chính là ngu 

si đến cực điểm rồi. 

Chúng  ta  có  thể  không  ỷ  ngữ.  Trong  “ỷ  ngữ”  hiện  nay 

điều  nghiêm  trọng  nhất  chính  là  nghệ  thuật  kịch.  Bạn  thử 

xem  nội  dung  nghệ  thuật  kịch  hiện  đại  thì  sẽ  biết.  Trung 

Quốc từ xưa đến nay tiếp nhận nền giáo dục Nho gia, đối với 

những  phương  diện  văn  nghệ,  nghệ  thuật  này  đều  tuân  thủ 

theo một nguyên tắc của Khổng Lão Phu Tử là “Tư vô tà”. 

Cái gì là “tà” vậy? Thập ác đều là tà. Nghệ thuật kịch cổ xưa 

của Trung Quốc đều tuân thủ bốn nguyên tắc là “trung, hiếu, 

tiết, nghĩa”, đó là giáo dục xã hội, chỉ dạy bá tánh rằng thiện 

có thiện báo, ác có ác báo. Bạn xem nội dung của nó có phải 

như  vậy  hay  không?  Điều  này  không  giống  với  nghệ  thuật 

nước ngoài. Mấy ngàn năm nay, giới văn nghệ Trung Quốc 

đều tuân thủ theo nguyên tắc này, kể cả nghệ thuật kịch địa 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

37 

phương cũng không ngoại lệ. Trước đây trường học không có 

nhiều  thế  này,  giáo  dục  nhà  trường  không  phát  triển.  Quốc 

gia  làm  thế  nào  giáo  hóa  nhân  dân  toàn  quốc  vậy?  Chỉ  có 

nương vào ca múa nhạc kịch. Hoàn toàn không có đi học bao 

giờ,  không  biết  chữ,  nhưng  họ  rất  biết  làm  người.  Họ  học 

được từ  đâu  vậy?  Học được từ xem  kịch,  cho nên  gánh hát 

trước đây đi biểu diễn ở các nơi, đó là giáo dục xã hội. 

Hiện nay theo đà phát triển của khoa học kỹ thuật, nghệ 

thuật kịch sân khấu dần dần bị suy tàn, đều biến thành phim 

truyền  hình  nhiều  tập.  Hiện  nay  người  viết  kịch  bản  phim 

truyền  hình  nhiều  tập  không  tuân  thủ  theo  nguyên  tắc  của 

Khổng  Lão  Phu  Tử.  Nội  dung  truyền  hình  nước  ngoài  thì 

khỏi cần nói nữa. Trước đây, tiên sinh Phương Đông Mỹ nói 

với quan chức bộ giáo dục Đài Loan, ngày hôm đó đúng lúc 

tôi ở trong nhà thầy, tôi nghe thấy họ nói chuyện. “Nước Mỹ 

hiện  nay  là  quốc  gia  mạnh  nhất  trên  thế  giới.  Thời  xưa  La 

Mã là nước mạnh nhất, nhưng nay La Mã đã mất nước rồi”. 

Vị  quan  chức  này  thỉnh  giáo  với  thầy  Phương:  “Nước  Mỹ 

tương lai mất nước, nhân tố đứng đầu là gì?”. Thầy Phương 

không hề do dự, không cần suy nghĩ, trả lời rất dứt khoát, đó 

là “truyền hình”. Nước Mỹ tương lai mất nước nhân tố đứng 

đầu là truyền hình. Nội dung truyền hình của họ hoàn toàn là 

thập ác nghiệp, phát hình 24 giờ. Trẻ con, người trẻ tuổi hằng 

ngày xem những thứ này. Ở nước Mỹ, trẻ con hai, ba tháng 

tuổi là mắt đã mở thật to để xem truyền hình. Bạn nói, vậy có 

nguy không? Cho nên, ngày nay nước Mỹ vấn đề thanh thiếu 

niên nghiêm trọng như vậy. Họ cũng không biết nguyên nhân 

này là xuất phát từ truyền hình. Hiện nay vấn đề con cái giết 

cha  mẹ,  học  trò  giết  thầy  cô,  giết  bạn  học  vô  cùng  nghiêm 

trọng, đây là do truyền hình tạo nên. Cho nên thời đó tại Đài 

Loan,  thầy  Phương  cảnh  báo  Đài  Loan  phải  cẩn  thận!  Nếu 

38  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

như  không  tiến  hành  phòng  bị,  nếu  đi  theo  vết  xe  đổ  của 

người Mỹ thì Đài Loan cũng sẽ tiêu mất, toàn bộ hủy sạch. 

Đây  là  thuộc  về  ỷ  ngữ.  Quả  báo  của  không  ỷ  ngữ  là 

“Ngôn  bất  hư  thuyết”,  quyết  không  có  ngôn  từ  hư  vọng. 

“Nhân giai kính thọ”, người khác có thể tôn kính bạn, có thể 

tiếp nhận. Bản thân bạn có phương tiện thiện xảo, giúp đỡ tất 

cả  chúng  sanh  đoạn  trừ  nghi  hoặc.  Đây  là  bốn  loại  thiện 

nghiệp của miệng. 




******************* 

Kinh văn: “Ly tham cầu tâm, nhi hành thí cố, thường 

phú tài bảo, vô năng xâm đoạt, nhất thiết sở hữu, tất dĩ 

tuệ xả, tín giải kiên cố, cụ đại uy lực”. 

Điều  đầu  tiên  của  ba  ý  thiện  trong  thập  thiện  là  không 

tham. 

“Ly tham cầu tâm”. Tham cầu là phiền não căn bản của 

tất  cả  chúng  sanh,  là  nghiêm  trọng  nhất  ở  trong  tam  độc. 

Tham không được mới sân hận. Nếu tất cả đều có thể tham 

được, thì họ sao có thể sân hận? Cho nên, xét cho cùng chính 

là một chữ “Tham” này. 

Phật dạy Bồ Tát điều đầu tiên là bố thí. Bố thí độ tham 

lam. Bố thí có thể xả thì mới có thể đem cái gốc của phiền 

não đoạn sạch.  Cái gốc này  không  đoạn  sạch thì vĩnh  viễn 

không thể vào cửa Phật. Đạo lý và sự thật này chúng ta đều 

phải  hiểu  rõ.  Nếu  chúng  ta  muốn  khế  nhập  cảnh  giới  của 

Phật  Đà  thì  không  thể  không  xả  tham  lam.  Phạm  vi  của 

tham lam vô cùng rộng. Học Phật rồi, pháp thế gian xả hết 

rồi, nhưng lại tham Phật pháp, vậy thì tâm tham chưa có xả, 

chỉ đổi đối tượng mà thôi. Như vậy có thể vào cửa Phật hay 

không? Vẫn không thể vào cửa Phật. Phật dạy chúng ta xả 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

39 

tâm tham lam, không phải dạy chúng ta đổi đối tượng. Ham 

muốn  Phật  pháp,  quả  báo  vẫn  là  phước  báo,  là  phước  báo 

hữu lậu trong tam giới. “Lậu” là gì vậy? Lậu là phiền não. 

Phiền  não  bạn  không  đoạn  là  hữu  lậu.  Phật  pháp  là  thiện 

pháp, cho nên bạn được phước, có thể thành tựu phước đức 

của bạn chứ không liên quan gì đến công đức. Công đức là 

xả tham sân si. Xả tham sân si thì tất cả thiện pháp mà bạn 

tu là công đức chân thật. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ người khác, sau đó xoay trở lại 

thử nghĩ bản thân mình. Tự mình nhìn tật xấu của mình thì 

rất khó phát hiện, dù cho có phát hiện cũng không thể quan 

sát tỉ mỉ, chỉ sơ suất qua loa, quán chiếu tỉ mỉ thì không dễ 

dàng  làm  được.  Người  biết  tu  hành  không  có  gì  khác  là  họ 

nhìn thấy người khác có thể lập tức liền soi lại chính mình. 

Những người như vậy tiến bộ rất nhanh, thành tựu cũng lớn. 

Người  ngu  si  chỉ  nhìn  thấy  tật  xấu  của  người  khác,  không 

biết  tật  xấu  của  mình,  cho  nên  vĩnh  viễn  không  ra  khỏi  lục 

đạo luân hồi. Người ngu si thì khởi tâm động niệm đem lợi 

ích của mình đặt lên hàng đầu, lợi ích của người khác thì đặt 

ở thứ hai, thứ ba, thứ tư. Người giác ngộ thì đem lợi ích của 

người khác đặt lên hàng đầu, hoàn toàn không nghĩ đến  lợi 

ích của mình, đây là Bồ Tát, người này mới có thể vào được 

cửa Phật. 

Phạm  vi  của  tham  cầu  thật  là  quá  rộng.  Nói  tóm  lại, 

khởi  tâm  động  niệm  mà  vì  bản  thân  thì  trong  đây  liền  có 

tham cầu. Cho nên tham cầu đã hàm chứa tất cả ác nghiệp, 

nó là gốc rễ của tất cả ác nghiệp, căn nguyên là ở chỗ này. 

Đầu tiên Phật dạy chúng ta xa lìa tâm tham, hành bố thí mà 

không có tâm tham cầu. Đây là chư Phật Bồ Tát làm,  một 

mảy  may  tâm  tham  cầu  cũng  không  có,  niệm  niệm  vì 

chúng  sanh,  nhất  định  không  phải  vì  mình.  Nếu  có  một 

40  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mảy  may  tâm  tham  cầu  thì  chắc  chắn  không  sanh  trí  tuệ. 

Phiền não đoạn sạch mới sanh trí tuệ. Có tâm tham cầu thì 

dù  có  học  nhiều  đi  nữa,  nhà  Phật  nói  là  “thế  trí  biện 

thông”,  người  này  không  sanh  trí  tuệ.  Trí  tuệ  là  từ  trong 

tâm  thanh  tịnh  sinh  ra.  Ở  trong  tâm  thanh  tịnh  hoàn  toàn 

không  có  tham-sân-si-mạn.  Chúng  ta  cầu  trí  tuệ  thì  phải 

biết là nếu chúng ta không xả thì tâm thanh tịnh nhất định 

không có được. Không có tâm thanh tịnh thì bạn không có 

tâm  bình  đẳng,  cũng  không  có  tâm  từ  bi.  Nhà  Phật  nói 

những danh từ này, danh từ nghe hay, bạn có thể luôn tụng 

ở  cửa  miệng,  nhưng  cảnh  giới  của  bạn  nhất  định  là  cảnh 

giới phàm phu, bạn nhất định không thể khế nhập, hay nói 

cách khác, bạn giúp đỡ người khác có hạn. Tại sao vậy? Vì 

giúp  bản  thân  mình  còn  giúp  không  nổi,  niệm  Phật  cũng 

không  thể  vãng  sanh.  Tại  sao  niệm  Phật  cũng  không  thể 

vãng sanh vậy? Vì bạn chưa có phát Bồ-đề tâm. Các bạn đã 

xem  trong  Phẩm  Tam  Bối  Vãng  Sanh:  “Phát  Bồ-đề  tâm, 

nhất hướng chuyên niệm”. Tâm Bồ-đề là không có tham-

sân-si. Có một mảy may ý niệm tham-sân-si là không phải 

tâm Bồ-đề, bạn vẫn là tâm luân hồi, bạn vẫn là tâm phàm 

phu. Tâm luân hồi thì tạo nghiệp luân hồi. Tâm luân hồi tu 

tích  tất  cả  thiện  pháp  thì  ở  trong  tam  giới  lục  đạo  hưởng 

phước, phước báo đó thật sự là trên thì làm vua trời, dưới 

thì  làm  người  quyền  quý  nhân  gian,  bạn  chỉ  có  thể  được 

quả báo này. Chúng ta huân tu Phật pháp đã lâu, hiểu rất rõ 

chân tướng sự thật này, trong tam giới cho dù làm đến Ma-

hê-thủ-la  Thiên  Vương  vẫn  chưa  thể  thoát  khỏi  luân  hồi, 

hay nói cách khác, đây không phải biện pháp cứu cánh. Cái 

thù thắng của Phật pháp chính là cứu cánh viên mãn. Phật 

Đà  chỉ  có  thể  chỉ  dạy  chúng  ta,  chứ  không  có  cách  gì  tu 

hành  thay  cho  chúng  ta  được.  Phật  Đà  gia  bị  cho  chúng 

sanh, bảo hộ chúng sanh chính là ở dạy học. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

41 

Hôm qua có đồng tu hỏi tôi về “Sám hối”. Chúng ta làm 

việc có lỗi, ở trước Phật Bồ Tát chí tâm sám hối thì có thể 

tiêu trừ nghiệp chướng hay không? Tôi thành thật nói cho 

họ biết là không thể, đó chỉ là hình thức. Bạn làm bao nhiêu 

việc lỗi lầm, ở trước Phật Bồ Tát phát lồ sám hối cũng vô ích. 

Sám hối như thế nào mới có tác dụng vậy? Trước đây Đại Sư 

Chương Gia nói cho tôi biết: “Sám hối là không tái phạm 

nữa”, vậy mới hiệu quả. Bạn biết lần này sai rồi thì lần sau 

không  phạm  lỗi  lầm  giống  như  vậy  nữa,  đây  đích  thực  là 

chân sám hối. Nhà Phật nói “Sám hối” với nhà Nho nói “Bất 

nhị  quá”  là  ý  nghĩa  giống  nhau.  Lỗi  lầm  chỉ  có  thể  có  một 

lần, không thể để lặp lại. Lặp lại chính là nhà Phật gọi là “Bất 

thông sám hối”. Ở trước Phật Bồ Tát phát nguyện sám hối, 

bản thân về sau tạo tiếp, đó chẳng phải là lừa gạt Phật Bồ Tát 

sao?  Tội  càng  thêm  tội.  Bạn  nói  mà  không  giữ  lời,  sau  khi 

nói xong  bạn vẫn  phạm.  Bồ  Tát  nặn bằng  đất, bằng gỗ bạn 

còn  nhẫn tâm  lừa  gạt  các  Ngài,  bạn  thử  nghĩ  xem,  chủ  tâm 

của bạn là gì? Bạn làm sao có thể được Phật Bồ Tát phù hộ? 

Đây là việc không thể có. Trong Phật pháp, một mảy may mê 

tín cũng không có, mỗi câu nói với bạn đều là lời chân thật, 

chúng ta phải biết. Cho nên nhất định phải biết sửa chữa lỗi 

lầm, vĩnh viễn không phạm lỗi lầm giống như vậy. 

Nếu  như  một  ngày  có  thể sửa  lỗi lầm  tương  tự,  nghiêm 

túc nỗ lực sửa đổi, thì sau ba năm người này là thánh nhân. 

Đây là sự thật, không phải giả. Tại sao có người có thể thành 

thánh, thành hiền, thành anh hùng hào kiệt vậy? Không có gì 

khác là biết sửa lỗi mà thôi. Sửa lỗi thì sửa từ trên căn bản, 

chính  là  sửa  từ  trên  tâm  tham  cầu.  Đối  với  tất  cả  pháp  thế 

xuất  thế  gian  đều  không  tham  cầu.  Nếu  bạn  làm  được  như 

thế,  thì  tất  cả  pháp thế  xuất  thế  gian bạn  liền  đạt  được  một 

cách viên mãn ngoài dự tính. Tại sao vậy? Vọng tâm của bạn 

42  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hết rồi thì chân tâm hiện tiền viên mãn thôi. Tất cả pháp thế 

xuất thế gian đều là chân tâm hiện ra, tất cả pháp thế xuất thế 

gian có pháp nào mà bạn không thông đạt, không có đạo lý 

này. Vì vậy bạn muốn tham, bạn vĩnh viễn không tham được, 

cái mà bạn có được rất hữu hạn. Bạn vừa buông xả tâm tham 

xuống thì cái gì cũng đạt được cả. “Xả-đắc”, danh từ này là 

của Phật giáo, xả thì liền được ngay. Bạn xả bao nhiêu liền 

được bấy nhiêu. Bạn không chịu xả thì chẳng được gì cả. Bạn 

có thể đem hư không pháp giới thảy đều xả hết, liền có được 

hư không pháp giới viên mãn ngay. Tại sao họ có thể thành 

Pháp Thân Đại Sĩ, tại sao có thể chứng Phật quả viên mãn? 

Không  có  gì  khác  là  xả  được  mà  thôi.  Lời  của  Phật  nói  rất 

đơn giản, rất rõ ràng, rất sáng tỏ, đích thực là giản đơn tường 

tận.  Vấn  đề  là  chúng  ta  nghe  xong  có  biết  hay  không?  Có 

hiểu được cái ý này hay không? 

“Thường phú tài bảo, vô năng xâm đoạt”. Hai câu này 

là nói tổng quát. 

Bốn câu này dưới đây là biệt báo, chuyên nói không tham 

mà hành bố thí. 

“Nhất thiết sở hữu, tất dĩ tuệ xả”. “Xả” chính là buông 

xả,  trí  tuệ  đích  thực.  Tại  sao  người  thế  gian  không  chịu 

buông xả vậy? Vì không có trí tuệ. Họ vẫn cứ là tự tư tự lợi, 

cho nên  họ không thể  buông xả.  Trí tuệ đích thực là  cái có 

được từ tâm thanh tịnh. Trí tuệ mở rồi thì pháp thế xuất thế 

gian tất cả thông đạt viên mãn. 

Các  bạn  xem  trong  “Ảnh  Trần  Hồi  Ức  Lục”,  Pháp  sư 

Đàm Hư kể về Pháp sư Phơi Đèn Cầy. Bạn xem, vị pháp sư 

này  không  biết  chữ,  chưa  từng  đi  học,  làm  hương  đăng  ở 

trong  tự  miếu.  Ông  là  người  thành  thật,  thường  hay  bị 

người  lừa  gạt,  đạo  hữu  đồng  tu  trêu  chọc  ông,  họ  nói  với 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

43 

ông: “Thầy Hương Đăng, khoảng tháng sáu, thầy thấy mọi 

người đều phơi quần áo, đèn cầy của thầy cũng nên đem ra 

phơi đi, không phơi sẽ bị mốc đấy”. Ông liền đem hết đèn 

cầy ra ngoài sân để phơi nên đều bị chảy nước hết, ông ngu 

si đến như vậy. Thời khóa tối, khi thắp đèn cầy thì chỉ có 

tim đèn, còn sáp thì không còn nữa. Thầy Duy-na nhìn thấy 

rất  khó  chịu,  nói:  “Ông  làm  trò  gì  vậy?”.  “Họ  bảo  tôi  đi 

phơi  đèn  cầy,  tôi  bèn  phơi.  Phơi  xong  thì  biến  thành  như 

thế  này  đây”,  thầy  Hương  Đăng  trả  lời.  Sau  khi  khóa  tối 

xong,  thầy  Duy-na  bèn  đem  sự  việc  trình  với  Lão  hòa 

thượng và nói không nên để ông làm hương đăng nữa. Lão 

hòa thượng thương xót ông, người thành thật, bèn gọi ông 

lên  mà  bảo  rằng:  “Chú  không  nên  làm  hương  đăng  nữa, 

chú đến Chùa Dục Vương để lạy xá lợi của Phật Thích Ca 

Mâu  Ni,  một  ngày  chú  lạy  3.000  lạy”.  Ông  rất  thật  thà, 

nghe lời đi tu khổ hạnh, mỗi ngày lạy 3.000 lạy, lạy được 

ba  năm  ông  liền  khai  ngộ.  Ông  có  thể  làm  thơ,  làm  kệ, 

giảng Kinh thuyết pháp, mặc dù ông chưa hề học qua. Tại 

sao ông làm được vậy? Vì trí tuệ mở rồi, giống như Đại Sư 

Huệ Năng vậy, bởi vì ông không phải học hành nhồi nhét, 

ông  không  phải  do  người  khác  dạy,  cho  nên  đến  lúc  này 

học  cái  gì  cũng  nhanh  chóng  vì  chướng  ngại  không  còn 

nữa. Chúng ta hiện nay học cái gì cũng khó khăn, do trùng 

trùng chướng ngại, trí tuệ không mở, tâm không thanh tịnh, 

đạo lý là như vậy. Ông, con người thành thật này tâm thanh 

tịnh.  Khó  khăn  của  ông  chúng  ta  hiện  nay  hiểu  rõ,  ông 

không có phiền não của người bình thường, ông chỉ có vô 

minh che đậy chính mình. Lão hòa thượng dạy ông phương 

pháp này hay. Ông một lòng một dạ đi lạy Phật, mỗi ngày 

lạy  3.000  lạy,  ý  niệm  gì  cũng  không  còn.  Lạy  Phật  là  tu 

định,  tu  tâm  thanh  tịnh,  tu  tâm  chân  thành.  Một  khi  khai 

ngộ thì pháp thế xuất thế gian tất cả đều thông đạt. Cho nên 

44  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

có huệ mới có thể xả, không có huệ thì không chịu xả. Trí 

tuệ  càng  lớn  thì  bạn  xả  càng  nhiều.  Người  không  chịu  xả 

chắc chắn không có trí tuệ. 

“Tín giải kiên cố, cụ đại uy lực”. Tín và giải đều là đối 

với  Phật  pháp.  Những  điều  mà  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  hay 

chư  đại  Bồ  Tát  nói,  các  Ngài  có  lòng  tin  kiên  cố và lý giải 

minh bạch. “Đại uy lực” chính là trên quả địa Như Lai, 18 

pháp bất cộng, tứ vô sở úy. Tuy không phải ở trên cảnh giới 

của quả địa Phật, nhưng các Ngài là Bồ Tát. Bồ Tát cũng có 

18 pháp bất cộng và tứ vô sở úy, nhưng chưa được viên mãn 

như trên quả địa Như Lai. Giống như ánh mặt trăng vậy, ánh 

sáng của Như Lai là trăng tròn, còn ánh sáng của Bồ Tát là 

trăng  mồng  hai,  mồng  ba  đến  mười  bốn,  nhưng  đây  là  ánh 

sáng chân thật, không phải giả. Đây là trí tuệ Bát-nhã tự tánh 

hiện  tiền,  là  đại  uy  lực  chân  thật,  có  thể  tự  độ  tức  tự  mình 

thoát  khỏi lục  đạo, thoát khỏi  thập  pháp giới;  có  thể độ tha 

tức là có năng lực giáo hóa tất cả chúng sanh. 

Vào thời xưa Đại Sư Huệ Năng đã làm nên tấm gương 

cho chúng ta thấy. Pháp sư Trì Luật là người đầu năm Dân 

Quốc,  cuối  triều  nhà  Thanh,  cách  chúng  ta  hiện  nay  vẫn 

chưa  đầy  một  thế  kỷ,  cũng  đã  làm  nên  tấm  gương  tốt  cho 

chúng  ta  thấy,  chúng  ta  có  thể  tin  hay  không?  Điều  này  ở 

trong Phật pháp gọi là chứng chuyển, họ đến để chứng minh 

cho chúng ta thấy. Chúng ta ngày nay điều quan trọng nhất 

là phải xả được, xả thập ác nghiệp, buông xả sát, đạo, dâm, 

vọng,  lưỡng  thiệt,  ác  khẩu,  ỷ  ngữ,  tham-sân-si-mạn,  thảy 

đều  phải  buông  xả.  Bạn  xả  thập  ác  liền  được  thập  thiện. 

Thập thiện dùng vào trong Bồ Tát đạo thì bạn là Bồ Tát đích 

thực, bạn không phải giả, những điều mà bạn tu học đều là 

đức hạnh viên mãn vững chắc. Đây là chỗ mà chúng ta phải 

nghiêm túc nỗ lục tu học. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

45 

Kinh  văn: “Ly  phẫn  nộ  tâm,  nhi  hành  thí  cố,  thường 

phú tài bảo, vô năng xâm đoạt, tốc tự thành tựu, vô ngại 

tâm trí, chư căn nghiêm hảo, kiến giai kính ái”. 

Đây là nói xa lìa sân hận mà hành bố thí thì sẽ có được 

quả báo thù thắng. 

Trong thập thiện, tâm sân hận là khó đoạn nhất. Gặp phải 

việc không vừa lòng, bất như ý thì ý nghĩ sân hận tự nhiên 

liền sanh khởi, hơn nữa sanh vô cùng nhanh. Đây chứng tỏ từ 

vô thủy kiếp đến nay, tập khí ác của chúng ta thật sâu nặng. 

Ở  trong  phiền  não  thì  phiền  não  này  là  nghiêm  trọng  nhất. 

Phật nói với chúng ta quả báo của nó ở địa ngục. Tam độc là 

nhân tố chủ yếu của ba đường ác. Tham dục là cõi ngạ quỷ, 

sân hận là cõi địa ngục, ngu si là cõi súc sanh. Phật ở trong 

tất cả Kinh luận Đại-Tiểu thừa không biết đã nói bao nhiêu 

lần về sự việc này, từng giây từng phút luôn nhắc nhở chúng 

ta,  nhất  định  không  được  tạo  nghiệp  nhân  tam  độc.  Tạo 

nghiệp nhân tam độc là chắc chắn đọa ba đường ác. 

Phật  độ  chúng  sanh,  giúp  chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui. 

Chúng ta thông thường nói Phật Bồ Tát bảo hộ, Phật Bồ Tát 

gia trì. Các Ngài dùng phương pháp gì để bảo hộ, để gia trì 

vậy? Dùng dạy học, từng giây từng phút nhắc nhở chúng ta. 

Bản thân chúng ta ngu si, không hiểu ý của Phật, không thể 

tiếp nhận lời giáo huấn, gắng sức thực hiện, cho nên đã học 

Phật rồi vẫn phải đọa tam đồ. Ngạn ngữ thường nói: “Trước 

cửa  địa  ngục  tăng  đạo  nhiều”.  Lời  nói  này  là  có  đạo  lý,  có 

nguyên  nhân,  quyết  không  phải  không  có  nguyên  do.  Tứ 

chúng đệ tử ở ngay trong đời này có cơ hội nghe được Phật 

pháp,  đây  là  nhân  duyên  hy  hữu  khó  gặp,  trong  Kinh  Phật 

cũng  thường  nói  “thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên”,  ba 

cái đầy đủ thì đời này mới có thể được độ. 

46  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng ta có nhân duyên đầy đủ, vấn đề là có thiện căn, 

phước  đức  hay  không?  Có  thiện  căn  phước  đức,  tức  là  tin 

sâu, nguyện thiết, y giáo phụng hành, đây chính là thiện căn, 

phước đức. Nếu không tin, không có nguyện lực này, không 

chịu y giáo phụng hành, vẫn cứ tùy thuận tập khí phiền não 

của  mình,  thì  trong  ba  điều  kiện  này,  “nhân  duyên”  bạn  có 

nhưng thiện căn, phước đức không đủ, tức là như trước đây 

lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  đã  nói,  bạn  vẫn  tùy  nghiệp  thọ  báo 

như  xưa,  bạn  vẫn bị nghiệp lực  dẫn  dắt,  bạn  không  ra khỏi 

luân hồi, không trốn thoát tam đồ. Tất yếu ba điều kiện phải 

đồng thời đầy đủ, thì người này trong một đời siêu thoát rồi. 

Trước  đây,  rất  nhiều  năm  về  trước,  khi  tôi  còn  ở  Đài 

Loan, Giáo sư  Lam  Kiết  Phú  đến hỏi tôi  về điều kiện  vãng 

sanh, tôi bèn dựa theo một câu Kinh văn trong Kinh A Di Đà 

để trả lời ông. Kinh A Di Đà nói: “Không thể ít thiện căn, 

phước đức, nhân duyên mà được sanh nước kia”. Chúng ta 

ngày nay thông thường nói thiện căn, phước đức, nhân duyên 

đều  có  nhưng  ít,  đã  ít  thì  không  thể  “được  sanh  nước  kia”. 

Hay  nói  cách  khác,  phải  nhiều  thiện  căn,  nhiều  phước  đức, 

nhiều nhân duyên mới chắc chắn sanh Tịnh Độ. Phật ở trong 

Kinh nói rõ ràng như vậy, nói minh bạch như vậy, chúng ta 

phải biết. 

Làm sao để hàng phục được tâm phẫn nộ? Đây là tri thức 

lớn, đây là công phu chân thật. Người biết dụng công, người 

có tính cảnh giác cao, khi ý niệm sân hận vừa khởi lên liền 

niệm “Nam Mô  A  Di Đà  Phật”, dùng  một câu Phật hiệu 

này  để  đè  ý  niệm  sân  hận  xuống,  đây  gọi  là  người  biết 

niệm Phật. Ý niệm vừa khởi, ý niệm thứ nhất là tâm phẫn nộ 

thì ý niệm thứ hai là A Di Đà Phật, từng giây từng phút phải 

dùng  công  phu  này.  Sau  đó  bạn  mới  biết  được  sự  thù  thắng 

của pháp môn niệm Phật. Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

47 

thì pháp môn này là tiện lợi nhất, có thể dùng mọi lúc mọi nơi, 

hơn nữa dùng vô cùng hiệu quả. Cổ đức thường nói: “Không 

sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Niệm chính là ý niệm tham-

sân-si, ý niệm tự tư tự lợi, ý niệm tùy thuận tập khí phiền não, 

những ý niệm này chắc chắn sẽ khởi, do vô thỉ kiếp đến nay 

huân tập thành. Bạn là phàm phu, đâu có lý nào không khởi 

phiền não được? Niệm thứ nhất khởi lên rồi, niệm thứ hai liền 

cảnh  giác  ngay,  một  câu  Phật  hiệu  liền  đem  nó  dàn  xếp  ổn 

thỏa, liền đè nó xuống. Công phu này dùng lâu rồi, thành thật 

mà nói, nếu như bạn thật sự chịu dụng công, thông thường nói 

ba năm đến năm năm chắc chắn thành công. Mấu chốt chính 

là  tính  cảnh  giác  cao,  ý  niệm  vừa  khởi  thì  Phật  hiệu  lập  tức 

liền đề khởi lên, đây là chỗ thù thắng vô song của  Tịnh Độ. 

Phàm  phu  thật  đáng  thương,  khi  phiền  não  khởi  lên,  ý  niệm 

thứ  hai  lại  tiếp  tục  khởi,  thế  là  phiền  não  niệm  niệm  tăng 

trưởng, cứ như vậy mới khiến mình ở ngay trong đời này dù 

cho gặp được pháp duyên thù thắng cũng không thể thành tựu, 

đạo lý là ở chỗ này. Chúng ta ngày nay biết sự việc này, hiểu 

rõ đạo lý này thì phải nghiêm túc cố gắng mà học tập. Niệm 

Phật  như  thế  nào?  Chính  là  cách  niệm  này,  phải  dùng  cho 

thuần thục, mọi lúc mọi nơi đều có thể đề khởi lên được, như 

vậy thì bạn hoàn toàn khống chế được phiền não của bạn. Thế 

là cảnh giới này liền chuyển trở lại ngay, bạn tự mình biết rất 

rõ ràng, rất sáng tỏ, phiền não nhẹ, trí tuệ tăng, công phu sẽ 

thấy hiệu quả. 

Cho  dù là  hoằng pháp  lợi  sanh, việc  lợi  ích  chúng sanh 

cũng đều phải xem duyên phận. Từ xưa đến nay, cao nhân, 

đại  đức,  rất  nhiều  vị  cả  đời  không  gặp  được  duyên.  Không 

gặp được duyên thì họ tự tu, họ thành công rồi, tự độ rồi. Khi 

không  có  duyên  thì  tự  độ,  khi  có  duyên  thì  giúp  đỡ  chúng 

sanh.  Duyên  tuyệt  đối  không  được  cưỡng  cầu.  Phật  dạy 

48  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng  ta  phải  tùy  duyên.  Nếu  bạn  cưỡng  cầu  thì  bạn  chắc 

chắn sinh phiền não. Cho nên chư Phật Bồ Tát, tổ sư đại đức 

thường hay dạy bảo chúng ta: “Tùy duyên chứ không phan 

duyên”.  Tùy  duyên  thì  tâm  của  bạn  thanh  tịnh,  bình  đẳng. 

Phan duyên thì tâm không thanh tịnh, tâm không bình đẳng, 

hay nói cách khác, bạn sinh phiền não chứ không sinh trí tuệ. 

Tùy  duyên  thì  sinh  trí  tuệ,  không  sinh  phiền  não.  Chúng  ta 

nhất định phải hiểu rõ, đây là sự thật. 

Phật pháp không dễ gì gặp được, trong kệ khai Kinh đã 

nói: “Trăm ngàn muôn kiếp khó gặp được”, đây là sự thật, 

không phải giả. Nếu như bạn thật sự hiểu rõ thì bạn mới biết 

quý  trọng.  Bạn gặp được  Phật pháp, tại sao không  biết  quý 

trọng  Phật  pháp  vậy?  Vì  bạn  không  hiểu  rõ,  không  biết  cái 

hay  của  Phật pháp, không biết  cái đáng quý  của  Phật  pháp, 

không biết Phật pháp rất khó gặp được. Cư sĩ Bành Tế Thanh 

nói  rất  hay:  “Vô  lượng  kiếp  đến  nay,  một  ngày  hy  hữu  khó 

gặp”. Chúng ta ngày nay gặp được là vô lượng kiếp hy hữu 

khó gặp. Đâu có dễ dàng cho bạn đời đời kiếp kiếp đều gặp 

được. Những lời này nói có quá mức hay không vậy? Chúng 

ta hãy bình tĩnh tư duy, quan sát tỉ mỉ liền biết thôi. Bạn đừng 

nói toàn thế giới, chỉ nói ngày nay ở Singapore dân số hơn ba 

triệu người, có mấy  người gặp được? Trong ba triệu người, 

có bao nhiêu người gặp được Phật pháp? Ở trong Phật pháp, 

có bao nhiêu người có thể gặp được Phật pháp thuần chánh? 

Chúng tôi ở nơi đây cũng coi như hoằng pháp nhiều năm rồi. 

Trước  đây,  mỗi  năm  tôi  đến  đây  giảng  một  tháng,  tôi  ước 

tính sơ bộ cũng chưa đến ba ngàn người mà thôi. Trong ba 

ngàn người này, người thật sự có thể giác ngộ lại được mấy 

người?  Không  thể  có  ba  trăm  người,  có  thể  được  ba  trăm 

người là khá tốt rồi. Cho nên, loại trừ dần dần đến cuối cùng 

thì không được mấy người. Như vậy đối với lời của cổ nhân 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

49 

nói chúng ta mới khẳng định, mảy may không nghi hoặc. Sau 

đó thử nghĩ bản thân, chúng ta may mắn biết bao! 

Học Phật, mấu chốt của thành bại là gì? Ngày đầu tiên tôi 

học Phật, nhờ có Đại Sư Chương Gia chỉ dạy tôi: “Nhìn thấu, 

buông xả”. Mấu chốt thành bại của bạn là quyết định ở bốn 

chữ này. Bạn không thể nhìn thấu, không thể buông xả, thì đời 

này cùng lắm là kết cái duyên ở trong Phật pháp mà thôi. “Kết 

duyên”, vô lượng kiếp quá khứ đến nay, chúng ta đã kết duyên 

không ít lần rồi, cho nên mới nói “có thiện căn sâu dày”. Thế 

Tôn  ở  trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  cho  chúng  ta  biết  về 

vương  tử  A  Xà  Thế,  ông  trong  đời  quá  khứ  đã  từng  cúng 

dường  400  ức  Phật.  “Ức”  là  con  số  của  Ấn  Độ,  con  số  này 

chênh  lệch  rất  lớn,  mười  vạn  cũng  gọi  là  ức,  trăm  vạn  cũng 

gọi là ức, ngàn vạn cũng gọi là ức. Chúng ta chỉ tính con số 

thấp nhất là mười vạn. Một ức là mười vạn, mà “400 ức” cũng 

là  con  số  tương  đối  khá  lớn  rồi.  Trong  đời  quá  khứ  đã  từng 

gieo trồng thiện căn, tiếp xúc được Phật pháp nhiều lần như 

vậy,  nhưng  cái  thiện  căn  này  trong  Kinh  A  Di  Đà  nói  là  “ít 

thiện  căn”,  vẫn  không  phải  nhiều.  Từ  đó  cho  thấy,  tập  khí 

chúng ta nghiêm trọng dường nào, tại sao vậy? Chúng ta xem 

thấy ở trong Kinh, vương tử A Xà Thế nghe Thế Tôn giảng 

Kinh Vô Lượng Thọ, ông vẫn chưa có phát tâm cầu sanh Tịnh 

Độ, cái tâm này vẫn chưa có phát ra được. Ông chỉ phát tâm là 

“chúng con tương lai làm Phật cũng muốn giống như Phật A 

Di  Đà  vậy”,  ông  chưa  có  phát  tâm  cầu  sanh.  Nếu  như  phát 

tâm  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  vậy  mới  gọi  là  nhiều  thiện  căn.  Cho 

nên vương tử A Xà Thế vẫn là thuộc về ít thiện căn, ít phước 

đức. Mặc dù có nhiều nhân duyên, nhưng ông có ít thiện căn, 

ít phước đức nên không thể thành tựu. 

Chúng ta soi lại mình một chút, chúng ta có phải ít thiện 

căn, ít phước đức hay không? Điều này phải suy xét cho thật 

50  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

kỹ. Thật sự thiện căn phước đức ít, có cách gì cứu chữa hay 

không? Có! Bạn chân thật có thể nhìn thấu, chân thật có thể 

buông  xả,  chân  thật  có  thể  cầu  học,  thì  chỉ  trong  thời  gian 

mấy  năm,  bạn  có  thể  đem  ít  thiện  căn  của  bạn  biến  thành 

nhiều thiện căn. Đó chính là ngày đêm phải tăng cường huân 

tu Phật pháp. 

Tại  Singapore,  điển  hình  rõ  rệt  nhất  là  ông  Trần  Quang 

Biệt, cựu trưởng Cư Sĩ Lâm. Tuy ông học Phật từ nhỏ, hộ trì 

Phật  pháp  năm  mươi,  sáu  mươi  năm,  nhân  duyên  của  ông 

không ít, nhưng thiện căn, phước đức của ông đều ít. Khi về 

già,  thời  gian  bốn  năm  cuối  đời  ông  bị  bệnh.  Nằm  trên 

giường bệnh, mỗi ngày ông nghe Kinh tám giờ, không gián 

đoạn  ngày  nào.  Điều  này  đã  bổ  túc  thêm  nhiều  thiện  căn 

phước  đức  của  ông.  Trong  cơn  bệnh,  ông  thật  sự  buông  xả 

vạn duyên, nhất tâm niệm Phật, cho nên ông thành công. Ông 

đã làm nên một tấm gương rất tốt cho chúng ta thấy. 

Chúng ta không nên đợi lâm chung bị bệnh, nằm ở trên 

giường mới nghe Kinh, mà phải làm ngay bây giờ. Ông nằm 

trên giường bệnh đã nghe bốn năm là có thể biết trước ngày 

giờ ra đi. Chúng ta hiện nay không bị bệnh, nhân lúc tuổi còn 

trẻ hãy buông xả vạn duyên, cũng nghe Kinh được mỗi ngày 

tám giờ, tôi tin bốn năm bạn có thể đứng vãng sanh, không 

có bị bệnh. Điều có thể biến thành không thể là nguyên nhân 

gì vậy? Không chịu làm! Buông xả gì vậy? Buông xả tập khí 

phiền não, buông xả tự tư tự lợi, buông xả tham sân si mạn, 

buông  xả  nhân  ngã  thị  phi,  buông  xả  ngũ  dục  lục  trần,  dạy 

bạn  phải  buông  xả  những  thứ  này.  Chuyên  tâm  đọc  Kinh, 

nghe  giảng  Kinh,  niệm  Phật,  người  ba  năm  thành  tựu  quá 

nhiều, quá nhiều rồi. Các bạn hãy xem Tịnh Độ Thánh Hiền 

Lục, xem Vãng Sanh Truyện, bao nhiêu người tu hành chỉ ba 

năm là vãng sanh rồi. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

51 

Trước đây có rất nhiều người đến hỏi tôi: “Thưa pháp sư, 

có phải họ vãng sanh là vừa ngay lúc thọ mạng hết rồi phải 

không?”.  Tôi  mỉm  cười:  “Không  nhất  thiết!  Đâu  có  trùng 

hợp như vậy, một người, vài người họa may có. Nhiều người 

như vậy đều là ba năm, năm năm niệm Phật liền vãng sanh, 

không  thể  trùng  hợp  như  vậy”.  Đó  là  nguyên  nhân  gì  vậy? 

Họ không có pháp duyên độ chúng sanh thì họ tự mình thành 

tựu. Công phu đến trình độ này gọi là “sanh tử tự tại”, họ có 

thể đi bất cứ lúc nào, muốn đi là đi, họ cảm thấy thế gian này 

không có pháp duyên, không có duyên độ chúng sanh, ở lại 

thế gian này không có ý nghĩa gì, vậy là đi ngay. Trước tiên 

đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc để gặp Phật A Di Đà. Sau 

khi gặp Phật A Di Đà rồi, ở nơi nào có duyên thì họ đến nơi 

đó để độ chúng sanh, không giới hạn ở cái địa cầu này. Đến 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  không  gian  hoạt  động  của 

chúng  ta  là  tận  hư  không  khắp  pháp  giới,  không  gian  hoạt 

động  rất  lớn.  Duyên  ở  nơi  này  chưa  chín  muồi,  nhưng  thế 

giới phương khác duyên chín muồi rồi thì có thể đi đến thế 

giới đó, không bị trói buộc ở thế gian này. Đạo lý này chúng 

ta nhất định phải hiểu. 

“Tốc tự thành tựu”. Bạn “không sân hận” thì bạn thành 

tựu rất nhanh. 

“Vô  ngại  tâm  trí”.  “Vô  ngại”  tức  là  không  có  chướng 

ngại. Câu này ý nói trí tuệ của bạn không có chướng ngại. 

“Chư  căn  nghiêm  hảo”,  các  căn  tướng  hảo  trang 

nghiêm.  “Kiến  giai  kính  ái”.  Làm  thế  nào  để  thành  tựu 

những điều này vậy? Không có sân hận. Khi bạn sân hận thì 

vẻ mặt rất xấu xí, cho nên tướng mạo không đẹp, mọi người 

nhìn thấy bạn đều không hoan hỷ. Lìa sân hận thì tướng mạo 

liền đẹp, cơ thể cũng tốt, mỗi người nhìn thấy bạn đều sinh 

tâm hoan hỷ, bởi vì bạn có thể hoan hỷ đối xử người khác thì 

52  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

người khác cũng hoan hỷ đối với bạn. Sân hận, cái hình ảnh 

này  ai  cũng  chẳng  muốn  nhìn.  Chúng  ta  sống  trong  xã  hội 

này có duyên hay không có duyên với đại chúng, đây là một 

nhân tố rất quan trọng. 




*************** 

Kinh văn: “Ly tà đảo tâm, nhi hành thí cố, thường phú 

tài bảo, vô năng xâm đoạt, hằng sanh chánh kiến, kính tín 

chi  gia,  kiến  Phật  văn  pháp,  cúng  dường  chúng  tăng, 

thường bất vong thất, đại Bồ-đề tâm. Thị vi đại sĩ, tu Bồ 

Tát đạo thời, hành thập thiện nghiệp, dĩ thí trang nghiêm, 

sở hộ, đại lợi như thị”. 

Đoạn Kinh văn nhỏ này nói không ngu si mà hành bố thí 

thì lợi ích đạt được là đến “thường bất vong thất, đại Bồ-đề 

tâm”. 

Từ câu “thị vi đại sĩ” trở xuống đến “đại lợi như thị” là 

tổng  kết  của  đoạn  này,  chính  là  tổng  kết  dùng  thập  thiện 

nghiệp tu bố thí. 

“Tà đảo”, tà là tà kiến, đảo là điên đảo, tà kiến điên đảo 

chính là ngu si. 

“Ly tà đảo tâm, nhi hành thí cố”. Đây là chúng ta thông 

thường nói không ngu si hành bố thí. 

“Thường phú tài bảo, vô năng xâm đoạt”. Đây là nói lợi 

ích tổng quát. 

Đoạn  thứ  nhất  là  nói  rõ  sáu  Ba-la-mật,  từ  trì  giới  trở 

xuống đều là nói sơ lược. Trong nói sơ lược, chúng ta nhất 

định phải dùng cái ví dụ phía trước này. Cái ví dụ phía trước 

này sẽ dùng liên tục, xuyên suốt toàn Kinh. Ví dụ đọc đến trì 

giới, bạn phải nghĩ đến giữ giới không sát sanh được lợi ích 

gì, giữ giới không trộm cắp được lợi ích gì, trì giới không tà 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

53 

dâm được lợi ích gì, liên tục đến không ngu si, mỗi điều đều 

như vậy. Phía dưới thì Phật không nói nữa, chúng ta tự mình 

phải hiểu, đây gọi là nêu một cái rồi suy ra những cái còn lại. 

Thậm chí đến cuối cùng của Kinh văn này là “phương tiện”, 

phía sau lục độ, tứ vô lượng tâm, tứ nhiếp pháp, 37 phẩm trợ 

đạo, chỉ quán, phương tiện, mỗi một điều đều là như vậy. Ví 

dụ nói tu chỉ quán, bất sát sanh tu chỉ trang nghiêm cố, bất 

thâu  đạo  chỉ  trang  nghiêm  cố,  bất  tà  dâm  chỉ  trang  nghiêm 

cố, ở trong mỗi câu đều có mười điều. Chúng ta tự mình phải 

nghĩ ra cho được. Đây là Thế Tôn ở chỗ này nêu ví dụ để nói. 

Thực tiễn vào trong đời sống chúng ta từng li từng tí, không 

có  pháp  nào  là  không  đầy  đủ  mười  pháp,  bất  kỳ  pháp  nào 

cũng đầy đủ mười pháp, cái này mới là chỉ ư chí thiện. 

Bộ  Kinh  này  mới  mở  đầu  dạy  chúng  ta:  “Ngày  đêm 

thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quan  sát 

thiện pháp”. Trong nhà Phật nói khái quát tám vạn bốn ngàn 

pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn,  mỗi  một  pháp  đều  đầy  đủ 

mười pháp, vậy mới thật sự thực tiễn đến thường niệm thiện 

pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quan  sát  thiện  pháp,  không  cho 

phép mảy may bất thiện xen tạp. Chúng ta niệm Phật, niệm 

một  câu  Phật  hiệu  này,  chúng  ta  hiện  nay  hiểu  được  rồi, 

không  sát  sanh  chấp  trì  danh  hiệu,  không  trộm  cắp  chấp  trì 

danh hiệu, không tà dâm chấp trì danh hiệu, cho đến không 

tham, không sân, không si chấp trì danh hiệu thì sanh về Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  đương  nhiên  là  người  thượng 

thiện,  trong  từng  tiếng  Phật  hiệu  đều  đầy  đủ  thập  thiện 

nghiệp. Chúng ta phải hiểu được đạo lý này. 

Biệt báo của không ngu si hành bố thí chỉ nói một điều 

quả  báo  này  là  “hằng  sanh  chánh  kiến”.  “Hằng”  là  vĩnh 

hằng, “Chánh” là chánh tri chánh kiến. Hay nói cách khác, 

chính  là  tông  môn  Đại  Sư  Lục  Tổ  Huệ  Năng  nói  là 

54  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“thường sanh trí tuệ”. Ngài gặp Ngũ Tổ nói: “Trong tâm 

đệ tử thường sanh trí tuệ”. Chúng ta biết Ngài thường sanh 

trí  tuệ  là  do  Ngài  không  ngu  si  hành  bố  thí  nên  được  quả 

báo  này.  Chúng  ta  bình  thường  có  tu  học  như  vậy  hay 

không? 

“Kính tín chi gia”. Không những bản thân sanh chánh tri 

chánh kiến, ở trong câu “hằng sanh chánh kiến, kính tín chi 

gia”, họ thọ sanh không phải thọ sanh trong nhà người bình 

thường,  nhất  định  là  sanh  vào  trong  gia  đình  Phật  giáo  có 

chánh  tín.  Tại  sao  vậy?  Vì  bản  thân  họ  có  chánh  tri  chánh 

kiến. Nếu bản thân không đầy đủ chánh tri chánh kiến thì sẽ 

không  sanh  vào  nhà  chánh  tri  chánh  kiến,  đây  là  cảm  ứng. 

Khổng  Phu  Tử  ở  trong  “Chu  Dịch  Hệ  Từ  Truyện”  đã  từng 

nói:  “Vật  dĩ  loại  tụ,  nhân  dĩ  quần  phân”,  chánh  kiến  ưa 

thích chánh kiến, tà kiến ưa thích tà kiến. Cho nên cổ nhân đã 

từng dạy người, muốn quan sát người này, xem người này là 

người chánh kiến hay là người tà kiến thì xem bạn bè của họ, 

xem  họ  quan  hệ bạn  bè với những  hạng người nào.  Bạn bè 

mà  họ  quan  hệ  đều  là  chánh  tri  chánh  kiến,  thì  người  này 

chắc chắn là chánh tri chánh kiến; những người mà họ giao 

du này là tà tri tà kiến, thì họ cũng khó tránh khỏi tri kiến bất 

chánh, đây là đạo lý nhất định. Cho nên xem bạn thì có thể 

biết người là vậy. 

Đã là chánh tri chánh kiến thì nhất định “thấy Phật, nghe 

pháp, cúng dường chúng tăng”, đây là gần gũi tam bảo. Quí 

vị nhất định phải biết, ở trong pháp thế xuất thế, gần gũi tam 

bảo là người đại phước đức, cũng là người đại trí tuệ. Nhưng 

ngày nay tam bảo ở thế gian đã suy vi rồi, suy vi là do chỉ có 

tam bảo hình thức, không có tam bảo thực chất. Quí vị phải 

biết rằng, tam bảo thực chất mới hữu hiệu, chúng ta mới có 

thể thật sự được phước tuệ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

55 

Tam bảo thực chất, trong Đàn Kinh nói rất hay, Lục Tổ 

nói: “Phật là giác vậy, pháp là chánh vậy, tăng là tịnh vậy”, 

cho nên Ngài dạy người quy y giác, quy y chánh, quy y tịnh. 

Giác, Chánh, Tịnh là tam bảo chân thật. Phật-Pháp-Tăng 

chính là Giác-Chánh-Tịnh. Thế nhưng, người hiện nay không 

biết nội hàm của Phật-Pháp-Tăng là Giác-Chánh-Tịnh. Nhắc 

đến Phật liền nghĩ đến tượng Phật, nhắc đến pháp liền nghĩ 

đến  Kinh điển,  nhắc đến  tăng liền nghĩ  đến  người  xuất  gia, 

nghĩ vậy sai rồi! Thế là không đạt được lợi ích chân thật của 

Phật  pháp.  Trụ  trì  tam  bảo  đối  với  sự  hoằng  truyền,  tu  học 

Phật  pháp  là  vô  cùng  quan  trọng,  không  thể  thiếu.  Bạn  có 

thực chất mà không có hình tượng thì thực chất cũng tan vỡ. 

Phật Bồ Tát chỉ dạy chúng ta, nhìn thấy tượng Phật phải nghĩ 

đến  giác  ngộ,  “giác  chứ  không  mê”,  ý  nghĩa  chân  thật  của 

cúng dường  tượng  Phật là  ở  chỗ này.  Nhìn thấy  Kinh điển, 

không  chỉ  là  Kinh  điển,  mà  chỉ  cần  nhìn  thấy  quyển  sách, 

nhìn thấy văn tự thì tức khắc liền có thể nghĩ đến “chánh chứ 

không tà”. Đây là thật sự quy y pháp, thật sự bạn thấy Phật, 

thấy pháp rồi. Nhìn thấy người xuất gia liền nghĩ đến sáu căn 

thanh  tịnh,  không  nhiễm  mảy  bụi,  đây  là  bạn  thật  sự  kính 

tăng. Thấy Phật, nghe pháp, kính tăng là phải giảng như vậy. 

Vì vậy, hình tượng tam bảo này từng giây từng phút đang 

nhắc  nhở  chúng  ta,  không  có  hình  tượng  này  chúng  ta  vô 

cùng dễ quên. Chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay tùy thuận 

tập khí phiền não, tự nhiên liền bị phiền não kéo đi. Cho nên, 

chúng ta phải hiểu tại sao chúng ta phải cúng dường tam bảo, 

mục đích là từng giây từng phút nhắc nhở mình. Đây chính là 

ân huệ lớn nhất mà tam bảo trên hình tượng đã cho chúng ta, 

nếu không thì lấy gì để nhắc nhở chúng ta? 

“Giác  chứ  không  mê”,  cách  giác  như  thế  nào?  “Chánh 

chứ  không  tà”,  cách  chánh  như  thế  nào?  “Tịnh  chứ  không 

56  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhiễm”, cách tịnh như thế nào? Những đạo lý lớn này đều ở 

trong Kinh điển. Cho nên Phật giáo giới chúng ta là phải “thọ 

trì  đọc  tụng,  vì  người  diễn  nói”.  Đọc  tụng  là  then  chốt, 

thường  xuyên  đọc  tụng,  thường  xuyên  vì  người  diễn  nói 

(diễn là làm được). 

Thập thiện nghiệp đạo là môn học cơ bản của nhà Phật, 

bất kể bạn tu tông phái nào, bất kể bạn tu pháp môn nào, Đại 

thừa cũng tốt, Tiểu thừa cũng tốt, Hiển giáo, Mật giáo, Tông 

môn, Giáo hạ, thì đây vẫn là môn học chung, thảy đều phải 

tu.  Có  học  môn  học  chung  này  thì  người  này  mới  là  đệ  tử 

Phật, người hiện nay nói là Phật giáo đồ. Không có cái cơ sở 

này,  Đại  Sư  Thiên  Thai  gọi  là:  “Danh  tự  đệ  tử”,  chính  bản 

thân Ngài nói là “lục tức Phật”, “danh tự tức Phật”. Lục tức 

dùng vào trong thân chúng ta, đó chính là “Danh tự Phật giáo 

đồ”,  là  hữu  danh  vô  thực.  “Làm  thật”  là  thật  làm  vào  quán 

hạnh vị, đó là đệ tử Phật quán hạnh vị. Làm đến thật sự  có 

thành tựu xuất hiện rồi, đây chính là đệ tử Phật tương tự vị. 

Những ai là tương tự vị vậy? A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ 

Tát quyền giáo, Phật tạng giáo, Phật thông giáo là đệ tử Phật 

tương tự. Đến khi phá một phẩm vô minh, chứng một phần 

pháp thân thì bạn là đệ tử Phật đích thực. 

Đệ tử Phật thật đều bắt rễ từ trên thập thiện nghiệp đạo. 

Chúng ta vứt bỏ thập thiện thì trên đường Bồ Đề một bước 

cũng  không  thể  tiến  tới  được.  Đây  là  lời  chân  thật,  tại  sao 

vậy? Không có thập thiện nghiệp đạo thì bạn không có tiến 

bộ,  trên  đường  Bồ  Đề  một  bước  bạn  cũng  không  bước  vào 

được. Thế là chúng ta mới hiểu rằng, người học Phật có biết 

bao người ở ngoài cửa Phật, chưa bước vào ngưỡng cửa. Bạn 

phải tu đầy đủ thập thiện nghiệp đạo mới bước vào ngưỡng 

cửa, sau đó bạn từng bước tiến lên phía trước, như vậy bạn 

đã bước vào cửa lớn của nhà Phật. Nếu như chúng ta đem 50 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

57 

cấp bậc của Bồ Tát để làm ví dụ, thì thập tín vị là cửa lớn. Sơ 

Tín là vào cửa, đến Thập Tín là ở trong cửa lớn, Bồ Tát thập 

Trụ là đã vào cửa thứ hai,  Bồ-tát Thập Hạnh vào cửa thứ ba, 

Bồ Tát Thập Hồi Hướng là vào đến cửa thứ tư, Bồ Tát Địa 

Thượng là vào nhà, đăng đường nhập thất. 

Cửa  lớn,  cửa  hai,  cửa  ba,  rất  nhiều  đồng  tu  chưa  từng 

nhìn thấy. Nếu như quí vị đến Trung Quốc du lịch, lưu ý thật 

kỹ, vào thời xưa nhà người giàu có ở Bắc Kinh còn có nhà tứ 

hợp. Trong nhà tứ hợp là có cửa lớn, cửa hai, không có cửa 

ba. Nhưng bạn đến Cung Ung Hòa mà xem, có cửa lớn, cửa 

hai,  cửa  ba.  Cung  Ung  Hòa  là  nhà  mà  trước  đây  Hoàng  đế 

Ung  Chính  khi  còn  làm  hoàng  tử  cư  trú.  Sau  khi  ông  làm 

hoàng  đế  thì  đem  nhà  ở  của  mình  quyên  cúng  để  làm  chùa 

Phật,  đây  là  chánh  tín,  quyên  cúng  là  cúng  dường  tam  bảo. 

Bạn thử xem, kiến trúc này không giống như những kiến trúc 

dân gian thông thường khác, sân vườn rất sâu. Nhà tứ hợp có 

nhất  tiến,  nhị  tiến,  tam  tiến,  tứ  tiến.  Ở  Trung  Quốc  đại  lục, 

gia đình phú quý đại khái đều có tam, tứ tiến. Thời kỳ kháng 

chiến tôi có sống tại Hồ Nam một năm, tôi ở tại Hoành Sơn. 

Căn nhà  mà  tôi ở  đã  từng  là nhà  của  một  gia đình  giàu  có. 

Phòng trong nhà của họ là nhà tứ hợp, tam tiến, ở phía sau là 

hoa  viên,  sân  vườn  rất  sâu.  Gia  đình  tương  đối  giàu  có, 

nhưng vào thời đó đã suy tàn rồi, con cháu đời sau nhân khẩu 

rất  ít,  người  không  nhiều  nữa,  tộc  này  suy  rồi,  nhưng  bạn 

nhìn  thấy  gia  đình  họ,  nhìn  kiến  trúc  này  là  biết  được  đó 

không phải là một gia đình thông thường. 

Tóm lại, bản thân chúng ta phải hiểu rằng, chúng ta hiện 

tại  là  đang  ở  trong  cửa  Phật  hay  ở  ngoài  cửa?  Chúng  ta  đã 

bước vào cửa lớn, còn có thể bước vào cửa hai hay không? 

Chỉ cần bước được vào cửa lớn, thật sự có thể phát tâm Bồ 

Đề, một lòng chuyên niệm Phật A Di Đà thì chắc chắn được 

58  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sanh. Thế gian này tất cả đều là giả, không có gì là thật cả, 

chỉ có niệm Phật vãng sanh là thật. Cái giả thì chúng ta phải 

buông xả, phải xả bỏ. Cái thật thì phải nắm giữ thật kỹ, dứt 

khoát không được lơi lỏng. Cho nên, không ngu si hành bố 

thí mới có thể sanh vào nhà chánh tín. 

Ngày  nay  Phật  giáo  chúng  ta  như  Cư  Sĩ  Lâm,  Tịnh 

Tông Học Hội, thưa với quí vị đây là nhà chánh tín. Chúng 

ta hằng ngày ở nơi đây nghiên cứu, thảo luận, tu học chánh 

pháp. Tuy chúng ta không sinh trưởng ở trong một gia đình 

Phật  giáo,  nhưng  ngày  nay  chúng  ta  có  nhân  duyên  thù 

thắng này, chúng ta cư trú ở trong môi trường này thì chính 

là  sinh  vào  nhà  chánh  tín.  Ở  nơi  này,  chúng  ta  có  duyên 

thấy  Phật,  nghe  pháp,  cúng  tăng,  cái  duyên  này  thù  thắng 

biết  bao.  “Thấy  Phật”  là  kiến  tánh.  “Nghe  pháp”  là  rõ  lý, 

chân  tướng  vũ  trụ  nhân  sinh  chúng  ta  hiểu  rõ  ràng,  hiểu 

sáng  tỏ.  “Cúng  tăng”  là  cùng  sống  hòa  mục,  đối  xử  bình 

đẳng, không chỉ là chúng ta mà tất cả chúng ở thường trụ 

không  phân  quốc  độ.  Chúng  ta  không  nói  “quốc  gia”  mà 

nói  “quốc  độ”,  vì  phạm  vi  của  quốc  gia  thì  nhỏ,  chưa  có 

thoát khỏi trái đất, còn phạm vi của quốc độ thì lớn. Quốc 

độ là khu vực giáo hóa của một vị Phật, một tam thiên đại 

thiên thế giới, cái này gọi là quốc độ. Trong hư không bao 

la có vô lượng vô biên cõi nước chư Phật, không phân quốc 

độ,  không  phân  chủng  loại,  không  phân  tôn  giáo,  đối  xử 

bình đẳng, chung sống hòa mục, đây gọi là cúng dường. Ở 

trong cúng dường mà tu học. Tu học cái gì? Tu học sáu căn 

thanh  tịnh,  không  nhiễm  một  trần.  Cúng  dường  là  phước, 

thanh tịnh bất nhiễm là tuệ, phước tuệ song tu. 

“Thường bất vong thất, đại Bồ Đề tâm”. Tâm Bồ Đề vô 

thượng,  thường  hằng  ở  tại  tâm.  Tâm  Bồ  Đề  vô  thượng  đều 

thực tiễn trong đời sống. Đoạn nhỏ này là nói không si. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

59 

Phía sau là tổng kết dùng thập thiện nghiệp tu bố thí Ba-

la-mật. 

“Thị vi đại sĩ, tu Bồ Tát đạo, hành thập thiện nghiệp, dĩ 

thí  trang nghiêm,  sở  hộ đại  lợi như thị”.  “Như  thị” tức là 

như phần trước đã nói, Thế Tôn ở trong đoạn này nói rất tỉ 

mỉ, về sau đều là nói sơ lược. Chúng ta phải hiểu được nghĩa 

thú thuyết pháp của Ngài. 




************* 

Kinh văn: “Long vương! Cử yếu ngôn chi, hành thập 

thiện đạo, dĩ giới trang nghiêm cố, năng sanh nhất thiết, 

Phật pháp nghĩa lợi, mãn túc đại nguyện”. 

Công đức lợi ích mà từ đây trở về sau nói chính là điều 

thứ nhất phía trước chúng ta đã đọc đến “hành thập thiện, bố 

thí, dĩ thí trang nghiêm cố”, được lợi ích là “thường phú tài 

bảo,  vô  năng  xâm  đoạt”.  Đây  là  nói  lợi  ích  tổng  quát,  từ 

đoạn Kinh văn này trở xuống đều là nói tổng quát, chứ không 

nói tỉ mỉ từng điều, từng điều nữa. 

Phần trước Phật đã khai thị cho chúng ta biết, người ở thế 

gian này như ngạn ngữ thường nói: “Nhất ẩm nhất trác, mạc 

phi tiền định”. Cái ý này quả thật là sâu rộng vô hạn. Quả 

báo một đời của chúng ta cũng vô cùng phức tạp, sự việc nhỏ 

cực kỳ vi tế không có gì không phải có nhân từ trước.  Qua 

đây  chúng  ta  liền  biết  được  sự  phức  tạp  của  cái  nhân  này. 

Cùng là hành bố thí, trong bố thí bất kể là lớn nhỏ, xả một 

đồng cũng tốt, xả ức vạn tiền cũng tốt, bất luận là bố thí tài, 

bố thí pháp, bố thí vô úy, thập thiện đầy đủ thì phước báo đó 

là viên  mãn, không một  mảy  may khiếm khuyết. Nếu trong 

thập  thiện  có  một  điều  khiếm  khuyết  thì  quả  báo  này  liền 

không viên mãn. Xem ở trong quả báo của bạn, bạn còn có 

những việc  nào  bất như  ý  thì  bạn  liền  biết  ngay  là  trong  tu 

60  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhân  có  chỗ  nào  đó  đã  có  khiếm  khuyết,  cho  nên  quả  báo 

không viên mãn. Từ chỗ này chúng ta mới thật sự có thể thể 

hội được sao  gọi  là “nhất  ẩm  nhất trác, mạc  phi  tiền định”, 

sao gọi là “tự làm tự chịu”, chúng ta mới đích thực hiểu rõ. 

Nhân quả này quả thật mà nói nó quá chi li, chỉ có thật sự thể 

hội  được,  thật  sự  hiểu  được  đạo  lý  này  thì  tâm  mới  thật  sự 

yên định được, tuyệt đối sẽ không oán trời trách người. Tại 

sao vậy? Động một ý niệm oán trời trách người là chúng 

ta  lại  tạo  nghiệp  bất  thiện  rồi,  chiêu  đến  bất  như  ý  cho 

đời sau. Đây là chân tướng sự thật. 

Phật trong Kinh ở phần trước nêu lên ví dụ này chỉ là nói 

một cách sơ lược, chưa có cặn kẽ. Đại Sư Thiên Thai thì giải 

thích cặn kẽ cho chúng ta trong “Bách Giới Thiên Như”. Tại 

sao vậy? Chúng ta học Phật đến bây giờ mới hiểu được đạo 

lý này, chỉ riêng trong một việc bố thí là đầy đủ thập thiện, 

bạn có biết không? Trong mỗi một điều mục của thập thiện, 

ví dụ như trong điều mục không sát sanh có không sát sanh 

của  không  sát  sanh,  không  sát  sanh  của  không  trộm  cắp, 

không sát sanh của không tà dâm, thậm chí là không sát sanh 

của không tham, không sát sanh của không si. Bạn vừa quan 

sát như vậy thì thấy quá tỉ mỉ rồi. Phương pháp quan sát này, 

Đại  Sư  Thiên  Thai  khi  giảng  Kinh  Pháp  Hoa  dạy  chúng  ta 

xem  thập  pháp  giới,  trong  mỗi  một  pháp  giới  đều  đầy  đủ 

mười pháp giới. Trong pháp giới Phật, có pháp giới Bồ Tát 

trong pháp giới Phật, có pháp giới Thanh Văn ở trong pháp 

giới Phật, thậm chí là có pháp giới địa ngục ở trong pháp giới 

Phật.  Trong  pháp  giới  người,  có  pháp  giới  Phật  trong  pháp 

giới người, có pháp giới thiên trong pháp giới người, cũng có 

pháp giới súc sanh trong pháp giới người. Mỗi một pháp giới 

đều đầy đủ mười pháp giới, tổng cộng là 100 pháp giới. Đây 

là  nói  một  cách  sơ  lược.  Ở  trong  mười  pháp  giới,  mỗi  một 

pháp giới lại đầy đủ 100 pháp giới. Ai hiểu được đạo lý này? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

61 

Ai có thể có năng lực này để quan sát vi tế? “Chư pháp thực 

tướng” nói sao dễ dàng! Chúng ta ngày nay dùng ngôn ngữ 

đơn giản để nói là chân tướng của vũ trụ nhân sinh, hoặc giả 

nói  chân  tướng  của  tất  cả  chúng  sanh  trong  hư  không  pháp 

giới. Cho dù chúng ta có thể ở trong một pháp giới thấy mười 

pháp giới vẫn là thấy ở ngoài da, vẫn không thể thâm nhập. 

Thâm nhập quan sát thì không có bờ mé, không có cùng tận. 

Cái tột cùng nguồn pháp này, căn nguyên là không có ngọn 

nguồn,  không  có  bờ  mé.  Phải  làm  thế  nào  mới  có  thể  khế 

nhập  cảnh  giới  này  vậy?  Cổ  đức  thường  nói  với  chúng  ta: 

“Nhiều việc không bằng ít việc, ít việc không bằng không 

việc gì”. Chúng ta từ câu nói này giống như rập khuôn công 

thức trong toán học: “Hữu tâm không bằng vô tâm”. Pháp 

Thân Đại Sĩ là vô tâm. Trong mười pháp giới, pháp giới bốn 

thánh vẫn là hữu tâm. Hữu tâm làm thiện không bằng vô tâm 

làm thiện. Hữu tâm là rơi vào trong ý thức; vô tâm chính là 

chân  tâm,  chính  là  chân  như  bản  tánh.  Chúng  ta  phải  tỉ  mỉ 

hướng vào trong đây mà thể hội. 

Kinh  văn  trở  xuống  đều  là  nói  những  điều  quan  trọng, 

không cần nói kỹ như ở phần trước. Phần trước hiểu được rồi 

thì phần sau bạn tự mình có thể thể hội được. 

“Hành  thập  thiện  đạo,  dĩ  giới  trang  nghiêm  cố”.  Đem 

thập thiện thực tiễn vào trong trì giới. Chúng ta cũng phải tư 

duy giống như ở phần trước là “lìa sát sanh mà trì giới”. Phía 

dưới nói tổng quát, tức là “năng sanh nhất thiết, Phật pháp 

nghĩa lợi, mãn túc đại nguyện”. Phía dưới chỉ nói riêng cái 

biệt báo “ly sát sanh”. Phật ở chỗ này tỉnh lược rồi, để chúng 

ta tự mình suy nghĩ. Lìa trộm cắp mà trì giới, quả báo chung là 

giống nhau, biệt báo chúng ta cần phải nên nghĩ ra cho được. 

Bạn hãy tư duy thật kỹ từng điều một thì bạn sẽ khai ngộ. Từ 

chỗ này chúng ta liền có thể thể hội được, thập thiện nghiệp là 

62  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

căn bản của tu hành, lìa thập thiện nghiệp không những không 

thể sanh tất cả Phật pháp, mà tất cả thiện pháp thế gian cũng 

không thể sanh. Ở chỗ này chúng ta liền nghĩ đến tại sao Thế 

Tôn vừa mở đầu bộ Kinh này liền nói với chúng ta: “Không 

cho phép mảy may bất thiện xen tạp”. Câu khai thị này là 

quan trọng. Nếu có mảy may bất thiện xen tạp ở trong đó thì 

không phải Phật pháp. Quí vị phải biết rằng, Phật pháp là pháp 

thuần thiện. Cái gì là Phật pháp vậy? Nhất Chân Pháp Giới là 

Phật pháp. Tại sao lại có thập pháp giới vậy? Do tu tất cả thiện 

pháp còn xen tạp bất thiện. Trong mười pháp giới xen tạp bất 

thiện, xen tạp bất thiện càng ít thì càng đi lên, càng nhiều thì 

càng đi xuống, chẳng phải là việc như vậy hay sao? Xen tạp 

bất thiện nhiều thì đây là súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. Lẽ nào 

người ở trong địa ngục chưa từng tu thiện, chưa từng có khởi 

niệm thiện hay sao? Đây là điều không thể. Tất cả chúng sanh 

tâm tưởng, tạo tác đều là thiện ác lẫn lộn, hãy xem họ là thiện 

nhiều  hay  là  ác  nhiều.  Thiện  nhiều,  ác  ít  là  phước  báo  nhân 

thiên trong lục đạo; thiện ít, ác nhiều là khổ báo của ba đường 

ác. Cho dù là ở pháp giới bốn thánh vẫn còn là thiện nhiều, ác 

ít,  họ  vẫn  chưa  có  hoàn  toàn  lìa  ác.  Cái  gì  là  ác  vậy?  Vọng 

tưởng, phân biệt là ác. Ác cực kỳ vi tế chính là trong Kinh nói 

mảy  may  bất  thiện,  cái  bất  thiện  đó  của họ  thật  sự là  chỉ  có 

mảy may. Bất thiện rất nhẹ cũng có chướng đạo, chướng ngại 

bạn  không  thể  nhập  Nhất  Chân  Pháp  Giới.  Chúng  ta  không 

hiểu đạo lý này, cho nên trong đời sống thường ngày lơ là sơ 

ý, còn cho rằng giới rất nhỏ có thể bỏ, bất thiện rất nhỏ không 

sao  cả,  chỉ  cần  trên  đại  thể  tốt  là  được  rồi,  chúng  ta  thường 

hay tự an ủi mình như vậy. “Đại thể rất tốt”, xin thưa với quí 

vị là đối xử với xã hội, đối xử với người khác, yêu cầu người 

khác không được phép quá nghiêm khắc, ngay cả Phật pháp 

cũng không được phép. Tại sao vậy? Vì yêu cầu quá nghiêm 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

63 

khắc  thì  họ  không  đến  nữa.  Giảng  đường  giảng  Kinh  không 

phải trường học, họ thích đến thì đến, không thích thì không 

đến, cho nên không được phép quá nghiêm khắc. Mặc dù hiện 

nay  chúng  ta  nói  cộng  tu  với  nhau  nhưng  cũng  không  được 

phép quá nghiêm khắc. Đạo tràng tu hành nghiêm khắc đích 

thực  vào  thời  xưa  đại  đức  các  Ngài  làm  được  rồi,  họ  thật 

giống như giờ lên lớp vậy, báo danh tham gia. Không phải nói 

là bạn thích đến thì đến, thích đi thì đi, không phải vậy. 

Tịnh tông chúng ta năm xưa, Lô Sơn Viễn Công là liên xã 

đầu tiên tại Trung Quốc, đạo hữu đồng tu có 123 người. Đây 

là số người cố định, tuyệt đối không phải bạn muốn tham gia 

thì đến tham gia, bạn  muốn rời khỏi thì rời khỏi. Đây là chí 

nguyện thật của mọi người, chí đồng đạo hợp, cùng với nhau 

cộng  tu  niệm  Phật,  123  người  đó  đều  thành  tựu.  Đây  là  đạo 

tràng  tu  hành  chân  chánh  thời  xưa.  Niệm  Phật  đường  của 

chúng ta ngày nay mở cửa rồi, đây là gì vậy? Đây là đạo tràng 

tiếp dẫn. Tiếp dẫn quảng đại quần chúng thì không thể yêu cầu 

nghiêm khắc như vậy. Có một số người trong đạo tràng tiếp 

dẫn đại chúng có thiện căn phước đức nhân duyên chín muồi 

rồi thì có thể yêu cầu nghiêm khắc (chín muồi là thật sự muốn 

vãng  sanh).  Thử  xem  có  bao  nhiêu  người,  số  người  nhiều  ít 

chẳng  có  quan  hệ  gì.  Bồ  Tát  Giác  Minh  Diệu  Hạnh  đã  nói 

trong  “Tây  Phương  Xác  Chỉ”  là  họ  tổng  cộng  có  mười  hai 

người  chí  đồng  đạo  hợp.  Mười  hai  người  ở  trong  một  đạo 

tràng  nhỏ  tiến  tu,  chỉ  một  phương  hướng,  một  mục  tiêu,  chí 

đồng  đạo  hợp  nên  mười  hai  người  này  đều  thành  tựu.  Số 

người ít nhất, lấy một tăng đoàn để nói là bốn người, hay nói 

cách khác, bốn người trở lên là được rồi. Đem sự việc này làm 

thật  rõ  ràng,  làm  thật  sáng  tỏ, bốn  người chúng  ta  kiên định 

quyết tâm cầu sanh Tịnh Độ, mọi thế duyên thế gian này thảy 

đều buông xả. Có đạo tràng nhỏ như thế thì được, chân thật là 

64  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

làm được lục hòa kính một cách rất viên mãn. Bốn người chí 

đồng đạo hợp không dễ gì tìm.  Hai người ở chung với nhau 

còn muốn cãi nhau, còn muốn ý kiến bất hòa rồi, bạn còn có 

cách gì được. Bạn mới biết rằng bốn người đồng tâm là việc 

khó khăn biết bao. Sau đó nghĩ đến Viễn Công năm ấy còn tại 

thế thành tựu 123 con người thật là bất khả tư nghì. Vào thời 

xưa, những đạo tràng đó có lẽ Bồ Tát thị hiện làm gương cho 

chúng ta, làm mẫu cho chúng ta thấy, hy vọng chúng ta có thể 

học  tập.  Đây  là  hành  thập  thiện  nghiệp  (nhấn  mạnh  ở  chữ 

“Hành”). “Hành” chính là thực tiễn, thực tiễn vào trì giới. 

“Giới trang nghiêm”. Trang nghiêm, dùng cách nói hiện 

nay  để  nói  là  tốt  đẹp,  viên  mãn  không  có  khiếm  khuyết,  ý 

nghĩa là viên mãn. Chúng ta trì giới mới có thể viên mãn. 

“Năng sanh nhất thiết, Phật pháp nghĩa lợi”. “Nghĩa” là 

đạo lý, đối với tất cả đạo lý của Phật pháp hiểu rõ rồi. “Lợi” là 

lợi ích, là thọ dụng. Trì giới ở chỗ này là nghĩa rộng chứ không 

phải nghĩa hẹp, bởi vì lục độ là tiêu chuẩn hành vi của Bồ Tát. 

Trì giới, dùng cách nói hiện nay của chúng ta mà nói chính là 

giữ luật nghi. Người, bất luận là độc cư hay là chung sống với 

đại chúng, đều phải có luật lệ. Đặc biệt là chung sống với đại 

chúng, nhất định phải tuân thủ luật nghi, nhất định tuân thủ lời 

giáo giới của Phật Đà. Phàm là trong Kinh nói những giáo huấn 

này thì đều là giới pháp, khuyên răn, do đó ý nghĩa phải hiểu 

rõ, hành vi phải tuân thủ. Ngoài cái này ra, như hiến pháp, pháp 

luật, quy định của quốc gia đều phải tuân thủ. Vào trong nhà 

của người ta, cái gọi là “nước có phép nước, gia có gia quy”, 

chúng ta phải tuân thủ lễ nghi ở trong gia đình người. Lễ nghi 

của  mỗi gia đình không giống nhau, như đạo tràng Phật giáo 

chúng ta, đạo tràng nhiều như vậy, mỗi một đạo tràng đều có 

qui củ riêng của nó. Chúng ta xem, mỗi một đạo tràng họ đặt ra 

quy ước thường trụ đều không giống nhau. Chúng ta trước tiên 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

65 

phải đi xem thử, không biết thì phải hỏi. Ở trong đạo tràng có 

tri khách, họ chính là người quản lý việc này, phải thỉnh giáo ở 

nơi họ. Đặc biệt là chủng tộc khác nhau, tôn giáo khác nhau. 

Hôm  kia  Ấn  Độ  Giáo  nói  với  chúng  ta  về  lễ  nghi  phổ  thông 

được coi trọng nhất của Ấn Độ Giáo, bất kể là bạn biếu tặng họ 

cái gì, hoặc giả họ biếu tặng bạn vật gì, nhất định phải dùng tay 

phải.  Họ  tặng  quà  mà  bạn  nhận  bằng  tay  trái  là  đại  bất  kính. 

Chúng ta thì chẳng sao cả, nhưng ở chỗ họ thì không được. Bạn 

tặng quà cho họ, nhất định phải đưa bằng tay phải. Họ tặng quà, 

bạn  nhất  định  phải  dùng  tay  phải  để  nhận,  không  được  phép 

dùng  tay  trái.  Chúng  ta  phải  biết  mới  có  thể  “mãn  túc  đại 

nguyện”. “Mãn túc đại nguyện” chính là chúng ta thường nói 

hữu cầu tất ứng, chúng ta cầu nguyện đều có thể đạt được như 

ý. Đây là thập thiện thực tiễn vào trong giới. 

Tại sao tuân thủ luật lệ là có thể như ý vậy? Quí vị phải biết 

rằng, một người tuân thủ luật sẽ được đại chúng tôn kính hoan 

nghênh, được nhiều người giúp đỡ. Bạn thường hay không tuân 

thủ luật nghi thì người ta không có tín tâm đối với bạn, khi bạn 

cần sự giúp đỡ thì người khác sẽ không giúp đỡ bạn, bạn làm 

việc gì cũng có rất nhiều chướng ngại, thành tựu sẽ khó khăn. 

Cho nên Phật đem tuân thủ luật nghi xếp ở thứ hai, bố thí đặt ở 

hàng đầu. Bố thí phải thật sự buông xả. Tại sao vậy? Bạn thật 

sự buông xả, bạn mới có thể tuân thủ luật nghi. Từ bỏ sự phân 

biệt, chấp trước của mình, bạn liền có thể tuân thủ luật nghi. Ta 

không thể từ bỏ thành kiến của mình, không thể từ bỏ sự chấp 

trước của mình thì không thể tuân thủ luật nghi. Cho nên trình 

tự sáu Ba-la-mật không thể đảo lộn được, mắt xích này gắn liền 

với mắt xích kia. Không thể bố thí thì không thể tuân thủ luật 

nghi; không thể tuân thủ luật nghi thì chắc chắn không thể nhẫn 

nhục; không thể nhẫn nhục thì bạn chắc chắn sẽ không có tiến 

bộ; cái này gắn liền với cái kia. 

66  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Kinh văn: “Nhẫn nhục trang nghiêm cố, đắc Phật viên 

âm, cụ chúng tướng hảo”. 

Đây là nói hành thập thiện nghiệp đạo thực tiễn vào trong 

nhẫn nhục Ba-la-mật. Hai câu phía trước của đoạn Kinh văn 

này  “cử  yếu  ngôn  chi,  hành  thập  thiện  đạo”  xuyên  suốt 

toàn  bộ  tất  cả  Kinh  văn  dưới  đây.  Ở  chỗ  này  chính  là  lấy 

“Nhẫn nhục trang nghiêm cố, đắc Phật viên âm, cụ chúng 

tướng hảo”. Cách đọc như vậy thì ý nghĩa sẽ rất hoàn chỉnh. 

Đây là người kết tập Kinh tạng đã tỉnh lược về mặt văn tự, 

cách tỉnh lược này là mỹ hóa văn chương. Người Trung Quốc 

bất luận là ở văn tự hay ở ngôn ngữ, đều chú trọng “giản yếu 

tường  minh”,  tức  là  đơn  giản  thiết  yếu,  còn  phải  tỉ  mỉ,  rõ 

ràng.  Phù  hợp  với  tiêu  chuẩn  này  là  văn  chương  hay,  ngôn 

ngữ  hay.  Vì  vậy  phiên  dịch  Kinh  Phật  cũng  phải  tuân  thủ 

theo  nguyên  tắc  này.  Chúng  ta  đọc  tụng,  nghiên  cứu,  giảng 

giải nhất định phải hiểu được nghĩa thú viên mãn đầy đủ mà 

trong bài văn đã hàm chứa, đều là nói ra nghĩa chính yếu. 

“Nhẫn nhục” là việc rất khó làm, đặc biệt là bị lăng nhục. 

Ở trong Phật pháp Đại thừa, sáu Ba-la-mật, Phật chỉ nói một 

chữ  “Nhẫn”  chứ  hoàn  toàn  không  phải  nói  nhẫn  nhục.  Sau 

khi  Phật  pháp  truyền  vào  Trung  Quốc,  pháp  sư  dịch  Kinh 

đem điều này đặc biệt thêm vào chữ “nhục”. Nguyên nhân là 

gì vậy? Trung Quốc cổ đại, người có học chúng ta gọi là giai 

cấp sĩ đại phu, dùng cách nói hiện đại thì chính là phần tử trí 

thức. Người Trung Quốc vô cùng tôn kính phần tử trí thức. 

Có thể nói Trung Quốc lập quốc 5.000 năm nay, phần tử trí 

thức giữ địa vị vô cùng quan trọng, bất luận là thay đổi triều 

đại như thế nào, không ai không tôn trọng phần tử trí thức, 

cho nên có câu nói “chọn người hiền tài”. Trước đây giai cấp 

sĩ đại phu có câu: “Sĩ khả sát, bất khả nhục”. Ở Trung Quốc, 

người có học xem việc bị lăng nhục là vô cùng nghiêm trọng, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

67 

đây là điều không thể chịu đựng được, chém đầu cũng chẳng 

sao cả, còn có thể chịu được, chứ bị lăng nhục là không thể 

chịu được. Pháp sư dịch Kinh nhìn thấy giai cấp sĩ đại phu có 

sự  chấp  trước  nghiêm  trọng  như  vậy,  cho  nên  thêm  chữ 

“nhục” vào phía sau chữ “nhẫn”. Nếu như nhục cũng có thể 

nhẫn  thì  đương  nhiên  không  có  gì  là  không  thể  nhẫn  được, 

mọi  cái  đều  có  thể  nhẫn  được,  cho  nên  đặc  biệt  dùng  chữ 

“nhẫn nhục”. Chúng ta phải hiểu danh từ này. Trong nguyên 

văn Kinh Đại thừa; Kinh điển tiếng Phạn hoặc giả ngày nay 

Kinh điển tiếng Ba-li, Kinh điển tiếng Tạng đều không có cái 

nghĩa “nhẫn nhục” này, chúng ta phải biết. 

Không thể nhẫn, đây là điều chúng ta có thể tưởng tượng 

được. Chúng ta cũng nhìn thấy rất nhiều người, thậm chí kể 

cả chính mình, bạn thử xem, khi bạn không nhẫn được thì cái 

đức tướng đó nó sẽ như thế nào? Thử soi vào kiếng liền biết 

ngay, hiện nay có thể ghi hình thì càng rõ hơn, bạn thử xem 

cái  hình  ảnh  đó  thế nào?  Chắc  chắn không thể  khiến người 

khác nhìn thấy sinh tâm hoan hỷ, mà khiến người khác nhìn 

thấy sợ hãi,  mệt  mỏi, xa rời bạn, không dám đến gần. Tình 

trạng này, bất luận là thế pháp hay Phật pháp đều là phá hoại 

chứ không phải thành tựu. Nếu chúng ta muốn có được thành 

tựu  viên  mãn  trong pháp thế xuất thế  gian  thì  nhẫn  là  công 

phu, nhẫn là mấu chốt. Trong ngạn ngữ Trung Quốc thường 

nói:  “Việc  nhỏ  không  nhẫn  thì  hư  việc  lớn”.  Phật  trong 

Kinh Kim Cang Bát Nhã (đây là bài Kinh mọi người đọc rất 

thuộc), đã nói một câu danh ngôn: “Tất cả pháp đắc thành ở 

nhẫn”. Thế xuất thế gian bất kể việc lớn, việc nhỏ, bạn muốn 

thành tựu đều phải xuất phát từ nhẫn. 

“Nhẫn”, ý nghĩa này sâu rộng vô tận. Điều quan trọng nhất 

là  thực  tiễn  trong  đời  sống  thường  ngày,  vì  con  người  chắc 

chắn  không  thể  thoát  khỏi  xã  hội  để  tồn  tại  độc  lập,  mà  con 

68  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

người nhất định phải dựa vào đại chúng. Dựa vào đại chúng, 

sống chung với đại chúng mà không thể nhẫn thì làm sao được? 

Nhất là trong thời đại Mạt Pháp hiện nay,  thời đại  này phiền 

phức rất nhiều. Trong Kinh Vô Lượng Thọ, Thế Tôn vô cùng 

cảm thán nói với chúng ta: “Tiên nhân bất thiện, bất thức đạo 

đức, vô hữu ngữ giả”. Chúng ta từ nhỏ không được tiếp nhận 

nền giáo dục tốt đẹp nên đã dẫn đến biết bao nhiêu tập khí bất 

thiện, thật không dễ dàng sống chung với đại chúng, điều này 

thật khó! Chúng ta thử xem pháp thế xuất thế, phàm là người 

có thành tựu, sự nghiệp làm được càng lớn, địa vị càng cao thì 

càng  khiêm  tốn,  càng  hòa  kính,  như  vậy  họ  mới  được  người 

khác tôn kính, được người khác ngưỡng mộ, họ làm một việc 

có thể khiến bạn cả đời cảm ơn không hết. Trước đây khi còn 

trẻ, tôi từng làm nhân viên công vụ nhỏ. Khi công việc không 

nhiều, chúng tôi ở trong văn phòng xem báo chí, đọc sách, đây 

là việc thường hay xảy ra. Vì có tập khí xấu, tôi ngồi ở trên ghế 

không ngồi cho đàng hoàng, lưng dựa vào ghế ngửa ra, để hai 

chân ghế phía trước hổng lên, nằm ngửa ra rất thoải mái. Thủ 

trưởng của tôi từ phía sau đi đến, vỗ vỗ lên vai tôi. Tôi vừa thấy 

liền  đứng  dậy  ngay.  Ông  không  hề  khiển  trách  tôi,  ngược  lại 

còn nói rất nhỏ nhẹ, từ tốn: “Anh ngồi như vậy sẽ dễ bị té ngã, 

dễ bị tổn thương”. Ông không nói gì khác, một lần dạy bảo cả 

đời không quên, cái tật xấu này vĩnh viễn được sửa đổi rồi. Nếu 

như ông mắng tôi một trận, lên lớp một trận, thì khi ông đi rồi 

tôi vẫn ngồi hổng kiểu như vậy, không phải mến phục từ nội 

tâm.  Đạo  lý  này  chúng  ta  phải  biết.  Ông  chỉ  dạy  chúng  tôi 

chẳng khác gì đã cho chúng tôi một giờ học, tôi hiểu được rồi. 

Nếu  như  ta  làm  thủ  trưởng,  ta  phải  đối  xử  với  cấp  dưới  của 

mình như thế nào để có thể được sự ủng hộ chân thành của cấp 

dưới, để cấp dưới cẩn thận phụ trách thay ta làm việc? Đều ở 

một  từ  khiêm  kính,  khiêm  tốn,  có  thể  cung  kính  người  khác. 

Từng giây từng phút chỉ cần chúng ta lưu ý thận trọng, tất cả 

mọi nơi, mọi lúc đều là chỗ học của chúng ta. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

69 

Trước  đây  Đại  Sư  Thái  Hư  đề  xướng  “Bồ  Tát  học  xứ”, 

trước  tiên  chúng  ta  phải  học  chung  sống  với  đại  chúng. 

Chung  sống  với  đại  chúng  điều  quan  trọng  nhất  là  phải  kết 

thành một khối với đại chúng. Ngày nay Phật giáo chúng ta 

không bằng Thiên Chúa giáo, Cơ Đốc giáo, nguyên nhân là 

chúng ta không thể kết thành một khối với người nghèo khổ 

nhất, không thể sống cuộc sống nghèo khổ. Hôm qua có hai 

vị  nữ  tu  Thiên  Chúa  giáo  đến  thăm  tôi,  cho  nên  thời  gian 

giảng Kinh của chúng ta đã chậm trễ nửa giờ. Tôi tiếp kiến 

họ. Họ ở châu Phi xây một bệnh viện. Họ đã làm việc ở bên 

ấy  mười  hai  năm  rồi.  Họ  nói  với  tôi  là  người  châu  Phi  vô 

cùng đáng thương, bệnh viện, trường học rất ít, cho nên bệnh 

nhân  đi  khám  bệnh  phải  đi  quãng  đường  rất  xa  mới  có  thể 

đến phòng khám của họ. Họ hy vọng có được một chiếc xe 

cấp  cứu,  nên  họ  đến  tìm  tôi.  Chúng  tôi  nghe  thấy  vô  cùng 

cảm  động,  nên  tôi  nhận  lời  tặng  họ  một  chiếc  xe.  Ở  những 

nơi đó, người ở trong Phật giáo chúng ta đều không muốn đi, 

còn họ chịu đi, và có thể chịu khổ giống như dân ở đó vậy, 

không hề có mảy may than vãn, kết thành một khối với người 

ta,  toàn  tâm  toàn  lực  chăm  sóc  những  người  này,  giúp  đỡ 

những người này. Nữ tu Hứa Triết của Singapore chúng ta cả 

đời cũng làm như vậy. Trong mắt bà chỉ có chúng sanh khổ 

nạn, người già, người bệnh. Xưa nay bà chưa từng nghĩ đến 

bản thân, luôn kết thành một khối với những người này. Đây 

là hy hữu hiếm có, đây là việc mà chúng ta rất cần phải noi 

theo, rất cần phải cảnh giác. 

Thế pháp, Phật pháp, cổ thánh tiên hiền chỉ dạy chúng ta 

là trong cương vị công tác nào thì nhất định phải làm tốt công 

việc bổn phận của mình. Mỗi người đều có thể làm tốt công 

việc bổn phận của mình thì thế giới này hòa mục kiết tường. 

Mọi người cần phải hỗ trợ hợp tác, không có công phu nhẫn 

nhục thì không thể thành tựu. Nhẫn nhục nhất định phải được 

70  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

áp dụng trong đời sống thường ngày của chúng ta, mọi việc 

đều phải nhẫn. Phật dạy chúng ta phải tùy duyên, nếu không 

nhẫn được thì không thể tùy duyên. Nhất định muốn tùy theo 

ý của mình, tùy theo sự ưa ghét của mình là khó rồi. Đâu biết 

rằng sự ưa ghét của mình là phiền não làm tâm không thanh 

tịnh. Có thể buông xả sự ưa ghét của mình, hằng thuận chúng 

sanh,  tùy  hỷ  công  đức,  thì  cái  công  đức  đó  chính  là  nhẫn 

nhục Ba-la-mật. 

“Trang nghiêm” chính là làm đến tận thiện tận mỹ. Bạn tu 

nhẫn nhục đến mức độ tận thiện tận mỹ thì bạn được quả báo. 

Hai câu trên là nói tổng quát. 

“Đắc  Phật  viên  âm”.  Phật  dùng  nhất  âm  thuyết  pháp, 

chúng sanh tùy loài đều hiểu được, cái âm này mới là viên âm. 

“Cụ chúng tướng hảo”. Nhân tố của tướng hảo quả thật 

rất nhiều. Trong biết bao nhiêu nhân tố, nhân tố đứng đầu là 

nhẫn nhục. Bồ Tát tu thành Phật còn phải đặc biệt dùng thời 

gian  100  kiếp  (đây  không  phải  là  thời  gian  ngắn)  để  tu  32 

tướng tốt, 80 vẻ đẹp. Một trăm kiếp này tu pháp môn gì vậy? 

Xin  thưa  với  quí  vị,  vẫn  là  lục  Ba-la-mật,  nhưng  trong  lục 

Ba-la-mật lấy nhẫn nhục Ba-la-mật làm hàng đầu. Chúng ta 

muốn hỏi, tại sao các Ngài phải tu tướng hảo vậy? Vì chúng 

sanh ưa thích tướng hảo. Chúng sanh ưa thích tướng hảo nên 

Phật  dùng  tướng  hảo  nhiếp  thọ  chúng  sanh.  Sự  thật  tướng 

hảo của Phật đã độ không biết bao nhiêu chúng sanh. Chúng 

ta xem thấy ở trong Kinh điển, A Nan là một ví dụ rõ nhất. 

Tại sao A Nan xuất gia và học với Phật Thích Ca Mâu Ni? 

Chính  là  nhìn  thấy  tướng  hảo  của  Ngài.  Trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm, Phật hỏi A Nan: “Tại sao con phát tâm xuất gia?”. 

A Nan đáp: “Vì ngưỡng mộ tướng hảo của Phật”. Phật nói 

cái tướng hảo này không phải do cha mẹ sinh ra, đây là do 

Ngài tu được. Cho nên A Nan phát tâm học Phật, không học 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

71 

gì khác là muốn học tướng hảo. Như vậy bạn mới biết được 

tướng hảo nhiếp thọ chúng sanh, cái sức mạnh này mạnh biết 

bao. Thành thật mà nói, Phật Thích Ca Mâu Ni đã sớm chứng 

được quả địa cứu cánh viên mãn, Ngài còn cần tu tướng hảo 

không?  Ngài  làm  ra  cho  phàm  phu  sáu  cõi  chúng  ta  xem. 

Phàm phu sáu cõi có người nào không muốn mình có tướng 

hảo? Người nào cũng muốn có tướng hảo, bất kể bạn thuộc 

dân tộc nào, bất kể bạn tin tôn giáo nào, có người nào không 

muốn  mình  có  thân  thể  khỏe  mạnh,  tướng  mạo  xinh  đẹp? 

Phật thị hiện là nói cho bạn biết, mong muốn này của bạn có 

thể  toại  nguyện,  chỉ  cần  bạn  tu  nhẫn  nhục  Ba-la-mật  thì 

nguyện của bạn sẽ đạt được. 

Nhẫn được mọi việc, nhẫn được mọi lúc, nhẫn được mọi 

nơi, nhẫn nhục Ba-la-mật viên mãn chính là tướng hảo quang 

minh viên mãn. Cho nên quí vị đồng tu phải biết, nhẫn nhục là 

tiền phương tiện cho thiền định. Một người không thể nhẫn sẽ 

không cách gì tu định được. Định là Phật pháp, bất luận Đại 

thừa, Tiểu thừa, Hiển giáo, Mật giáo, Tông môn, Giáo hạ, đó 

là mấu chốt, thảy đều tu thiền định. Tám vạn bốn ngàn pháp 

môn là tám vạn bốn ngàn loại phương pháp khác nhau, cách 

thức khác nhau nhưng thảy đều tu thiền định. Nhẫn nhục còn 

làm không được thì thiền định không cách gì tu. Cho nên, Phật 

đối với Bồ Tát nói sáu điều nguyên tắc tu hành này là có thứ 

lớp, dứt khoát không được đảo lộn. Điều thứ nhất là bố thí, là 

dạy  bạn  buông  xả.  Nếu  bạn  không  thể  buông  xả  thì  bạn  sẽ 

không giữ luật nghi (giữ luật nghi là trì giới). Bạn không thể 

giữ  luật  nghi  thì  bạn  chắc  chắn  không  thể  nhẫn  nhục.  Bạn 

không  thể  nhẫn  nhục  thì  bạn  chắc  chắn  sẽ  không  có  tiến bộ 

(tiến bộ là tinh tấn). Không có tiến bộ thì làm sao có thể đắc 

thiền định? Cho nên sáu điều này giống như lên sáu tầng lầu 

vậy. Không có tầng phía dưới thì nhất định không có tầng phía 

trên. Chúng ta phải tu như thế nào đây? Phải tu từ bố thí. Thật 

72  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sự buông xả được, thật sự giữ luật nghi, thủ pháp. Tuyệt đối 

không được phép nhồi nặn bản thân thành một nhân vật đặc 

thù, đó là sai rồi. Tại sao vậy? Vì xa rời quần chúng. Xa rời 

quần chúng sẽ không được quần chúng giúp đỡ, hay nói cách 

khác, bạn bị cô lập rồi. Nếu bạn cô lập thì bất luận pháp thế 

gian  hay  xuất  thế  gian,  thảy  đều  thất  bại.  Cho  nên  chúng  ta 

hãy quan sát tỉ mỉ, xưa nay trong và ngoài nước, người thành 

công chắc chắn là được đại chúng ủng hộ, được đại chúng yêu 

thích, nhất là hiện nay xã hội dân chủ tự do mở cửa, tranh cử, 

ứng cử, bỏ phiếu bầu. Bỏ phiếu thì trông chờ vào sự yêu thích, 

sự  ủng  hộ  của  quần  chúng  đối  với  bạn.  Bạn  ngày  thường 

không quan tâm người khác thì ai chịu giúp đỡ bạn? Cho nên 

chung  sống  với  đại  chúng  là  một  môn  học  lớn  nhất.  Chung 

sống với đại chúng là phải bố thí, trì giới, nhẫn nhục. Ba điều 

này làm được rồi, trong nhà Phật nói là pháp duyên của bạn 

thù thắng, vô lượng công đức. 




************* 

Kinh  văn:  “Tinh  tấn  trang  nghiêm  cố,  năng  phá  ma 

oán, nhập Phật pháp tạng”. 

Đây là nói đem thập thiện nghiệp thực tiễn vào môn tinh 

tấn của hạnh Bồ Tát thì sẽ có được công đức thù thắng. 

Phần trước, ở một điều trì giới, Kinh văn nói rằng: “Long 

vương!  Cử  yếu  ngôn  chi,  hành  thập  thiện  đạo”.  Chúng  ta 

đem câu này lồng vào phía trước thì ý nghĩa sẽ hoàn chỉnh. “Dĩ 

tinh tấn trang nghiêm cố, năng phá ma oán, nhập Phật pháp 

tạng”. Một câu phía trước thông suốt đến mỗi câu phía dưới. 

“Tấn”  là  cầu  tiến  bộ.  Tiến  bộ  nhất  định  phải  “tinh”. 

Người  đời  đều  biết  cầu  tiến  bộ,  nhưng  đã  lơ  là  chữ  “tinh” 

này  nên  biến  thành  tạp  tiến,  nói  hơi  khó  nghe  một  chút  là 

loạn tiến, như vậy không thể thành tựu Phật pháp. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

73 

Phật  pháp  là  pháp  giác  ngộ  chân  thật,  trí  tuệ  chân  thật. 

Nếu tâm hơi tạp, hơi loạn thì tâm thanh tịnh chắc chắn không 

thể  hiện  tiền,  tâm  chân  thành  nhất  định  bị  phá  hoại.  Nếu 

người không có chân thành, tâm không thanh tịnh thì ma oán 

nhất định sẽ thừa cơ hội mà nhập vào. “Ma oán” là nói phiền 

não. Phật ở trong Kinh Bát Đại Nhân Giác đã nói với chúng 

ta  có  bốn  loại  ma  là  ma  ngũ  ấm,  ma  phiền  não,  ma  tử,  ma 

trời. Ở chỗ này dùng hai chữ “ma oán” là đã bao gồm toàn bộ 

rồi. Chúng sanh sáu cõi vô lượng kiếp đến nay đã kết ân ân, 

oán oán với tất cả chúng sanh vô lượng vô biên rồi, cho nên 

mới biết trên đường Bồ Đề tại sao lại khó đi như vậy. Từ xưa 

đến nay biết bao người tu hành muốn thành tựu nhưng cuối 

cùng đều bị ma oán chướng ngại cả. Phật ở chỗ này nhắc nhở 

chúng ta, nhân tố chướng ngại nhiều vô cùng nhưng nhân tố 

quan  trọng  nhất  chính  là  tâm  hạnh  bất  thiện  của  chúng  ta. 

Khởi tâm động niệm đều rơi vào trong thập ác, lại không biết 

tinh tấn thì đương nhiên ma sẽ cản đường, bạn làm sao có thể 

thành tựu được? 

Người thế gian không có trí tuệ, nhìn vấn đề rất cạn cợt, 

rất  ngắn  ngủi,  chỉ  thấy  cái  lợi  nhỏ  trước  mắt  mà  làm  tổn 

thương đi cái lợi lớn chân thật vĩnh hằng. Chỉ có người có trí 

tuệ chân thật thì họ thấy rất rõ ràng, họ biết cái lợi nhỏ trước 

mắt chắc chắn không phải là lợi ích, mà là tai họa. Tai họa thì 

phải  xa  lìa.  Kinh  luận  Đại-Tiểu  thừa  Phật  đã  nói  rất  nhiều: 

“Thập thiện là bạn tốt, thập ác là oan gia”. Chúng ta khởi 

tâm động niệm rơi vào thập ác nghiệp là tự mình làm ma oán 

cho chính mình. Ma oán không phải đến từ bên ngoài. “Ma” 

là  dày  vò,  tự  mình  dày  vò  chính  mình;  “oán”  là  oán  hại, 

chúng ta nhất định phải nhận thức rõ ràng. Chân tinh tấn thì 

tinh  thần,  thời  gian  của  bạn  đều  tập  trung  vào  trong  đạo 

nghiệp.  Ma  oán  tuy  nhiều  nhưng  không  có  kẽ  hở  thì  nó 

không vào được. Ví dụ trong bộ Kinh này Phật dạy là Bồ Tát 

74  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

có  một  pháp  có  thể  đoạn  tất  cả  các  đường  ác  khổ  của  thế 

gian. Tất cả các đường ác, khổ của thế gian này chính là ma 

oán. Tất cả các đường ác thế gian không chỉ là nói lục đạo, 

mà bao gồm thập pháp giới. Đó là pháp gì vậy? “Ngày đêm 

thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quan  sát 

thiện pháp”. 

“Ngày đêm thường niệm”, “thường” là không gián đoạn, 

ngày đêm không gián đoạn thì cái tâm này dừng ở trên niệm 

thiện, ác niệm sẽ không vào được. Đây là chân thật tinh tấn. 

Trong pháp môn niệm Phật, chấp trì một câu Phật hiệu này là 

đại thiện, một câu lục tự hồng danh này là thiện ở trong thiện. 

Bạn  không  thể  hiểu  nghĩa  của  nó.  Hai  mươi  bốn  giờ  niệm 

Phật không gián đoạn, người hiện nay không làm được là do 

nghiệp  chướng  sâu  nặng,  tinh  thần,  thể  lực  không  đủ.  Lão 

pháp  sư  Đế  Nhàn  nói  rất  hay,  bạn  niệm  mệt  rồi  thì  nghỉ 

ngơi,  nghỉ  ngơi  khỏe  rồi  tiếp  tục  niệm,  như  vậy  cũng 

được,  cũng  coi  như  là  thường  niệm,  cũng  coi  như  là 

không gián đoạn. Vấn đề là bạn phải giữ cho vững vàng, 

từng giây từng phút có thể đề khởi được câu Phật hiệu, 

đây gọi là tinh tấn. Từ đó cho thấy “tinh tấn trang nghiêm”, 

chúng ta hằng ngày niệm kệ hồi hướng: “Nguyện đem công 

đức này, trang nghiêm cõi nước Phật”. Công đức là gì vậy? 

Nếu  như  không  có  công  đức  thì  bài  kệ  này  là  niệm  suông. 

Thật tinh tấn, đem chân thật tinh tấn để trang nghiêm. Phần 

trước  đã  nói,  chúng  ta  thật  làm  bố  thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục, 

tinh  tấn,  dùng  cái  này  trang  nghiêm  cõi  Phật,  trang  nghiêm 

Phật Tịnh Độ. Phật Tịnh Độ ở đâu vậy? Hư không pháp giới 

không chỗ nào không phải Phật Tịnh Độ, cho nên trong Kinh 

thường nói: “Tâm tịnh thì Phật Độ tịnh”. Chúng ta ngày nay 

tại  sao  không  nhìn  thấy  Phật  Tịnh  Độ  vậy?  Vì  tâm  không 

thanh  tịnh.  Tại  sao  tâm  không  thanh  tịnh?  Tôi  thường  hay 

nói: “Có tự tư tự lợi thì tâm bạn liền không thanh tịnh”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

75 

Trong Kinh Kim Cang nói tướng ngã, tướng nhân, tướng 

chúng sanh, tướng thọ giả. Tự tư tự lợi là tướng ngã. Tướng 

ngã là cái cửa ngõ đầu tiên. Cửa ngõ này không thể đột phá 

được thì mọi tu hành toàn là giả, bất kể tu như thế nào bạn 

cũng ở ngoài cửa Phật, bạn không thể vào cửa Phật. Phá chấp 

ngã rồi, thật sự đạt đến vô ngã, quí vị đều biết người này mới 

là Tu Đà Hoàn, ở trong Đại thừa viên giáo thì bạn là Bồ-tát 

quả  vị  Sơ  Tín,  bạn  được  xem  là  đã  vào  cửa.  Cho  nên,  bản 

thân chúng ta phải thường xuyên cảnh tỉnh mình, còn có một 

niệm tư tâm, còn có một niệm vì ta thì chúng ta biết rất rõ là 

chúng ta vẫn ở ngoài cửa Phật, chưa vào được cửa. Ở trong 

pháp Tiểu thừa gọi là “Kiến Đạo Vị”, chứng quả Tu Đà Hoàn 

là  mới  vào  cửa,  “Thấy  Đạo”.  Việc  này  có  khó  không  vậy? 

Nói  khó  cũng  không  khó,  mà  nói  dễ  cũng  không  dễ.  Mấu 

chốt  là  chỗ  nào  vậy?  Bản  thân  bạn  có  chịu  buông  xả  hay 

không. Chịu buông xả thì không khó. Phàm phu thành Phật ở 

trong khoảng một niệm. Một niệm giác thì phàm phu thành 


Phật, một niệm mê là sáu cõi thăng trầm. Mê là gì vậy? Mê là 

có mình, niệm niệm vẫn là tranh danh đoạt lợi. 

Xã  hội  hiện  nay,  bất  kể  ở  một  quốc  gia,  khu  vực  nào, 

xung quanh chúng ta có thể nh�ìn thấy quả thật đều là tự tư tự 

lợi, đều là tranh danh đoạt lợi, vậy thì có nguy không? Chúng 

ta phải nhận thức rõ ràng, ngày nay thế giới tai nạn do đâu 

mà ra? Nguồn gốc của tai họa là gì? Hãy quan sát và tư duy 

thật  rõ  ràng.  Mạnh  Phu  Tử  nói  rất  hay:  “Trên  dưới  cùng 

tranh  lợi  mà  nước  nguy  vậy”.  Câu  nói  này  của  Mạnh  Tử 

năm  ấy  là  nói  với  Lương  Huệ  Vương.  Ngày  nay  chúng  ta 

dùng câu nói này để quan sát thế gian, quả thật như Mạnh Tử 

đã nói, không có người nào không phải tranh quyền đoạt lợi. 

Tranh đoạt đến cuối cùng chính là đấu tranh, chiến tranh, kết 

quả cuối cùng là thế giới hủy diệt. Đây là xu thế của xã hội 

hiện nay, chúng ta phải thấy rõ ràng. Con người luân thường 

76  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đạo nghĩa hoàn toàn mê hoặc rồi! Họ sống đời sống gì vậy? 

Buông thả, trụy lạc, vậy có nguy không? 

Năm xưa, khi Ấn Quang Đại Sư còn tại thế đã nhìn thấy 

xã  hội  hiện  tại  này  rất  rõ  ràng.  Đây  là  Phật  Bồ  Tát  tái  lai. 

Làm sao cứu vãn xã hội, giúp đỡ chúng sanh khổ nạn vượt 

qua kiếp nạn này đây? Ngài cả đời dốc hết sức lực đề xướng 

giáo  dục  nhân  quả.  Giáo  dục  nhân  quả  bắt  đầu  nói  từ  đâu 

vậy? Bắt đầu nói từ “Liễu Phàm Tứ Huấn”, cho nên Ngài cả 

đời cật lực đề xướng Liễu Phàm Tứ Huấn, Cảm Ứng Thiên, 

An  Sĩ  Toàn Thư.  Chúng ta thử  nghĩ thật kỹ,  ba  quyển  sách 

này quả thật là có thể giúp đỡ người đời vượt qua kiếp nạn. 

Cách giúp đỡ như thế nào vậy? Bản thân chúng ta phải học, 

phải thông qua sự nỗ lực thực hiện của mình. Chúng ta học 

tập nghiêm túc, y giáo phụng hành là tự độ. “Liễu Phàm Tứ 

Huấn” chủ yếu nói với chúng ta về đạo lý nhân quả trong sáu 

cõi luân hồi, chân tướng sự thật của quả báo. Sau khi chúng 

ta đọc xong, tư duy, quan sát thật kỹ, thiết lập lòng tin. Bạn 

tin gieo nhân thiện chắc chắn được quả thiện, tạo nghiệp ác 

nhất định có ác báo. Tiêu chuẩn của thiện ác ở chỗ nào vậy? 

Đại Sư chọn ra Cảm Ứng Thiên, Văn Xương Đế Quân Âm 

Chất Văn làm tiêu chuẩn thiện ác cho chúng ta. 

Văn tự của Cảm Ứng Thiên không nhiều. Năm xưa tôi ở 

thư viện Đài Bắc khuyến khích học trò đưa Cảm Ứng Thiên 

vào  trong  khóa  tối,  mỗi  ngày  đọc  một  lần,  giúp  mình  phản 

tỉnh, kiểm điểm lại công và tội trong một ngày, hy vọng dựa 

vào việc này có thể sửa chữa lỗi lầm. Đây chính là trì giới Ba 

La Mật ở trong Phật pháp. 

Nửa phần phía trước của An Sĩ Toàn Thư là Văn Xương 

Đế Quân Âm Chất Văn, nêu ví dụ giải thích tường tận. Nửa 

phần sau có ba loại như sau:  

- Thứ nhất là “Vạn Thiện Tiên Tư”, nói rất cặn kẽ về giới sát. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

77 

- Thứ hai là “Dục Hải Hồi Cuồng”, nói về giới dâm. 

Dâm và sát là gốc rễ của sáu cõi luân hồi, là nghiệp nhân 

trực  tiếp  của  ba  đường  ác,  không  nên  cho  rằng  đây  là  việc 

nhỏ.  Đây  không  phải  là  việc  nhỏ,  người  tạo  tác  tội  nghiệp 

này  chắc  chắn  sẽ  đọa  ba  đường  ác.  Cho  dù  bạn  chịu  tu 

phước, phước bạn tu lớn đi nữa cũng là đi hưởng phước ở ba 

đường ác, nhân thiên đều không có phần. Quí vị đồng tu, các 

bạn hiện tại nhìn thật kỹ có thể phát hiện, rất nhiều gia đình 

giàu có nuôi thú cưng, đó thật sự là chúng hưởng phước báo. 

Người một nhà yêu thương chúng, hầu hạ chúng từng li từng 

tí, đây là phước báo chúng tu trong đời quá khứ. Giảng Kinh 

thuyết pháp cũng là tu phước, không thể dứt sanh tử, không 

thể ra khỏi tam giới. Muốn dứt sanh tử ra khỏi tam giới phải 

tu  thật,  nhất  định  phải  đoạn  ác  tu  thiện,  chân  thành  niệm 

Phật,  vậy  mới  có  thể  vãng  sanh.  Tại  sao  vậy?  Trong  Kinh 

điển  nhiều  lần  nói  với  chúng  ta,  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc là “nơi hội tụ của các bậc thượng thiện”. Tâm hạnh của 

chúng ta bất thiện, không tương ưng thì niệm Phật có tốt đi 

nữa, niệm nhiều đi nữa cũng không thể đi được, cho nên tâm 

hạnh phải tương ưng. Phật ở chỗ này nói ra những lời chính 

yếu chân thật, Ngài chỉ nói mười loại. Ngược lại với thập ác 

chính là thập thiện. 

“Quy y”, “quy” nghĩa là quay đầu. Quay đầu từ đâu vậy? 

Từ  ác  quay  về  thiện.  Y  là  gì?  Là  nương  theo  lời  giáo  huấn 

của Phật. Bộ Kinh này chính là lời giáo huấn của Phật. Bản 

Kinh  này  bất  kể  Đại  thừa,  Tiểu  thừa,  Tông  môn,  Giáo  hạ, 

Hiển giáo, Mật giáo, đây là pháp căn bản của Phật pháp. Nhà 

Phật tu hành bắt đầu học từ đâu vậy? Là bắt đầu học từ bộ 

Kinh này. Đích thực nói tu hành là khởi tu từ đây. 

Đồng tu Tịnh Tông Học Hội chúng ta đều biết cương lĩnh 

tu học. Chúng ta đã đề ra năm môn học là Tam Phước, Lục 

78  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Hòa, Tam Học, Lục Độ và Mười Nguyện Phổ Hiền. Điều đầu 

tiên của “Tam Phước” là “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự 

sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. Bộ Kinh 

này chính là “tu thập thiện nghiệp”. Tu thập thiện nghiệp là 

thực tiễn của hiếu thân, tôn sư, từ tâm.  Trong điều đầu tiên 

của tịnh nghiệp tam phước, bốn câu đầu đều thực tiễn ở trong 

tu thập thiện nghiệp. Nếu như không có tu thập thiện nghiệp 

thì ba câu phía trước đều là nói suông. Bạn hiếu dưỡng phụ 

mẫu như thế nào? Phụng sự sư trưởng ra sao? Tu tâm từ bi 

thế nào? Thảy đều ở trong “tu thập thiện nghiệp”, một câu 

này chính là bộ Kinh này, đây là căn bản của căn bản. Mười 

phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai đều là khởi tu từ đây. 

Bạn nói xem điều này quan trọng cỡ nào! 

Phần cuối của An Sĩ Toàn Thư là “Tây Quy Trực Chỉ”, 

khuyên  dạy  mọi  người  hành  thiện  tích  đức,  niệm  Phật  cầu 

sanh  Tịnh  Độ, công đức  này  viên  mãn  rồi.  Vãng sanh  Tịnh 

Độ  chính  là  “nhập  Phật  pháp  tạng”,  thật  sự  khế  nhập  rồi. 

Mục tiêu duy nhất ở trong đời này của chúng ta chính là cầu 

sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Nếu muốn cầu sanh 

về  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm,  tư  tưởng  ngôn  ngữ  tạo  tác  nhất  định  phải  tương  ưng 

với  lời  giáo  huấn  của  Phật,  dứt  khoát  không  được  làm  trái 

ngược,  như  vậy  chúng  ta  trong  đời  này  quyết  định  có  thể 

thành  tựu.  Nếu như  làm  trái  ngược,  tâm  khẩu  thị  phi,  đó  là 

giống như việc chúng ta đã làm trong đời quá khứ vô lượng 

kiếp vậy. Chúng ta trong đời quá khứ đã từng gặp được pháp 

môn  này  rồi,  tại  sao  không  thành  công,  tại  sao  chưa  được 

sanh  về  Tịnh  Độ,  còn  trôi  lăn  như  thế  này  vậy?  Chính  là 

chúng  ta  chưa  có  làm  được.  Đời  này  chúng  ta  tiếp  xúc  lời 

giáo huấn của Phật, nếu vẫn không làm được như xưa thì sẽ 

giống như đời quá khứ vậy, đời này vẫn là luống công, vẫn 

phải chịu sáu cõi luân hồi, vẫn phải chịu khổ nạn tam đồ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

79 

Kinh  văn:  “Định  trang  nghiêm  cố,  năng  sanh  niệm 

huệ, tàm quý khinh an”. 

Đây  là  nói  rõ  đem  thập  thiện  nghiệp  đạo  thực  tiễn  vào 

thiền định Ba-la-mật (điều thứ năm của Lục Độ), họ đạt được 

công đức lợi ích thù thắng. 

Thập thiện, trong mỗi một điều từ không sát sanh, không 

trộm  cắp  mãi  đến  không  tham,  không  sân,  không  si  đều 

tương  ưng  với  thiền  định.  Chúng  ta  đọc  qua  Kinh  văn  phía 

trước thì nhất định có thể thể hội được. Như trên Kinh Hoa 

Nghiêm  đã  nói: “Một  là tất cả, tất cả là một”, tùy  lấy  một 

pháp, tám vạn bốn ngàn pháp môn không sót một pháp nào. 

Bạn  xem,  trong  mỗi  một  pháp  đều  đầy  đủ  viên  mãn  tất  cả 

pháp. Đây là Bồ Tát Hạnh. Quay đầu nhìn lại xem phàm phu 

chúng  ta,  pháp  pháp  dường  như  thảy  đều  tách  rời,  không 

cách gì giống như Phật Bồ Tát, bất cứ một pháp nào cùng tất 

cả  pháp  đều  dung  hợp  mật  thiết,  gắn  chặt  với  nhau.  Đây  là 

tánh đức, tự tánh vốn đầy đủ, vốn dĩ là như vậy. Thiền định 

trong lục độ, hiện tại chúng ta gọi là trong ta có chủ tể, nhất 

định không bị ngoại cảnh dao động, con người này công phu 

tu hành mới có lực, mới có thể có thành tựu. 

Vào  thời  xưa,  phong  khí  xã  hội  thuần  hậu,  lòng  người 

lương  thiện,  hay  nói  cách  khác,  cơ  hội  mê  hoặc  của  ngoại 

cảnh tương đối ít. Hiện tại thời kỳ Mạt Pháp, lòng người bất 

thiện, chúng ta hữu ý hay vô ý luôn làm ra việc ảnh hưởng 

người khác, luôn luôn là chính chúng ta không cẩn trọng, tín 

tâm dao động, cho nên chúng ta nỗ lực tu hành thế nào cũng 

đều không có thành tựu. Vậy phải tu hành thế nào có thể bảo 

đảm thành tựu? Tôi nghĩ đây là việc mà mỗi một đồng tu đều 

mong cầu. Sự việc này tuyệt nhiên không phải là vọng tưởng. 

“Phật  thị  môn  trung,  hữu  cầu  tắc  ứng”,  đích  thực  là  có  thể 

cầu được. Chư Phật Như Lai đại từ đại bi, ban cho chúng ta 

80  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

pháp môn Tịnh Độ, đáp ứng mong cầu này của chúng ta, hy 

vọng ở ngay trong một đời mau chóng viên mãn vô thượng 

Bồ Đề. Điều này có thể đạt được không? Nhân tố then chốt 

chính  là  ba  tư  lương  tín-nguyện-hạnh.  Trong  tín-nguyện-

hạnh, quan trọng nhất chính là tín tâm. Ngày nay chúng ta có 

xây  dựng  tín  tâm  hay  không?  Tin  tưởng  đối  với  A  Di  Đà 

Phật, tin tưởng đối với Kinh luận Tịnh Tông, có thể thành tựu 

hay  không?  Chưa  chắc!  Vì  sao  vậy?  Tâm  của  bạn  không 

định, tâm của bạn vẫn còn bị tất cả người, sự vật, xã hội ảnh 

hưởng thì bạn không thể thành tựu. Trên đạo Bồ Đề, chúng ta 

có một chướng ngại rất nghiêm trọng là ma chướng, làm cho 

bạn mất đi tín tâm. Tín tâm bị mất đi rồi thì nguyện lực liền 

yếu  kém,  cho  nên  thường  hay  thay  đổi,  chuyển  sang  tu  các 

pháp môn khác, thường hay chạy đi các đạo tràng khác, đây 

gọi  là  loạn  tu,  tạp  tấn,  vậy  thì  làm  sao  có  được  thành  tựu? 

Chúng ta xem những người thế xuất thế gian có thành tựu, tại 

vì sao họ có thể thành tựu? Bạn chỉ cần tỉ mỉ mà quán sát thì 

biết được họ có tín tâm. Tín tâm của họ càng kiên định, tín 

tâm  càng  không  dao  động,  càng  không  bị  ảnh  hưởng  của 

ngoại  cảnh  thì  sự  thành  tựu  của  họ  càng  lớn.  Vì  vậy,  nhất 

định phải tương ưng với tín tâm. 

Chúng ta muốn học Phật, Phật là Đại Sư đệ nhất của thế 

xuất  thế  gian,  bạn  không  có  tín  tâm  siêu  vượt  tất  cả  mọi 

người thì làm sao bạn có thể thành tựu? Sự việc này khó, quá 

khó,  thật  khó,  rất  không  dễ  gì  kiến  lập,  thế  là  chướng  ngại 

chúng ta niệm Phật, chướng ngại chúng ta vãng sanh, chướng 

ngại  chúng  ta  tu  phước,  ngay  đến  phước  báo  nho  nhỏ  thế 

gian cũng bị nó chướng ngại. Chúng ta nêu ra một thí dụ rất 

đơn  giản  để  nói,  việc  cứu  tế  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn  là 

phước báo, là việc tốt. Tài vật cứu tế có bị người trung gian 

đoạt mất hay không? Người dân chân thật bị nạn không nhận 

được, có tình huống này hay không? Có! Khi xem thấy tình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

81 

huống  này,  việc  cứu  tế  của  chúng  ta  sẽ  không  làm  nữa. 

Người  học  Phật  trong  lòng  nghĩ,  ta  đem  tài  vật  đi  cứu  tai 

nhưng bị những người trung gian này lấy hết, vậy chẳng phải 

là ta tạo ra cơ hội để cho họ tạo tác ác nghiệp hay sao? Thế là 

càng  nghĩ  càng  không  dám  phát  tâm,  ngay  đến  cơ  hội  tu 

phước cũng bị mất. Loại người này tự cho là thông minh, tự 

cho là làm vậy là chính xác. Trên Kinh Phật dạy ta như thế 

nào vậy? Phật dạy không giống với cách nghĩ của chúng ta. 

Trên Kinh Lăng Nghiêm, Phật nói: “Phát ý viên thành, viên 

mãn công đức”. Bạn khởi lên cái ý niệm đem tài vật đi cúng 

dường người khác thì công đức của bạn liền viên mãn, vì tâm 

của bạn là chân tâm, ý của bạn là thành ý. Mỗi người có nhân 

quả của mỗi người. Mỗi người có phước báo, nhân duyên của 

mỗi người. Quyết không nên vì việc này mà không làm, đây 

là đặc biệt sai lầm. 

Pháp thế gian, nhất là sống ở thời đại này, giáo huấn của 

thánh hiền nhân hoàn toàn không còn, chúng sanh tạo ác rất 

là phổ biến. Vì chúng sanh tạo ác nhiều mà chúng ta không 

hành thiện, chúng ta không giúp đỡ người thì tiền đồ tương 

lai của chúng ta rất đáng thương, không phải hướng lên trên 

mà  là  hướng  xuống  đọa  lạc.  Ta  tu  phước  của  ta,  họ  tạo 

nghiệp của họ, mỗi người có quả báo của mỗi người. Thí dụ 

như  năm  xưa  chúng  ta  phóng  sanh  ở  Đài  Loan,  đã  từng  có 

một lần chúng ta mời thỉnh Pháp sư Đạo An, Pháp sư Ngài 

rất  hoan  hỉ  dẫn  đầu  một  nhóm  chúng  ta  đi.  Phía  trên  dòng 

chúng  ta  phóng  sanh,  bên  dưới  dòng  có  người  đang  bắt  cá. 

Có  đồng  tu  xem  thấy,  báo  cáo  với  Lão  hòa  thượng  là  phải 

làm sao? Lão hòa thượng nói cứ thả, chúng ta phóng sanh là 

tu  phước  của  chúng  ta,  họ  bắt  cá  là  nghiệp  của  họ  tạo.  Ta 

tuyệt nhiên không phải cố ý ở nơi đây thả để cho họ bắt. Khi 

chúng  ta  phóng  sanh,  trước  tiên  cũng  không  nghĩ  đến  họ  ở 

nơi  đó  bắt  cá.  Mỗi  người  tạo  nghiệp  của  mỗi  người,  mỗi 

82  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

người nhận quả báo của mỗi người, vậy thì đúng. Không thể 

xem thấy trong cái ao này, trong cái hồ này có người bắt cá 

thì không được phóng sanh ở nơi đó, điều này làm cho thiện 

tâm, thiện hạnh của chúng ta thảy đều bị  mất đi. Đây là do 

chúng ta làm việc không có định lực bị hoàn cảnh bên ngoài 

ảnh hưởng. Người có định lực, bạn xem  phía trước Phật đã 

nói  một  câu  tổng  cương  lĩnh:  “Bồ  Tát  ngày  đêm  thường 

niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quán  sát  thiện 

pháp”. Đây là tổng thuyết, tổng cương lĩnh, bạn có tin tưởng 

hay không? Nếu như bạn nắm lấy tổng cương lĩnh này thì thế 

gian có ác hay không? Không có! Chư Phật Bồ Tát chỉ xem 

thấy mặt thiện, không hề đem cái ác của chúng sanh để vào 

trong tâm chính mình. 

“Thuần thiện, vô ác”, chúng ta không cách gì tu. Chúng ta 

mỗi  niệm  vẫn  có  “con  người  này  tạo  ác,  con  người  kia  làm 

không đúng pháp”. “Bất dung hào phân, bất thiện xen tạp”, 

chúng ta xen tạp cái bất thiện của người khác quá nhiều, quá 

nhiều, còn cái bất thiện của chính mình tạo thì không biết, đây 

gọi là vô minh, vô minh phiền não. Đem tất cả bất thiện ở bên 

ngoài thảy đều thu tập lại, để vào trong tâm  của  mình, thế là 

thiện niệm của chúng ta ít đi, niệm bất thiện thì nhiều. Niệm bất 

thiện quá nhiều vượt qua thiện niệm thì chúng ta làm sao có thể 

thành tựu, làm sao có thể sanh niệm huệ? Niệm huệ là ngũ căn 

ngũ lực: “Tín, tấn, niệm, định, huệ”. 

“Sám  hối”  là  hai  thiện  tâm.  Sám,  người  Trung  Quốc 

thường gọi là lương tâm, Vương Dương Minh gọi là lương 

tri.  Hối  là  đối  với  đại  chúng  bên  ngoài.  Sám  là  xứng  được 

với lương tâm chính mình, hối là xứng được với đại chúng xã 

hội, đây là thiện tâm sở. 

“Khinh an” là tự tại. Thân tâm buông xả gánh nặng của 

phiền  não  thì  bạn  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

83 

không luận là đối nhân, xử thế, tiếp vật, bạn được tự tại an 

vui, tràn đầy trí tuệ. Đây là bạn trải qua đời sống của Phật Bồ 

Tát, chắc chắn không bị cảnh giới bên ngoài dao động. 

Hiện tại có một số đồng tu muốn đến Trung Quốc đại lục 

làm một ít việc tốt. Tâm của bạn rất tốt, thế nhưng ai giúp bạn 

làm?  Chính  mình  lại  không  có  thời  gian,  cũng  không  thể  đi, 

nhất là đến khu vực xa xôi hẻo lánh cùng khó. Cư Sĩ Lâm, cư sĩ 

Lý Mộc Nguyên phát tâm từ bi, ông đi. Vào tháng 5 năm nay, 

chín tôn giáo Singapore đến thăm viếng Trung Quốc. Chúng ta 

đến  Thành  Đô  Trùng  Khánh  -  Tứ  Xuyên,  tiếp  cận  khu  vực 

cùng khó. Chúng ta phát tâm vì khu vực đó xây 100 gian tiểu 

học, đây là việc tốt, chỉ cần mười  mấy vạn nhân dân tệ. Khu 

vực nông thôn xa xôi, đời sống chân thật là khổ. Cư sĩ Lý nói 

với tôi, học trò không có mang dép, đều là đi chân trần. Một 

tháng lương của thầy giáo chỉ có 70 nhân dân tệ, người cả nhà 

chỉ có một cái mền, bạn liền nghĩ đến đời sống của họ gian nan 

như thế nào. Lý Mộc Nguyên đi thăm, rơi nước mắt. Ông nói, 

ông rất không dễ gì rơi nước mắt nhưng đến nơi đó không cách 

gì kiềm được. Cư sĩ Lý đi làm, thế nhưng có những người hỏi, 

Lý Mộc Nguyên có đáng tin hay không? Chúng ta đưa tiền cho 

ông,  có  khi  nào  ông  ấy  bỏ  vào  hầu  bao  của  chính  mình  hay 

không? Nhất là Thôn Di Đà đã nói lâu đến như vậy, đã nhận 

nhiều  tiền  đến  như  vậy,  dường  như  ngay  đến  tin  tức  cũng 

không có. Mọi người đối với những việc thiện của Cư Sĩ Lâm 

làm, lòng tin dần dần đang bị suy yếu. Vào năm nay, người tán 

thán người khác làm việc tốt không nhiều, người chướng ngại 

người làm việc tốt thì quá nhiều. Có rất nhiều người đến nói với 

tôi,  tôi  nói:  “Vậy  tốt!  Lý  Mộc  Nguyên  có  đáng  tin  được  hay 

không? Vậy anh có đáng tin không? Anh vẫn không bằng ông 

ấy, vậy tôi vẫn có lòng tin đối với ông ấy. Đưa cho anh nhiều 

tiền đến như vậy, e rằng anh sẽ biến được càng nhanh hơn so 

với Lý Mộc Nguyên”, cho nên có câu “thấy tiền sáng mắt”. 

84  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Lần  này,  cư  sĩ  Lý  ở  bên  đó  chụp  một  số  hình  mang  về 

cho tôi xem, đã khánh thành năm trường tiểu học, hai trường 

trung học. Chúng ta tiếp nhận mời thỉnh của khu vực nghèo 

khổ. Sau khi tiếp nhận rồi, nhất định phải qua bên đó xem xét 

thực  tế.  Cư  sĩ  Lý  phải  đi  xem,  biết  đích  thực  là  sự  thật  thì 

chúng  ta  mới  đưa  tiền  qua  cho  họ.  Nội  địa  tương  đối  gian 

nan.  Sau  khi  đưa  qua  rồi,  họ  tiến  hành  xây  dựng.  Khi  xây 

dựng được phân nửa, Lý Mộc Nguyên vẫn phải đi xem một 

lần.  Khi  khánh  thành,  lại  phải  đi  lần  nữa.  Đây  đều  là  tận 

nghĩa vụ. Những lộ phí ông đi lại Trung Quốc là chính mình 

chịu, không phải trích ra từ trong số tiền đó. Lý Mộc Nguyên 

làm  mà  anh  không  yên  tâm,  vậy  anh  đi  làm  người  khác  có 

yên tâm không? Cho nên, nhất định không nên vì những lời 

nói giảo ngôn bên ngoài mà làm cho tín tâm của chúng ta bị 

dao động, thậm chí mất đi tín tâm, đây là bạn không có chút 

định lực nào. Tu một chút thiện nhỏ thế gian cũng đều không 

thể  thành  tựu,  huống  hồ  là  học  Phật?  Do  đây  có  thể  biết, 

thành tựu của Phật pháp phải có tín tâm kiên định, không hề 

dao động, đối với tất cả mọi người đều phải có tín tâm. 

Bạn tạo ác nghiệp, tôi vẫn là có lòng tin đối với bạn. Tôi 

ủy  thác  những  tài  vật  này  cho  anh  để  anh  đi  cứu  tế  những 

người cùng khổ đó, nhưng anh chiếm lấy hết toàn bộ thì tôi 

vẫn  là  có  lòng  tin  đối  với  anh.  Chỗ  này  nói  thế  nào  vậy? 

Nhân quả sẽ không sai, anh chiếm lấy những tài vật hiện tại 

này thì tương lai anh vẫn phải hoàn trả cho chúng sanh. Một 

bữa ăn, một ngụm nước đều không mất đi. Thiếu mạng thì 

phải trả mạng, thiếu tiền thì phải trả tiền, nhân quả thông 

ba đời. Nếu bạn hiểu rõ đạo lý này thì tín tâm của bạn liền 

tròn đầy, liền đầy đủ. Anh gạt tôi, tôi cũng đưa cho anh, vì 

sao vậy? Đời sau sẽ trả, ngay đời này không trả thì đời sau sẽ 

trả. Đời sau không trả thì đời sau nữa vẫn phải trả, tuyệt đối 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

85 

không  hề  lỗ.  Cho  nên  bạn  hiểu  được  đại  đạo  lý  này  thì  tín 

tâm  bạn  sẽ  đầy  đủ,  đối  với  tất  cả  mọi  người  sẽ  không  còn 

chút  hoài  nghi  nào, bạn  sẽ  toàn  tâm  toàn  lực  đi  tu  thiện,  đi 

hành  thiện,  thành  tựu  thiện  tâm,  thiện  hạnh  viên  mãn  của 

chính  mình,  chân  thật  như  Phật  đã  nói:  “Linh  thử  thiện 

pháp,  niệm  niệm  viên  mãn”.  Thiện  pháp  không  thể  thành 

tựu đều là do không có định lực, cho nên “nghi” là đại phiền 

não của Bồ Tát. 

Phía  sau  tham  sân  si  chính  là  nghi.  Cái  “nghi”  này  đặc 

biệt  là  đối  với  thiện  tri  thức.  Nếu  như  có  tâm  nghi  ngờ  đối 

với thiện tri thức thì toàn bộ đạo nghiệp bị hủy mất, tổn hại 

này rất nặng. Năm xưa, tôi thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, 

thân cận Đại Sư Chương Gia, không luận bất cứ người nào 

phê  bình  đối  với  lão  sư  ở  trước  mặt  tôi, thái  độ  tôi  thế  nào 

vậy? Tôi lập tức liền rời chỗ, liền tránh đi. Tôi không nghe, 

cũng  không  phản  bác  đối  với  họ.  Tôi  nhất  định  gìn  giữ  tín 

tâm đối với lão sư, tuân thủ giáo pháp của lão sư, vậy mới có 

thể  có  thành  tựu.  Người  phê  bình  không  nhất  định  là  công 

bằng, có rất nhiều dao động sanh sự, có rất nhiều giảo ngôn 

không  căn  cứ.  Chúng  ta  không  có  trí  tuệ,  không  thể  phân 

biệt,  nên  tránh  đi  thì  tốt,  quyết  định  không  nên  tranh  luận. 

Chúng ta còn có chút trí tuệ, nghĩ đến lão sư đã nói, đã dạy là 

chính  xác,  nhất  định  không  phải  tà  đạo,  y  giáo  phụng  hành 

thì nhất định có chỗ tốt. 




************** 

Kinh  văn:  “Tuệ  trang  nghiêm  cố,  năng  đoạn  nhất 

thiết, phân biệt vọng kiến”. 

Phần  Kinh  văn  phía  trước  là  nói  đem  thập  thiện  nghiệp 

đạo thực tiễn vào trong lục Ba-la-mật của Bồ Tát. Đây là một 

đoạn cuối cùng của “Bát Nhã Ba-la-mật”. Giới - Định - Tuệ 

86  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tam học là ba nguyên tắc mà mười phương ba đời tất cả chư 

Phật từ sơ phát tâm mãi đến viên mãn Bồ Đề nhất định phải 

tuân  thủ.  Định  là  thể  của  tâm,  Tuệ  là  quán  chiếu  của  tâm, 

Giới là hành vi của tâm, cho nên gọi là tam học hay tam bảo. 

Tuệ là Phật bảo, Định là Pháp bảo, Giới là Tăng bảo, chúng 

ta gọi Phật - Pháp - Tăng tam bảo. Tam bảo đầy đủ là hành 

đạo Bồ Tát, gọi là học Phật. Thiếu một điều trong ba điều thì 

chắc chắn không thể thành tựu. Cổ nhân nói, ba điều này ví 

như ba chân của cái vạc, thiếu một chân sẽ bị ngã đổ ngay, 

không thể đứng vững. Vì vậy, chúng ta muốn học Phật thì ba 

điều  này  không  thể  không  xem  trọng.  Quí  vị  hãy  suy  nghĩ 

thật kỹ, vô lượng vô biên pháp môn, nếu bạn đem nó quy nạp 

lại thì cuối cùng quy nạp thành ba điều này. Vì vậy tam học 

là tổng cương lĩnh hành môn của Bồ Tát. 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo là giới học, là đại căn đại 

bản  trong  giới  học.  Trong  đời  sống  thường  ngày,  chúng  ta 

khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm đều tương ưng với thập 

thiện thì mới gọi là người học Phật. Nếu như vẫn cứ tương 

ưng với thập ác (tức là đi ngược lại với Phật pháp) thì càng đi 

càng xa. Dứt khoát không được cho rằng giới nho nhỏ thì 

có  thể  bỏ.  Cái  tư  tưởng  này  ở  thời  cận  đại  vô  cùng  thịnh 

hành, thậm chí là trong lúc chúng ta thọ giới. Khi tôi thọ giới, 

pháp sư ở trong giới đàn, thầy truyền giới cũng đều nói, giới 

nho nhỏ có thể bỏ, cho rằng đại giới chúng ta phải giữ, không 

được  phép  phạm,  còn  giới  nho  nhỏ  thì  không  sao  cả.  Phật 

giáo ngày nay suy vi đến mức độ này, nguyên nhân là gì vậy? 

Là “giới nho nhỏ có thể bỏ”, hỏng tại chỗ này. Đâu biết rằng 

tích tiểu ác sẽ thành đại ác. Chúng ta coi thường việc thiện 

nho  nhỏ  nên  không  chịu  làm,  mà  ác  nho  nhỏ  bản  thân  lại 

không thể ngăn cấm, cho nên tuy cả đời học Phật nhưng cuối 

cùng  vẫn  không  tránh  khỏi  đọa  ác  đạo.  Nguyên  nhân  này 

chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ,  nhất  định  phải  sáng  tỏ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

87 

Người  tu  hành  chân  chánh,  quan  niệm  của  họ  hoàn  toàn 

ngược lại với chúng ta, việc thiện cực nhỏ họ chịu làm, việc 

ác cực nhỏ họ rất cẩn thận, không để phạm, cho nên họ có thể 

thành tựu. Đây gọi là trí tuệ chân thật. Người thế gian là khôn 

vặt mà hư việc lớn. 

Trong  sáu  cương  lĩnh  pháp  hành  của  Bồ-tát,  năm  điều 

phía trước đều là chú trọng ở trên sự, một điều sau cùng này 

là  ở  trên  lý.  Điều  này  phải  làm  như  thế  nào?  Phật  ở  trong 

Kinh luận nói với chúng ta rất rõ ràng, lìa vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước chính là tuệ. Trong Kinh Bát Nhã nói “Tam 

luân thể không”, chúng ta tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh 

tấn, thiền định, lìa tất cả tướng, tu tất cả pháp, đây gọi là Bát 

Nhã  Ba-la-mật.  Cho  nên  Bát  Nhã  không  thể  tách  rời  năm 

phần phía trước. Tách rời năm phần phía trước thì Bát Nhã 

tan  thành  mây  khói,  vì  Bát  Nhã  đó  chỉ  có  lý,  không  có  sự. 

Cần phải có lý, có sự thì Bát Nhã mới viên mãn, không đến 

nỗi lệch về một bên. 

Chúng ta đã từng nghe qua, Thế Tôn năm xưa còn tại thế, 

bản  thân  Ngài  giảng  Kinh  thuyết  pháp  49  năm,  trong  đó  đã 

dùng 22 năm để giảng Bát Nhã. Chúng ta nhìn từ lịch sử mới 

biết,  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  đích  xác  là  lấy  Bát  Nhã  làm 

trung tâm. Nếu như không có Bát Nhã thì năm điều phía trước 

là thiện, từ bố thí đến thiền định đều là thiện. Bạn tu bố thí, tu 

trì giới, tu nhẫn nhục, tu tinh tấn, tu bốn điều này thì quả báo 

của bạn ở Trời Dục Giới. Nếu như bạn tu thiền định thì quả báo 

của  bạn  ở  Trời  Sắc  Giới,  Trời  Vô  Sắc  Giới,  cũng  chỉ  hưởng 

phước trời, không ra khỏi tam giới. Nếu như bạn có tu Bát Nhã 

Ba-la-mật ở bên trong thì bạn liền thoát khỏi tam giới. Không 

những  thoát  khỏi  tam  giới  mà  còn  thoát  khỏi  thập  pháp  giới, 

vậy mới đạt được thành tựu cứu cánh viên mãn. Ngài giảng Bát 

Nhã 22 năm, thời gian giảng nhiều như vậy. Kinh Đại Bát Nhã 

88  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

là bộ Kinh lớn nhất trong Kinh Phật, Kinh Hoa Nghiêm chỉ có 

80 quyển, còn Kinh Đại Bát Nhã có 600 quyển. Trong Kinh có 

những câu lặp lại hơn cả ngàn lần, vạn lần. Có người nói, người 

Trung  Quốc  không  thích  lặp  lại,  người  Trung  Quốc  từ  xưa 

thích đơn giản rõ ràng, văn tự ngôn ngữ đều coi trọng đơn giản 

chính yếu, vừa rõ ràng, vừa đầy đủ. Đây là tiêu chuẩn ngôn ngữ 

văn chương. Vào thời xưa, có thể đạt đến tiêu chuẩn này là văn 

chương hay, ngôn ngữ hay, mới không rắc rối. Nhưng tập tánh 

của  người  Ấn  Độ  với  người  Trung  Quốc  không  giống  nhau. 

Người Ấn Độ ưa thích lặp lại liên tục, lặp lại hết lần này đến 

lần khác. Chúng ta thử suy nghĩ thật kỹ, nó có cái hay của nó. 

Khuyên bảo một lần, vài lần, người liền quay đầu giác ngộ thì ít 

lắm. Bao giờ cũng ngàn lần dặn dò, vạn lần nhắc nhở họ mới 

quay đầu, mới thật sự giác ngộ. Đối với người Trung Quốc hiện 

nay  phải  dùng  phương  pháp  này  của  Phật  pháp  mới  có  hiệu 

quả.  Phương  pháp  cổ  xưa  của  Trung  Quốc  chúng  ta  tuy  hay, 

nhưng  hiệu  quả  không  bằng  Phật  pháp.  Phật  pháp  coi  trọng 

việc lặp lại liên tục. Cho dù bạn đã quay đầu rồi, đã giác ngộ 

rồi, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh rồi nhưng vẫn phải lặp 

lại như vậy, nguyên nhân gì vậy? Bạn giác ngộ rồi nhưng người 

khác chưa giác ngộ. Phật pháp lấy lợi ích chúng sanh làm hàng 

đầu, sau đó mới là tự lợi. Sự khác biệt giữa Đại thừa và Tiểu 

thừa quả thật mà nói chính là ở điểm này. Pháp Đại thừa là lấy 

lợi ích chúng sanh làm hàng đầu, cho nên đem từ bi đặt lên phía 

trước. Pháp Tiểu thừa là lấy tự lợi làm hàng đầu, cho nên đem 

tịch tịnh đặt lên phía trước. Pháp mà Trung Quốc tiếp nhận là 

pháp Đại thừa, ở trong từ bi tu tịch tĩnh, đây là tự lợi, tha lợi đôi 

đường. Tịch tĩnh là thiền định. Từ bi thực tiễn trong bố thí, trì 

giới, nhẫn nhục, tinh tấn, nếu như tách rời bốn điều phía trước 

này thì từ bi chỉ là lời nói suông. Từ bi phải thực tiễn vào trong 

đời sống thường ngày. Ý nghĩa này phần trước cũng đã báo cáo 

qua với quí vị rồi. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

89 

Tâm bố thí nhất định không thể đoạn, vì bố thí là lợi ích 

chúng sanh, lợi ích chúng sanh khổ nạn. Những người nào có 

khổ  nạn  vậy?  Tam  giới  sáu  cõi  người  nào  cũng  có  khổ,  có 

nạn,  chỉ  là  khổ  nạn mà  họ  tiếp nhận  có  khác  nhau  thôi.  Có 

một  số  người bất  kể ở  tinh  thần  hay  vật  chất, thân tâm  đều 

chịu khổ nạn, rất đáng thương. Có một số người hưởng thụ 

vật  chất  rất  đầy  đủ,  nhưng tinh thần  rất  khổ.  Lại  có  một  số 

người  hưởng  thụ  tinh  thần  đầy  đủ,  nhưng  trên  đời  sống  vật 

chất có khổ nạn. Trong Kinh Phật thường hay nêu điển hình, 

người có phước báo lớn nhất ở trong tam giới như Đại Phạm 

Thiên Vương, Ma Hê Thủ La Thiên Vương, họ có khổ nạn 

không? Có! Họ có khổ nạn gì vậy? Không ra khỏi luân hồi, 

đây là khổ nạn của họ. Hay nói cách khác là nhất định phải 

tiếp nhận luân hồi, họ hưởng hết phước trời rồi thì nhất định 

phải đọa lạc. Vô lượng kiếp đến nay, chúng ta khởi tâm động 

niệm, lời nói việc làm đều là thiện ác xen tạp, không có thuần 

thiện,  cũng  không  có  thuần  ác,  chỉ  là  thiện  nhiều  hay  là  ác 

nhiều. Tất cả chúng sanh thọ báo khác nhau, mỗi một người 

đều là tự mình tạo, tự mình nhận. Nếu như chúng ta hiểu rõ, 

hiểu sáng tỏ rồi thì trí tuệ chúng ta liền mở ngay, tuyệt đối sẽ 

không oán trời trách người. Người khác cám dỗ bạn tạo tội, 

tại  sao  bạn  tiếp  nhận?  Vì  vậy  vẫn  là  trách  mình,  không  thể 

trách người khác. Họ cám dỗ ta, tại sao ta không cám dỗ họ? 

Ắt có nhân trước. Nhân duyên quả báo không mảy  may sai 

chạy. Cho nên Phật dạy chúng ta phải có định, phải có tuệ. 

Có định, có tuệ thì hành vi của bạn sẽ tương ưng với giới. 

Nói đến giới học là nói nghĩa rộng, nhất định không phải 

nghĩa hẹp. Hiện nay rất nhiều người học Phật khi nghe đến 

giới thì liền nghĩ đến ngũ giới, giới tỳ kheo, giới tỳ kheo ni, 

giới  Bồ  Tát,  đều  nghĩ  đến  những  giới  này.  Phạm  vi  những 

giới  này  quá  nhỏ  hẹp,  đây  là  Phật  dạy  cho  người  mới  học, 

còn dạy Bồ Tát không phải cách dạy này. Các bạn xem trong 

90  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ba đoạn phía trước của Tứ Thập Hoa Nghiêm, tỳ kheo Kiết 

Tường  Vân  là  đại  biểu  Phật  bảo,  tỳ  kheo  Hải  Vân  đại  biểu 

Pháp bảo và tỳ kheo Diệu Trụ đại biểu Tăng bảo. Cái mà bên 

trong đó nói so với cái mà Đại thừa thông thường nói chỉ hơi 

có  chút  khác  biệt.  Tỳ  kheo  Kiết  Tường  Vân  dạy  chúng  ta 

pháp môn niệm Phật (dạy Thiện Tài chính là dạy chúng ta). 

Pháp môn niệm Phật chú trọng ở niệm Phật Tam Muội, chú 

trọng ở định học. Tỳ kheo Hải Vân nói pháp, pháp chú trọng 

ở trí tuệ. Tỳ kheo Diệu Trụ chú trọng ở giới hạnh. Cho nên 

ba cái mà họ đại biểu là tam học Giới - Định - Tuệ, là Phật - 

Pháp - Tăng tam bảo. Định với tuệ có thể thay nhau làm thể 

hay dụng. Định là thể, định khởi tác dụng chính là tuệ. Tuệ là 

thể,  tuệ  khởi  tác  dụng  chính  là  định.  Định  và  Tuệ  là  một, 

chẳng phải hai. Bạn thử xem, giới học mà tỳ kheo Diệu Trụ 

nói là quá rộng lớn. Ngài đại biểu Đại thừa, Ngài nói ra 18 

loại  giới,  chính  là  18  loại  lớn  của  giới  học.  Điều  đầu  tiên 

chính là tâm đại bi. Ở trong giới điều, chúng ta không nhìn 

thấy tâm đại bi, nhưng “giới không bỏ tâm đại bi”, cho nên 

Bồ Tát niệm niệm phải bi mẫn tất cả chúng sanh, giúp đỡ tất 

cả chúng sanh lìa khổ được vui. Cái gì là khổ? Lục đạo, thập 

pháp giới là khổ. Làm sao giúp họ thoát khỏi lục đạo, thoát 

khỏi thập pháp giới. Được vui là gì vậy? Chứng được Nhất 

Chân Pháp Giới, đó là vui. Tiêu chuẩn của lìa khổ được vui 

được ấn định ở chỗ này. Không phải nói, bạn ngày nay không 

có ăn, chúng tôi tặng một ít tài vật cứu giúp bạn, để bạn được 

no đủ là bạn lìa khổ được vui. Đây là việc nhỏ tầm thường, 

vụn vặt. Tiêu chuẩn khổ-lạc đích thực là làm thế nào có thể 

thoát khỏi lục đạo luân hồi, thoát khỏi thập pháp giới, đây là 

Phật pháp Đại thừa. 

Mục  tiêu  cuối  cùng  của  Đại-Tiểu  thừa  cũng  có  khác 

nhau. Mục tiêu cuối cùng của Tiểu thừa là thoát khỏi lục đạo 

luân  hồi,  lìa  khổ,  được  vui,  còn  mục  tiêu  của  Đại  thừa  là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

91 

thoát  khỏi  thập  pháp  giới.  Hai  mục  tiêu  này  không  giống 

nhau.  Cho  nên  Tiểu  thừa  chứng  được  quả  A  La  Hán  là  đã 

thoát khỏi sáu cõi luân hồi, họ cho rằng đó là viên mãn rồi. 

Bồ  Tát  thì  không  được,  Bồ  Tát  phải  thoát  khỏi  mười  pháp 

giới.  A  La  Hán  còn  ở  trong  mười  pháp  giới.  Thanh  Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát, Phật là còn trong mười pháp giới. A La 

Hán cho rằng có thể đạt đến định là được rồi. Chúng ta thấy 

trong Kinh Lăng Nghiêm, định thứ chín là thoát khỏi sáu cõi. 

Định cao nhất của sáu cõi là định thứ tám, chúng ta gọi là tứ 

thiền  bát  định,  cái  định  này  chưa  thoát  khỏi  tam  giới,  đến 

định thứ chín mới là thoát khỏi. Nhưng mà định vẫn không 

thể thoát khỏi  mười  pháp giới,  cho nên  nhất định  phải  khai 

tuệ,  sau  khi  trí  tuệ  mở  rồi  thì  có  thể  thoát  khỏi  mười  pháp 

giới.  Quả  báo  của  họ  nói  rất  rõ  ràng  là  “đoạn  được  tất  cả 

phân biệt, vọng kiến”. Vọng kiến chính là vọng tưởng, phân 

biệt, chúng ta cũng gọi là phân biệt, chấp trước. Sau khi khai 

trí  tuệ  rồi  thì  có  thể  lìa  tất  cả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước. Phải làm thế nào giúp chúng ta khai tuệ vậy? Chúng ta 

ở trong đời sống trước mắt, đối với tất cả người, sự vật dùng 

hết  khả  năng,  không  nên  phân  biệt,  không  nên  chấp  trước, 

không  nên  đem  những  sự  việc  này  để  ở  trong  tâm.  Đem 

những  sự  việc  này  để  ở  trong  tâm  chính  là  vọng  tưởng; 

không để nó ở trong tâm thì vọng tưởng sẽ không còn nữa. 

Nếu  quả  thật  là  trong  tâm  làm  đến  được  không  phân  biệt, 

không chấp trước thì dễ khai ngộ. Nhà Phật thường nói căn 

tánh  lợi,  căn  tánh  độn.  Người  căn  tánh  lợi  chính  là  không 

đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước để ở trong tâm, những 

thứ này rất tan nhạt, đây là căn tánh lợi. Người có phân biệt, 

chấp trước rất nặng là người căn tánh độn, không dễ gì khai 

ngộ.  Cho  nên,  tổ  sư  đại  đức  dạy  chúng  ta  phải  “nhìn  thấu, 

buông bỏ”, từ chỗ này bồi dưỡng căn tánh Đại thừa viên đốn 

của chúng ta. 

92  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong bộ Kinh này, Phật chỉ dạy chúng ta thập thiện là cơ 

sở của pháp hành, cũng chính là cơ sở của giới hạnh. Thập 

thiện là thuộc về giới, đem thực tiễn vào bố thí, vào trì giới, 

vào  nhẫn  nhục,  tinh tấn,  thiền  định,  Bát-nhã  (trí  tuệ  là  Bát-

nhã),  thực  tiễn  như  thế  nào  thì  họ  được  lợi  ích  như  thế  ấy. 

Một điều bố thí nói cặn kẽ, phần sau đều là nói những điều 

chính  yếu  để  chúng  ta  từ  một  suy  ra  nhiều,  nghe  một  biết 

mười. Đoạn này là áp dụng vào sáu Ba-la-mật, chúng ta đã 

giới thiệu đơn giản qua. 




************** 

Chúng ta xem phương pháp sắp xếp trong Kinh điển thì 

biết  được  đây  là  Đại  thừa,  không  phải  Tiểu  thừa.  Đoạn  thứ 

hai dưới đây nói tứ vô lượng tâm từ bi hỷ xả,. Từ chỗ này ta 

thấy,  Thế  Tôn  trước  tiên  dạy  Bồ  Tát,  sau  đó  mới  dạy  đại 

chúng thiên nhân, sau cùng mới khuyên Tiểu thừa. Cách thức 

sắp xếp của Ngài khiến chúng ta ngay chỗ này có sự thể hội 

sâu sắc, nhìn thấy Phật giúp đỡ chúng sanh như thế nào để ở 

trong một đời nhanh chóng viên thành Phật đạo. 




************* 

 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC HIÖN 

VµO TRONG Tõ BI Hû X¶ 

Kinh văn: “Từ trang nghiêm cố, ư chư chúng sanh, bất 

khởi não hại”. 

Đây là nói tứ vô lượng tâm (từ-bi-hỷ-xả), đem thập thiện 

nghiệp đạo thực tiễn vào trong từ bi hỷ xả. 

“Ư chư chúng sanh, bất khởi não hại”. Điều này trong 

xã hội hiện nay vô cùng quan trọng. Vào thế kỷ này, toàn thế 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

93 

giới,  mỗi  một  quốc  gia  khu  vực  đều  tập  trung  sức  lực  vào 

theo đuổi tiền của, đã lơ là nền giáo dục của thánh hiền. Đặc 

biệt là nửa thế kỷ gần đây nhất, có thể nói là chúng ta đã mất 

hết  ý  nguyện  tiếp  nhận  giáo  huấn  thánh  hiền,  lòng  người 

không  có  chỗ  quay  về,  nên  mới  dẫn  đến  loạn  động  xã  hội 

hiện nay, hậu quả nghiêm trọng là thế giới không hòa bình. 

Nếu như chúng ta vẫn không thể tỉnh ngộ ra được, vẫn không 

biết quay đầu, thì lời tiên tri cổ xưa nói về ngày tận thế có thể 

thật sự ứng nghiệm. Đây là việc rất thương tâm, rất đáng sợ. 

Chúng ta không chỉ là muốn cứu vãn kiếp vận của thế giới, 

mà mức thấp nhất là phải biết cứu chính mình, phải cứu gia 

đình của mình. Nếu như bạn muốn nghĩ đến làm thế nào cứu 

vãn chính bạn, làm thế nào cứu vãn vận nhà của bạn, mà bạn 

không quay trở lại giáo huấn của cổ thánh tiên hiền thì đó là 

việc không thể. Hiện nay thế gian này, quả thật mà nói, chỉ 

có  một  số  người  giác  ngộ,  một  số  người  chịu  quay  đầu, 

nhưng  sự  tỉnh  giác  của  một  số  người  này  không  thắng  nổi 

cộng nghiệp của đại chúng. Có hiệu quả hay không? Không 

thể nói không có hiệu quả. 

Không những trong tôn giáo thừa nhận con người có kiếp 

sau, mà chúng ta hiện nay nhìn thấy ở phương Tây có không 

ít tạp chí, thư tịch cũng đang nghiên cứu thảo luận tin tức về 

thế  giới tâm  linh. Mấy  năm  gần  đây,  người phương  Tây  vô 

cùng hứng thú đối với điều này. Họ hy vọng có thể đột phá 

sự  hạn  chế  của  khoa  học,  tìm  tòi  nghiên cứu  sự  tồn  tại  của 

siêu  khoa  học.  Chúng  ta  nghe  thấy  rồi,  đây  là  một  tin  vui. 

Nếu như con người tin còn có kiếp sau, thì đời này họ sẽ tu 

thiện. Mặc dù có cộng nghiệp bất hạnh, chúng ta bị tai nạn, 

nhưng chúng ta còn tin có kiếp sau, kiếp sau nhất định môi 

trường  sống  phải  đẹp,  phải  thiện  hơn  đời  này.  Từ  đó  cho 

thấy, hành thiện là chắc chắn có giá trị. 

94  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Hành thiện trước tiên phải có tâm thiện. Phật ở trong bộ 

Kinh  này  dạy  chúng  ta  “ngày  đêm  thường  niệm  thiện 

pháp”, đây  là tâm  thiện.  Từ bi hỷ  xả là  tâm  thiện.  Người 

có thể dùng thập thiện tu từ bi hỷ xả nhất định sanh thiên, 

chắc chắn được thiên phước. Trước đây tôi đã từng nghe có 

người nói, trên trời hưởng thiên phước vẫn không thể khiến 

con  người  thỏa  mãn,  tức  là  trên  trời  tuy  tốt  nhưng  vẫn 

không phải tận thiện, tận  mỹ.  Tình trạng  của  trái đất  hiện 

nay tiếp tục phát triển, không thể dừng. Có rất nhiều người 

muốn tìm nơi an toàn để tránh tai nạn, nhưng tôi thành thật 

nói với họ, trên thế giới này không có nơi nào an toàn, chỉ 

có  Thế  giới  Cực  Lạc  của  Phật  A  Di  Đà  là  nơi  thật  sự  an 

toàn, hạnh phúc mỹ mãn, không có thiếu sót. Tôi đã nghe 

không ít người nói, hiện nay ngay cả quỷ thần cũng hướng 

về  Thế  giới  Cực  Lạc.  Lần  này  trong  chúng  ta  có  mấy  vị 

đồng tu đến Trung Quốc để thọ giới, họ cũng nghe tin đồn 

này.  Họ  trở  về  kể  với  tôi,  quỷ  thần  nhập  vào  người,  nói 

chuyện  hơn  một  giờ  đồng  hồ,  hiện  tại  họ  cũng  đang  nghe 

Kinh, cũng đang niệm Phật, còn mong được quy y. Sự việc 

này có thể tin hay không vậy? Có thể tin. Bởi vì chúng tôi 

ở đây đã tận mắt chứng kiến oan thân trái chủ của lão Lâm 

trưởng  chúng  ta  nhập  vào  người  của  một  đồng  tu  tên  Đỗ 

Mỹ Tuyền cũng mong muốn quy y, cũng mong muốn nghe 

Kinh, cho nên đây là điều có thể tin được. Sau khi quỷ thần 

xuất  khỏi  xác,  ông  hoàn  toàn  không  biết  gì,  ông  chỉ  cảm 

thấy rất mệt, đầu rất mê man, nói chuyện hơn một giờ đồng 

hồ nhưng một câu ông cũng chẳng hay biết, giống hệt tình 

trạng  của  Đỗ  Mỹ  Tuyền.  Đây  là  điều  chúng  ta  tận  mắt 

chứng kiến, chính tai nghe thấy, không phải giả. Điều này 

ở tam chuyển pháp luân trong Phật pháp gọi là “Tác chứng 

chuyển”, họ đến làm chứng minh cho chúng ta, chắc chắn 

không phải hư vọng, chắc chắn có đời sau, có kiếp sau. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

95 

Tại  sao  chúng ta  không  làm  người tốt? Gieo nhân  thiện 

được quả thiện. Thể xác sống chết chẳng sao cả, không đáng 

để ở trong tâm. Người thông minh, người có trí tuệ phải biết 

mở  rộng  tâm  lượng,  bao  dung  tất  cả.  Mở  rộng  tâm  lượng, 

trên thực tế tâm lượng của mỗi một chúng sanh đều là trùm 

hư không khắp pháp giới, cùng với chư Phật Như Lai không 

hai  không  khác.  Tâm  lượng  lớn  như  vậy  nhưng  tại  sao  lại 

biến  thành  nhỏ  hẹp  như  thế  này?  Nhân  tố  này  chính  là  vô 

lượng  kiếp  đến  nay  chúng  ta  đã  mê  mất  chính  mình,  trong 

thuật  ngữ  của  Phật  pháp  nói  là  đã  mê  mất  tự  tánh  (tự  tánh 

chính là mình, là bản tánh của chính mình), thế là sinh khởi 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Chấp  trước  càng  ngày 

càng nghiêm trọng, cho nên tâm lượng trở nên nhỏ như vậy. 

Chung  sống  với  người  khác  ngăn  cách,  không  hòa  nhập,  vì 

vậy mới tạo thành sáu cõi luân hồi. Phật ở trong Kinh nói cho 

chúng ta biết, vốn dĩ không có sáu cõi, vốn dĩ là Nhất Chân 

Pháp  Giới,  sáu  cõi  không  phải  thật.  Không  những  sáu  cõi 

không  phải  thật,  mà  pháp  giới  bốn  thánh  cũng  không  phải 

thật. Ngày nay trở thành như thế này, chúng ta trách ai đây? 

Chỉ  trách  chính  mình,  vì  bất  kỳ  người  nào  cũng  không  thể 

ảnh hưởng bạn được, quả thật là tự làm tự chịu. Phật Bồ Tát 

rất  từ  bi,  nhìn  thấy  chúng  ta  mê  hoặc  điên  đảo,  tạo  tác  ác 

nghiệp, ở đây chịu khổ báo, nên dùng tâm thương xót vô tận 

đánh thức chúng ta. Phật Bồ Tát tái sanh, vì chúng ta giảng 

Kinh thuyết pháp đánh thức chúng ta. Sau khi chúng ta nghe 

rồi phải giác ngộ, phải quay đầu. Quay đầu là bờ. 

Tại  sao  chúng  ta  học  tập  mỗi  ngày  mà  vẫn  không  giác 

ngộ, vẫn không thể quay đầu, nguyên nhân ở đâu vậy? Là do 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước quá nghiêm trọng. Cái gì 

là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước?  Cái  mà  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước kết thành chính là tự tư tự lợi. Bạn đem 

tự tư tự lợi phân tích ra chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp 

96  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trước. Tự tư tự lợi là tổng tập hợp của vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước. Những thứ này nếu không buông xả, nếu không 

thể hóa giải thì Phật Bồ Tát có từ bi đi nữa cũng không cách 

gì  đánh  thức  bạn  được,  cho  dù  hằng  ngày  bạn  nghe  Phật 

giảng  Kinh  thuyết  pháp  suốt  49  năm,  bạn  cũng  không  biết 

quay đầu, bạn cũng không biết giác ngộ. Đạo lý là ở chỗ này. 

Phật nói, tất cả chúng sanh nhất định có một ngày quay 

đầu giác ngộ, nhưng ngày đó là ngày nào thì rất khó nói, có 

lẽ sau vô lượng kiếp, lại vô lượng kiếp sau. Ở trong sáu cõi, 

ba  đường  ác  là  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  Phật  cũng  nói 

rồi, độ  dài  của những  kiếp đó đều là  con  số thiên văn.  Thọ 

hết  những  nỗi  khổ  này  có  lẽ  bạn  sẽ  giác  ngộ,  sẽ  quay  đầu. 

Tướng  của  giác  ngộ  như  thế  nào  thì  Phật  Bồ  Tát,  tổ  sư  đại 

đức đều vì chúng ta thị hiện rồi. Thế giới thân tâm vạn duyên 

buông bỏ, đây là giác ngộ chân chánh. Bạn còn có một mảy 

may không buông bỏ thì bạn chưa có giác ngộ, cho nên phải 

buông  xả  triệt  để.  Sau  khi  buông  xả  rồi  thì  bạn  chắc  chắn 

giống như chư Phật Bồ Tát vậy, dùng tâm đại từ đại bi giúp 

đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn, giáo hóa chúng sanh vĩnh viễn 

không ngừng nghỉ. 

Nhà Phật thường nói: “Ở trong cửa Phật không bỏ người 

nào”. Câu nói này mọi người đều hiểu rõ, nhưng có một số 

người đối với câu nói này lý giải chưa đủ thấu triệt, còn sinh 

ra  nghi  hoặc:    “Ở  trong  cửa  Phật  không  bỏ  người  nào,  tại 

sao  Phật  Bồ  Tát  lại  từ  bỏ  tôi,  tại  sao  không  độ  tôi?”.  Có 

người nêu ra vấn đề này với tôi: “Địa ngục bất không, thề 

không thành Phật”, tôi hiện nay vẫn chưa được độ, tại sao 

bạn thành Phật? Đây là bạn hiểu sai rồi! Hôm nay bạn có thể 

nghe được danh hiệu của Phật, nhìn thấy hình tượng của Phật 

là Phật không hề từ bỏ bạn. Bản thân bạn không thể được độ, 

nguyên nhân ở đâu vậy? Bạn không nghe lời, bạn chưa có y 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

97 

giáo  phụng  hành.  Bất  kể  là  Đại  thừa,  Tiểu  thừa,  Hiển  giáo, 

Mật  giáo,  Tông  môn,  Giáo  hạ,  Phật  đều  là  dạy  chúng  ta  tu 

thập thiện nghiệp đạo. Thập thiện nghiệp là môn học chung, 

môn học cơ bản, bạn đã làm được chưa? Sát sanh, trộm cắp, 

dâm  dục,  bạn  có  buông  xả  chưa?  Những  thứ  này  là  nghiệp 

chướng,  những  thứ  này  là  gốc  rễ  của  sinh  tử  luân  hồi.  Bạn 

không  chịu  buông  xả  thế  thì  có  cách  gì  được?  Phật  không 

phải  là  không  dạy  bạn,  Ngài  dạy  cho  bạn  rồi.  Vọng  ngữ, 

lưỡng thiệt, ác khẩu, ỷ ngữ, đây là gây nên sự xung đột giữa 

người với người, sự bất hòa giữa người với người, tất cả mọi 

tai  họa  do  con  người  tạo  nên  là  từ  đây  mà  ra.  Bạn  có  thể 

buông  xả  nó  thì  thiên  tai  nhân  họa  sẽ  không  còn  nữa.  Mọi 

người  đều  biết  tham-sân-si  là  “tam  độc  phiền  não”,  là  “căn 

bản phiền não”, vô lượng vô biên phiền não đều là từ ba cái 

này sinh ra. Phật thật sự đã dạy chúng ta rồi, Phật không hề 

từ bỏ chúng ta, do chúng ta tự mình từ bỏ chính mình, không 

phải Phật từ bỏ chúng ta. 

Buông  xả  thập  ác  nghiệp  chính  là  tu  thập  thiện  nghiệp. 

Hoàn toàn không phải buông xả thập ác nghiệp, ngoài ra còn 

có cái thập thiện nghiệp, điều này không có. Buông xả thập ác 

chính là tu thập thiện, chính là tâm thiện. Đem tâm thiện này 

thực  tiễn  vào  trong  đời  sống,  thực  tiễn  vào  trong  công  việc, 

thực tiễn vào trong đối nhân xử thế tiếp vật thì chính là Phật 

pháp. Phật pháp không lìa đời sống. Thế Tôn ở trong Kinh văn 

này nói rất hay. Kinh văn này không dài, cho nên tiện lợi cho 

người  sơ  học.  Học  Phật  phải  bắt  đầu  học  từ  chỗ  này.  Giáo 

huấn của Phật Đà nhất định phải khắc ghi trong lòng, phải y 

giáo  phụng  hành,  phải  dùng  tâm  từ  bi  đối  xử  tất  cả  chúng 

sanh. Từ bi chính là tâm thương yêu vô điều kiện. Chúng ta 

yêu bản thân, dùng tâm thương yêu giống như yêu chính mình 

mà yêu thương tất cả chúng sanh. Cái mà nhà Nho gọi là “điều 

98  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mình không muố, đừng trao cho người”, đây là tâm từ. Đem 

thập thiện thực tiễn vào tâm từ, “ư chư chúng sanh, bất khởi 

não  hại”,  tuyệt  đối  không  có  ý  niệm  tổn  hại  chúng  sanh. 

Không  những  là  không  tổn  hại  chúng  sanh,  mà  tuyệt  đối 

không khởi ý niệm khiến chúng sanh vì ta mà sinh phiền não, 

thì bạn thật sự có thể làm được điều mà trong Kinh điển gọi là 

nơi  mà  Bồ  Tát  ở  khiến  tất  cả  chúng sanh  sinh tâm  hoan  hỷ. 

Cái mà Bồ Tát Di Lặc đã biểu hiện, đặc biệt là ở Trung Quốc, 

việc Bố Đại Hòa Thượng đã biểu hiện khiến tất cả chúng sanh 

sinh tâm hoan hỷ, đó là Từ. Nội dung thực chất của Từ chính 

là thập thiện nghiệp. Không có thập thiện nghiệp thì cái Từ đó 

là giả, không phải thật. Từ đó cho thấy, biết bao nhiêu cương 

mục mà trong Phật pháp đã nói, nội dung thực chất của mỗi 

một cương  mục đều là thập thiện nghiệp đạo. Lìa thập thiện 

nghiệp  đạo  thì  không  cần  nói  đến  Phật  pháp.  Chúng  ta  phải 

biết đạo lý này, phải hiểu rõ chân tướng sự thật, nghiêm túc nỗ 

lực đoạn thập ác, tu thập thiện. 




*************** 

 

Kinh văn: “Bi trang nghiêm cố, mẫn chư chúng sanh, 

thường bất yếm xả”. 

Đây  là  hạnh  Bồ  Tát.  Thập  thiện  nghiệp  đạo  dùng  “bi 

trang nghiêm cố” thực tiễn vào tâm bi. 

“Bi”  là  bi  mẫn,  thương  xót  tất  cả  chúng  sanh.  Chúng 

sanh  ngu  muội  vô  tri,  không  những  là  nhân  gian  chúng  ta, 

cho  dù  là  trên  trời  cũng  vẫn  không  thể  tránh  khỏi.  Trong 

Kinh Phật nói cho chúng ta biết trời cũng rất phức tạp. Nhìn 

từ chiều thẳng đứng thì có 28 tầng trời, đây là khu vực giáo 

hóa của một vị Phật. Nhìn từ chiều ngang, phạm vi của mỗi 

một tầng đều là vô cùng, vô cùng rộng lớn, trong khái niệm 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

99 

của con người hiện nay đều gọi nó là con số thiên văn, phạm 

vi lớn hơn thật quá nhiều so với trái đất chúng ta. Tại sao nói 

thiên nhân không cứu cánh? Phật pháp nói đến chỗ cứu cánh 

có  hai  tầng  ý  nghĩa.  Tầng  thứ  nhất  chí  ít  phải  có  thể  thoát 

khỏi  sáu  cõi  luân  hồi  mới  xem  là  cứu  cánh.  Nếu  không  thì 

sanh về trời tứ thiền, sanh về trời tứ không, khi thọ mạng hết 

rồi vẫn  cứ  phải  đọa lạc,  không  ra khỏi  luân  hồi,  đây  không 

phải là cứu cánh. Ý nghĩa của một tầng nữa cao hơn là phải 

thoát  khỏi  mười  pháp  giới  mới  được  xem  là  cứu  cánh  chân 

thật.  Nếu  như  không  thể  thoát  khỏi  mười  pháp  giới,  chỉ  ở 

trong  pháp  giới  bốn  thánh  là  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ 

Tát, Phật (Phật ở trong mười pháp giới) thì vẫn là không cứu 

cánh. Không cứu cánh là có khổ, có nạn! 

Phật nói với chúng ta, phàm phu sáu cõi phải chịu cái khổ 

của  hai  loại  sanh  tử,  một  loại  là  “phần  đoạn  sanh  tử”  và 

một loại là “biến dịch sanh tử”. Chúng ta là một giai đoạn 

này,  rồi  một  giai  đoạn  khác,  đây  gọi  là  phần  đoạn  sanh  tử. 

Chúng ta thường nói “đời đời kiếp kiếp”, đây đều là thuộc về 

hiện tượng của phần đoạn sanh tử. Một loại khác là biến dịch 

sanh  tử.  Biến  dịch  là  biến  hóa,  không  có  phần  đoạn.  Ví  dụ 

nói chúng ta đi học ở trường, năm nay học tập vô cùng chăm 

chỉ nỗ lực, học tập rất vất vả, đến sang năm lên lớp, từ lớp 

một lên đến lớp hai, ví như năm lớp một chết rồi thì năm lớp 

hai sanh ra, đây gọi là biến dịch. Thật ra đây hoàn toàn không 

phải từng đoạn, từng đoạn một mà là biến dịch. Mỗi lần bạn 

dùng  một  phần  công  sức  rất  vất  vả  mới  đem  cảnh  giới  của 

mình nâng cao lên một cấp, đây gọi là biến dịch. Trong sáu 

cõi có hai loại sanh tử là biến dịch sanh tử và phần đoạn sanh 

tử, nhưng pháp giới bốn thánh thì phần đoạn sanh tử không 

còn nữa, chỉ còn biến dịch sanh tử. Biến dịch cũng rất khổ, tu 

hành cũng tương đối khổ. Hai loại sanh tử này đều không còn 

nữa thì mới gọi là cứu cánh. Cho nên cứu cánh đích thực là ở 

100 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Nhất Chân Pháp Giới, chúng ta nhất định phải biết, như vậy 

bạn mới có thể lý giải tại sao Phật không chỉ là nói sáu cõi 

khổ, mà mười pháp giới đều khổ. 

Nỗi khổ của sáu cõi thì trong Kinh Phật đã nói quá nhiều, 

quá nhiều rồi, nói Dục Giới khổ, Sắc Giới khổ, Vô Sắc Giới 

khổ. Dục Giới khổ thường nói là Tam khổ, Bát khổ, thảy đều 

phải  chịu.  Chúng  ta  ở  Dục  Giới,  đời  sống  quả  thật  khổ  vô 

cùng.  Người  cõi  Trời  Sắc  Giới  không  còn  “khổ  khổ”  nữa, 

cũng  tức  là  họ  không  còn  bát  khổ,  nhưng  họ  còn  có  “hoại 

khổ”,  còn  có  “hành khổ”.  Chữ  “hoại” này  chính là  mọi  thứ 

không thể thường trụ, không thể trụ thế vĩnh cửu, nó sẽ biến 

hoại. Giống như chúng ta xây một ngôi nhà, ngôi nhà này dù 

bạn xây tốt đi nữa thì sau 200 năm, 300 năm nó vẫn bị sụp 

đổ,  vẫn  bị  hư  hoại.  Khi  hư  hoại  thì  khổ  liền  hiện  tiền,  loại 

này là thuộc về “hoại khổ”. Chúng ta thử nghĩ, có vật chất gì 

mà không bị thay đổi? Thân người mỗi năm một già yếu, già 

yếu là hoại khổ. Chúng ta nhất định phải biết rằng, tất cả mọi 

hiện tượng vật chất đều không thể bảo tồn trường cửu, kể cả 

cơ thể của mình. 

“Hành  khổ”  là  từng  sát-na  biến  đổi  không  ngừng.  Lấy 

con  người  chúng  ta  để  nói,  bạn  không  có  cách  gì  giữ  được 

tuổi  thanh  xuân  vĩnh  viễn.  Con  người  không  phải  già  theo 

mười  năm  một,  không  phải  già  theo  từng  năm  một,  mà  lão 

hóa theo từng sát-na. Sự biến đổi theo sát-na gọi là hành khổ. 

Người Trời Sắc Giới tuy không có “khổ khổ” như sinh, lão, 

bệnh,  tử,  cầu  không  được,  ái  biệt  ly,  v.v…  những  thứ  này 

người Trời Sắc Giới không có, nhưng mà họ có hoại khổ, có 

hành khổ. Đến người Trời Vô Sắc Giới thì ngay cả thân thể 

cũng không  cần nữa,  đây  là  phàm  phu  cao  cấp  ở  trong tam 

giới. Chúng ta đọc trong “Lão Tử”, Lão Tử rất cảm thán nói: 

“Ta sở dĩ có đại hoạn là vì ta có thân, ta có khổ nạn lớn nhất 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

101 

là ta có thân thể”. Người Trời Sắc Giới không cần thân thể 

nữa,  bình  thường  chúng  ta  gọi  là  “linh  giới”.  Vô  Sắc  Giới 

mới  là  linh  giới  chân  thật.  Họ  không  có  thân  thể  nên  họ 

không  cần  cung  điện,  cũng  không  cần  hoàn  cảnh  cư  trú. 

Không  có  thân  thể  là  họ  không  có  hoại  khổ,  nhưng  họ  có 

hành khổ. Hành khổ chính là cảnh giới này của họ không thể 

giữ nguyên vĩnh viễn. Phật nói thời gian dài nhất mà họ có 

thể duy  trì  là  tám  vạn  đại  kiếp,  đây  là  mức  tối  đa.  Khi  tám 

vạn đại kiếp hết rồi họ vẫn phải đọa lạc, vẫn phải chịu luân 

hồi  sanh  tử.  Thế  Tôn  ở  trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói  tam  giới 

thảy đều khổ, ví dụ nói “Nhà lửa tam giới” hay “Tam giới bất 

an”.  Phật  nói  những  lời  này  đều  là  cảnh  tỉnh  chúng  ta,  để 

chúng ta ở trong đây mà giác ngộ. Người nhất định phải lập 

chí vượt thoát tam giới. Vượt thoát tam giới mới chân thật lìa 

khổ được vui. Thoát khỏi tam giới được vui là vui nhỏ, trong 

Phật  pháp  gọi  là  tiểu  quả  Nhị  thừa,  là  thuộc  về  vui  nhỏ, 

không phải thật vui. Vui thật là phải thoát khỏi pháp giới bốn 

thánh. Chúng ta ở chỗ này nói Bồ Tát đều là nói Pháp Thân 

Đại Sĩ. Pháp Thân Đại Sĩ nhìn thấy tình trạng của chúng sanh 

trong  sáu  cõi  mười  pháp  giới  đều  cảm  thán  sâu  sắc,  những 

người này thật đáng thương, nhất định phải giúp đỡ họ. 

Từ-bi-hỷ-xả, bốn pháp này là thiên nhân tu. Nếu như đầy 

đủ thập thiện, đem thập thiện thực tiễn vào từ bi hỷ xả, cho 

dù bạn không học Phật, không biết có Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, quả báo tương lai của bạn là ở cõi trời,  mức thấp 

nhất  cũng  là  ở  Trời  Dục  Giới.  Dục  Giới  có  sáu  tầng  trời. 

Tầng trên thù thắng hơn tầng dưới, tầng trên phước báo lớn 

hơn  tầng  dưới.  Nếu  như  có  thể  lìa  tướng  tu  phước,  “lìa 

tướng” thì tâm thanh tịnh, chúng ta thông thường nói là đắc 

định rồi, tùy theo định công của bạn sâu hay cạn mà bạn đi 

lên đến Sắc Giới hay Vô Sắc Giới. Đối với phàm phu chúng 

102 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ta,  Phật  dùng  phương  pháp  gì  giúp  chúng  ta  vậy?  Có  phải 

trước tiên giúp chúng ta sanh thiên rồi sau đó mới từ từ giúp 

chúng  ta  thăng  hoa  lên  phải  không?  Không  phải  vậy!  Nếu 

như Phật dùng loại phương pháp này là có lỗi với chúng sanh 

rồi.  Phương  pháp  mà  Phật  dùng  là  phương  pháp  “tùy  cơ 

nhiếp  giáo”,  nhất  định  xem  căn  cơ  của  chúng  sanh.  Người 

căn cơ lợi thì dạy bạn ở trong một đời liền thành vô thượng 

đạo,  Phật  mới  không  cô  phụ  chúng  ta.  Người  căn  cơ  độn, 

cũng  tức  là  người  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  rất 

nặng  thì  dần  dần  giúp  bạn  nâng  cao  lên  thêm,  nhất  định 

phòng ngừa bạn đọa lạc. Phương pháp này chính là bộ Kinh 

điển này. Bộ Kinh điển này phân lượng không lớn, nhưng là 

pháp cơ bản tu hành của nhà Phật. 

Cuối cùng công đức lợi ích thù thắng chính là “Mẫn chư 

chúng sanh, thường bất yếm xả”, bi mẫn tất cả chúng sanh 

không biết mệt mỏi, cũng không từ bỏ. Từ chỗ này chúng ta 

liền  có  thể  thể  hội  được,  nhà  Phật  thường  nói  “ở  trong  cửa 

Phật không bỏ một ai”. Lời nói này là hoàn toàn chính xác, 

Phật  không  bỏ  một  ai!  Nhưng  chúng  ta  phải  nhớ  kỹ,  trong 

Phật  pháp  lại nói:  “Phật  không độ  người  không  có  duyên”. 

Phật quả thật không bỏ một ai, nhưng tại sao lại nói “không 

độ  người  không  có  duyên”?  “Không  có  duyên”  là  ý  gì? 

Không có duyên là chúng sanh không tiếp nhận, Phật không 

có cách gì đối với họ. “Không độ”, ý nghĩa ở đây là tạm thời 

không độ. Nhìn thấy chúng sanh đến khi nào chịu tiếp nhận 

thì Phật liền đến ngay, cảm ứng đạo giao, cảm ứng hiện tiền, 

quyết không sai giờ. Đến khi nào bạn muốn Phật giúp đỡ bạn 

thì Phật liền đến. Phật giúp đỡ bạn, bạn không chịu tiếp nhận, 

bạn cự tuyệt, bạn bài xích thì Phật liền đi. Phật đến là từ bi, 

Phật đi cũng là từ bi. Tại sao nói Ngài không đến cũng là từ 

bi  vậy?  Bởi  vì  duyên  chưa  chín  muồi,  đến  rồi  bạn  không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

103 

những  không  tiếp  nhận  mà  còn  phỉ  báng,  còn  muốn  làm 

nhục.  Phỉ  báng  Thánh  hiền  tội  lỗi  rất  nặng,  cho  nên  Ngài 

không đến là để bạn tránh phỉ báng, phỉ nhục, không để bạn 

tạo tội nghiệp. Đây là sự từ bi của Phật, chúng ta nhất định 

phải hiểu được đạo lý này. 

Chúng ta ngày nay trông mong Phật đến giúp đỡ, tại sao 

Phật không đến? Nói lời thành thật, cái tâm trông mong này 

của chúng ta không phải tâm chân thành. Bản thân chúng ta 

không  biết  nhưng  Phật  biết.  Bạn  trông  mong,  quả  thật  Phật 

có  đến,  nhưng  đến  rồi  bạn  lại  không  tin,  bạn  cũng  không 

thèm để ý, nhất định bạn sẽ khởi loại phiền não này. Phật có 

trí  tuệ  chân  thật,  Phật  biết  khi  nào  nên  đến,  khi  nào  không 

nên  đến.  Tuy  không  đến,  nhưng  hằng  ngày  Phật  vẫn  đang 

quan  sát  hành  vi  của  chúng  ta,  Ngài  hoàn  toàn  biết  rõ  như 

trong  lòng  bàn  tay.  Nhìn  thấy  chúng  ta  tạo  tội nghiệp,  nhìn 

thấy chúng ta đọa lạc tam đồ, nhìn thấy chúng ta thọ khổ báo, 

lúc này tại sao Phật không đến cứu chúng ta vậy? Cứu không 

nổi! Không phải Phật không cứu, mà là vô phương cứu. Đợi 

chúng  ta  thọ  hết  ác  báo  ở  tam  đồ  rồi,  đau  khổ  thọ  hết  rồi, 

trong  tâm  ta  nghĩ  đến  việc  hướng  thiện,  lúc  này  Phật  mới 

hiện  tiền.  Cho  nên  nhất  định  phải  biết,  chư  Phật  Như  Lai, 

Pháp Thân Đại Sĩ tuyệt đối không hề xa lìa chúng ta. Thực tế 

mà nói là các Ngài ở xung quanh chúng ta mọi lúc, mọi nơi, 

không đâu không có, nhưng chỉ là ẩn chứ không hiện. Chúng 

ta không nhìn thấy, không nghe thấy các Ngài, lục căn không 

tiếp xúc được, nhưng mà quả thật các Ngài ở cận kề chúng 

ta, ở xung quanh chúng ta. Các Ngài hiểu về chúng ta quá rõ 

ràng.  Bản  thân  chúng  ta  không  có  cách  gì  hiểu  rõ  về  chính 

mình, nhưng các Ngài hiểu rõ. Thế Tôn ở chỗ này dạy chúng 

ta phải học Bồ Tát. Phải học Bồ Tát chính là phải nghiêm túc 

nỗ lực tu thập thiện nghiệp, đem thập thiện nghiệp thực tiễn 

vào đại từ trang nghiêm, đại bi trang nghiêm. 

104 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Hiện  nay,  thế  gian  này  chúng  ta  đã  bắt  đầu  giác  ngộ,  tuy 

chưa có đại giác, chỉ là giác ngộ rất nhỏ, nhưng so với người 

chưa giác ngộ là thù thắng nhiều rồi. Chúng ta có nghĩa vụ, có 

trách  nhiệm  giúp  đỡ  chúng  sanh  chưa  giác  ngộ,  giúp  họ  giác 

ngộ. Nhất định phải có năng lực biện biệt thiện ác, nhất định 

phải tin tưởng gieo nhân thiện, được quả thiện; tạo nghiệp ác, 

nhất định gặt ác báo. Phải tin sâu, không nghi, như vậy một 

cách tự nhiên bạn sẽ có thể đoạn ác tu thiện. Chúng ta muốn 

giúp đỡ người, bắt đầu giúp từ đâu vậy? Thử xem cách làm của 

Phật Bồ Tát, chúng ta sẽ có được sự gợi ý. Phật Bồ Tát giúp đỡ 

chúng sanh là giáo hóa. Tại sao chúng sanh tạo ác vậy? Là do 

mê hoặc. Từ đó cho thấy, giáo dục là cách thức quan trọng nhất 

giúp đỡ chúng sanh tiêu tai  miễn nạn, lìa khổ được vui.  Phật 

Thích Ca Mâu Ni cả đời dạy học, chúng ta học Phật đã nhiều 

năm, cũng luôn luôn đang làm công tác dạy học. Duyên hiện 

nay với trước đây không giống nhau. Trước đây người ủng hộ 

chúng  ta  không  nhiều,  sự  cúng  dường  của  đồng  tu  đối  với 

chúng ta cũng rất ít. Hiện nay tình hình này chuyển biến tốt rồi, 

người  cùng  học  chung  với  chúng  ta  nhiều,  cúng  dường  cũng 

nhiều. Số cúng dường này nhiều rồi, chúng ta dùng để làm gì? 

Tuyệt  đối  không  phải  xây  đạo  tràng.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

không có xây đạo tràng. Khi có sự cúng dường nhiều như vậy, 

chúng ta cần phải đi làm giáo dục. Chúng ta xây trường học, 

giúp đỡ nhà trường. Như năm xưa chúng tôi lập quỹ học bổng 

trong nhà trường, gần như cũng đã làm mười năm rồi. Ở Trung 

Quốc  đại  lục,  chúng  tôi  đã  xây  khoảng  hơn  100  trường  học, 

trong đây lập quỹ học bổng. Hiện nay cúng dường càng nhiều 

hơn, chúng ta không chỉ lập quỹ học bổng, mà còn có thể xây 

trường học, giúp đỡ dân chúng địa phương khu vực xa xôi hẻo 

lánh. Lần này cư sĩ Lý Mộc Nguyên đến Trung Quốc nội lục, 

đã đi một số nơi, nhìn thấy những nơi này vẫn còn nghèo khổ, 

lạc hậu như xưa. Chúng ta làm thế nào giúp đỡ họ? Nhất định 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

105 

phải xây trường học, để các em nhỏ ở những nơi này đều có thể 

tiếp nhận giáo dục. Chỉ có tiếp nhận giáo dục thì đời sống của 

họ mới được cải thiện. Đây là biện pháp căn bản. Chúng ta làm 

trường tiểu học trước, tiếp theo đó làm trung học, sau đó mới 

làm đại học. Tháng năm, tôi nhận lời họ, đến Trung Quốc xây 

100 phòng học. Cư sĩ Lý sau khi đi xem rồi trở về, tôi bèn nói 

với ông, chúng ta tận sức lực một đời này, toàn tâm toàn lực 

xây trường học, làm nhiều việc thiện hơn, quyết không giới hạn 

ở 100 phòng, chúng ta hy vọng có thể xây 1.000 phòng, 10.000 

phòng,  100.000  phòng,  1.000.000  phòng.  Chúng  ta  toàn  tâm 

toàn  lực  xây  trường  học,  đây  là  thuộc  về  “Mẫn  chư  chúng 

sanh, thường bất yếm xả”. Nơi càng khổ nạn thì càng phải đi. 

Tối hôm qua, tôi mời cư sĩ Lý soạn một bài chuẩn bị, hy vọng 

ông đem những cảm tưởng, những điều thấy nghe của lần đến 

viếng thăm Trung Quốc này báo cáo cho đại chúng biết. Chúng 

ta làm một đĩa phim tài liệu đem lưu hành, để mọi người hiểu 

được tình cảnh những đời sống gian khổ của nội lục, nhằm kêu 

gọi  đồng  tu  chúng  ta  phải  cố  gắng  nỗ  lực  đi  giúp  đỡ  họ  cải 

thiện. Cải thiện xuất phát từ trong giáo dục, đây chắc chắn là 

chính  xác.  Tiền  này  dùng  chắc  chắn  là  công  đức,  chắc  chắn 

không tạo tội nghiệp. 




**************** 

 

Kinh văn: “Hỷ trang nghiêm cố, kiến tu thiện giả, tâm 

vô hiềm tật”. 

Đoạn này là nói thập thiện nghiệp đạo thực tiễn vào trong 

tâm hỷ của tứ vô lượng tâm, họ được lợi ích thù thắng là nhìn 

thấy người tu thiện mà trong tâm không sinh ra đố kỵ. Không 

những không có tâm tật đố, mà còn có thể sinh tâm tùy hỷ, 

đây gọi là “tùy hỷ công đức” ở trong mười nguyện Phổ Hiền, 

điều này vô cùng quan trọng. 

106 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ngạo mạn, tật đố là phiền não vô cùng nghiêm trọng, Thế 

Tôn đem nó xếp vào phía sau của tham-sân-si. Tật đố là hiện 

tượng được sinh ra từ trong sân hận và ngạo mạn. Cái phiền 

não này là chướng ngại vô cùng nghiêm trọng đối với sự tu 

hành của chúng ta, không những là bạn không thể thành tựu 

trong pháp xuất thế, mà ngay cả pháp thế gian cũng luôn luôn 

bị  phiền  não  này  phá  hoại  sạch.  Nếu  muốn  thành  tựu  pháp 

thế  xuất  thế  thì  điều  quan  trọng  hơn  cả  là  giữa  người  với 

người  phải  đối  xử  bình  đẳng,  chung  sống  hòa  mục.  Đây  là 

đạo lý lớn, là chân lý, chúng ta cần phải làm như vậy. Nếu 

như  không  thể  làm  như  vậy,  tức  là  chúng  ta  sai  lầm,  đây 

chính là nghiệp chướng, nhà Phật gọi là tạo nghiệp. 

Tại  sao  chúng  ta  nhất  định  phải  đối  xử  bình  đẳng, 

chung sống hòa mục? 

Trong  Kinh  Đại  thừa  nói  với  chúng  ta,  hư  không  pháp 

giới tất cả chúng sanh đều là “duy tâm sở hiện, duy thức sở 

biến”. Nếu chúng ta nói nó là thể cộng đồng là đã cách một 

lớp rồi. Nhưng nói cách này người sơ học vẫn có thể thể hội 

được, nói lời thật thì họ sẽ không thể hội được. Lời thật là gì 

vậy? Đó chính là một thể, không phải nói “thể cộng đồng”, 

thế nhưng chúng ta đã mê  mất tự tánh, đã  mê  mất  một thể. 

Mê-ngộ là ở chỗ này, chánh-tà cũng tại chỗ này, trong Kinh 

thường  nói  là  “điên  đảo  rối  loạn”.  Bạn  điên  đảo  ở  chỗ  nào 

vậy? Là ngay tại chỗ này. Bạn có thể nhìn thấy sự thật này, 

nhìn  thấy  chân  tướng  này,  đây  gọi  là  “kiến  đạo  vị”.  “Kiến 

đạo” là Bồ Tát viên giáo sơ trụ. Bồ Tát sơ trụ kiến đạo, nhìn 

thấy  chân  tướng  sự  thật,  họ  thật  sự  hiểu  rõ,  thật  sự  sáng  tỏ 

rồi, về sau là “tu đạo vị”. Chúng ta ngày nay sở dĩ tu như thế 

nào  cũng  tu  không  giống  là  do  chưa  có  thấy  đạo.  Chưa  có 

kiến  đạo,  khởi  tu  đương  nhiên  là  tu  mù,  luyện  mò.  Trong 

Kinh Cô-ran của Hồi Giáo nói cũng vô cùng hay: “Chúng ta, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

107 

nhân  loại  trên  địa  cầu  này  là  cùng  một  tổ  tiên”.  Nhân  loại 

trên  toàn  thế  giới  đều  là  con  cháu  của  A-đam  và  Ê-va,  cho 

nên chúng ta vốn dĩ là anh chị em, là người một nhà. Đây là 

nói từ trên sự. Phật pháp là nói từ trên lý, nên nói được viên 

mãn hơn. Anh em chị em tương tranh, anh em chị em tàn sát 

lẫn nhau, đây là sự việc bi thương biết bao. 

Trên thế giới này, mỗi một khu vực nhân loại sinh sống 

đều là con cái do một tổ tiên sinh ra, phân bố ra mỗi khu vực, 

hình thành chi phái khác nhau, dân tộc khác nhau. Kinh Cô-

ran nhắc nhở chúng ta nhận thức, mục đích là hy vọng mọi 

người  có  thể  thật  sự  đạt  đến  đối  xử  bình  đẳng,  chung  sống 

hòa mục, tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hỗ trợ hợp 

tác và hy vọng đạt đến chí thiện. Giáo nghĩa của họ là phản 

đối chiến tranh, khao khát tự do hòa bình. Kinh điển của nhà 

Phật thì nói sâu sắc hơn, đích thực có lý luận viên  mãn, có 

phương pháp tu học chu đáo tường tận từ lý đến sự. Đây mới 

là đại viên mãn chân thật. Trong Kinh luận, Phật thường hay 

dạy người phải thường sinh tâm hoan hỷ. Thử hỏi, tâm hoan 

hỷ làm thế nào sinh ra được? Chúng ta đều hy vọng thật hoan 

hỷ,  nhưng tại  sao tâm  hoan hỷ  không sinh  ra được vậy?  Vì 

cái  tâm  hoan  hỷ  này  bị  che  đậy,  bị  chướng  ngại  rồi,  trong 

Phật pháp gọi là sở tri chướng với phiền não chướng. Hoan 

hỷ  là  tánh  đức.  Trong  “Luận  Ngữ”,  điển  tích  của  nhà  Nho, 

câu  nói  đầu  tiên  là:  “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt 

hồ”. Chữ “Duyệt” đó chính là chữ “Hỷ” ở đây. Tại sao vậy? 

Cái “Hỷ” này không phải hoan hỷ do thú vui bên ngoài kích 

thích, không phải từ bên ngoài đến mà là từ nội tâm sản sinh 

ra,  cho  nên  gọi  là  “Duyệt”.  “Duyệt”  là  từ  nội  tâm  sinh  ra, 

“Lạc”  là  hoàn  cảnh  bên  ngoài  kích  thích.  Chữ  “Hỷ”  ở  chỗ 

này là hỷ duyệt, không phải hỷ lạc. Hỷ duyệt từ đâu mà có 

vậy? Học nhi thời tập chi. Trong “Tam Tự Kinh” cũng nói: 

“Nhân bất học, bất tri nghĩa”. Nghĩa là gì vậy? Là đạo lý làm 

108 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

người,  đạo  lý  sống,  đạo  lý  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật.  Bạn 

không  học  thì  làm  sao  biết?  Chúng  ta  có  thể  thấy  việc  học 

quá quan trọng. Học ở đâu vậy? Nhất định là tiếp nhận giáo 

huấn thánh hiền. Bậc thánh hiền là người từng trải chân thật, 

họ là người học tập có thành tựu viên mãn. 

Tiêu chuẩn ở trong Phật pháp là minh tâm kiến tánh, đây 

là đại thánh đại hiền. Chúng ta là phàm phu thường tình, tư 

tưởng, kiến giải, hành vi đều có lỗi lầm, không thể không có 

lỗi  lầm.  Người  không  có  lỗi  lầm  đều  là  thánh  nhân,  còn  là 

phàm phu thì đâu có lý nào mà không có lỗi lầm? Chúng ta 

thông thường nói, người có thiện căn sâu dày là người thông 

minh, người có trí tuệ, thừa nhận mình có lỗi lầm. Thừa nhận 

mình có lỗi lầm thì mới chịu học. Tiến thêm một bước nữa là 

họ hiếu học, thích học tập, thích đi theo các bậc thánh hiền, 

không xa rời giáo huấn thánh hiền. Đây là người có thiện căn 

sâu dày, là người thông minh, người có trí tuệ. Nghe đến giáo 

huấn thánh hiền liền sợ hãi, mệt mỏi, muốn xa lìa, đây là hiện 

tượng của nghiệp chướng sâu nặng. Bản thân chúng ta trong 

quá trình học tập, xung quanh có không ít bạn học, chỉ  cần 

mình lưu ý thật kỹ thì chúng ta có thể nhìn thấy rất rõ ràng, 

rất  minh  bạch  những  hiện  tượng  này.  Phàm  là  người  hiếu 

học,  mặc  dù  tư  chất  chậm  lụt  một  chút  cũng  có  thành  tựu. 

Phàm  là  người  nghiệp  chướng  nặng,  không  ưa  thích  học, 

không  muốn học,  nghe thấy  giáo huấn  thánh hiền liền  chán 

ngán  mệt  mỏi,  những  người  này  cả  đời  đọa  lạc,  trong  pháp 

thế xuất thế đều không có thành tựu. Chúng ta thấy quá nhiều 

những  điển  hình  này  rồi.  Thấy  chỗ  hay  của  người  khác  là 

trong tâm sanh đố kỵ, cái phiền não này có từ lúc chào đời. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ thì thấy, trẻ con hiện nay thông minh, 

trong  khoảng  sáu  tháng  đến  một  tuổi,  hai  đứa  trẻ  tập  trung 

lại, một đứa trên tay đang cầm kẹo, một đứa không có gì cả, 

bạn thấy đứa bé đó liền tật đố, sân hận đều biểu hiện ở trên 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

109 

nét mặt, trên động tác của nó. Ai dạy nó? Không có ai dạy nó 

cả.  Cho nên  chúng ta  biết  được,  đây  là  phiền  não  có  từ  lúc 

chào đời. Nếu như không học, không hiểu được đạo lý này, 

tùy thuận tập khí dần dần hình thành, cái phiền phức đó lớn 

rồi.  Cổ  đức  thường  nói:  “Tập  từ  nhỏ  thành  bản  tánh,  tập 

quen thành tự nhiên”. Khi trở thành tập khí rồi thì khó sửa 

đổi. Loại tập khí này lại đi theo phước báo của họ. Nếu họ 

không có phước báo, thì tuy tạo nghiệp nhưng vẫn không tạo 

nghiệp  lớn  được.  Nếu  như  họ  có  phước  báo  lớn  thì  chuyện 

phiền phức sẽ lớn rồi, họ sẽ hại người, họ sẽ làm tổn hại xã 

hội,  thậm  chí  là  làm  tổn  hại  cả  một  quốc  gia  dân  tộc.  Tội 

nghiệp này kết quả chắc chắn đọa tam đồ địa ngục. Vì vậy, 

con người sao có thể không tiếp nhận giáo dục? 

Trong giáo dục thì giáo dục thánh hiền là quan trọng hơn 

cả, dứt khoát không được lơ là. Người Trung Quốc cổ đại đối 

với điều này vô cùng coi trọng, xem điều này là việc đại sự 

hàng đầu của đời người. Ngược lại vào thời đại này, chúng ta 

coi  trọng  về  mặt  khoa  học  kỹ  thuật,  coi  trọng  về  mặt  phát 

triển kinh tế công thương nghiệp, đã lơ là giáo dục nhân văn, 

lơ là giáo dục luân lý đạo đức. Cho nên ngày nay tuy khoa 

học kỹ thuật, công thương nghiệp phát triển, nhưng tạo thành 

kết quả mà chính bản thân chúng ta cảm nhận là toàn thế giới 

nhân tâm sợ hãi bất an. Nguyên nhân này rốt cuộc do đâu? 

Sáng hôm nay tôi nhìn thấy có một bản photocopy đặt ở trên 

bàn của tôi, trong đó nói vi rút Ai-ba-la có lẽ đã bùng phát ở 

châu Phi rồi. Hiện nay nhà khoa học đành phải bó tay đối với 

loại vi rút này, không biết nó từ đâu ra, có khi biến mất cũng 

không biết nó biến đi đâu? Thật sự là đến không biết, đi cũng 

chẳng hay. Đây là thuộc về một trong những kiếp nạn. Trong 

mắt  người  học  Phật  chúng  ta  đây  là  quả  báo  gì?  Sao  con 

người  lại  gặp  phải  khổ  nạn  lớn  như  vậy?  Nhìn  thấy  những 

hiện tượng này càng khiến chúng ta cảm thấy tầm quan trọng 

110 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

của giáo dục. Ngày nay muốn cứu vãn kiếp nạn của thế gian, 

ngoài  giáo  dục  ra  thì  không  còn  cách nào  khác.  Trong giáo 

dục, điều quan trọng nhất là giáo dục nhân quả, giáo dục luân 

lý,  đạo  đức.  Luân  lý,  đạo  đức đều  xây  dựng trên  cơ  sở  của 

nhân quả. Chúng ta hiểu rõ rồi, chúng ta hy vọng đại chúng 

xã  hội  cũng  hiểu  rõ,  nhất  định  phải  đoạn  ác  tu  thiện.  Phật 

thường  hay  khuyên  dạy  chúng  ta  tích  lũy  công  đức.  Trong 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo nói rất hay, khuyên dạy chúng 

ta ngày đêm thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, 

quan sát thiện pháp, không cho phép mảy may bất thiện 

xen  tạp.  Đây  chính  là  “chỉ  ư  chí  thiện”  trong  lý  tưởng  của 

nhà Nho. Thật sự tâm thiện, hạnh thiện thì tai nạn sẽ không 

còn, đây đích thực là giải quyết vấn đề từ căn bản. Chữa trị là 

từ  trên  cành  lá,  căn  bản  là  phải  từ  trên  tâm  địa,  chuyển  ác 

thành thiện, chuyển mê thành ngộ. Phải đem ý niệm tự tư tự 

lợi,  ý  niệm  cầu  danh  vọng  lợi  dưỡng,  ý  niệm  ham  muốn 

hưởng  thụ  ngũ  dục  lục  trần  đoạn  sạch,  những  thứ  này  chắc 

chắn không phải là sự việc tốt. Tham-sân-si sẽ chiêu đến biết 

bao nhiêu tai họa mà bạn không sao ngờ đến, Phật gọi nó là 

tam độc phiền não. Tất cả mọi mầm độc đều là sinh ra từ đây. 

Từ trong nội tâm chúng ta đem tam độc tham sân si nhổ sạch 

thì mầm độc bên ngoài sẽ không còn. Lời nói này người học 

khoa học không tin, nhưng người học Phật chúng ta tin sâu, 

không  nghi.  Cần  phải  đem  căn  bản  phiền  não  buông  bỏ  thì 

tâm hoan hỷ mới có thể thường luôn sinh khởi. 

“Học  nhi  thời  tập  chi”.  Chúng  ta  ngày  nay  học  thập 

thiện nghiệp đạo phải “thời tập”, tức là từng giây từng phút 

đem  thập  thiện  nghiệp  thực  tiễn  vào  trong  đời  sống  chúng 

ta,  thì  tâm  hoan  hỷ  này  liền  có  thể  sanh  khởi  được.  Tâm 

lượng rộng lớn, từ bi hỷ xả đối xử tất cả chúng sanh, không 

chỉ là chúng sanh hữu tình, mà chúng sanh vô tình cũng bao 

gồm ở trong đó. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

111 

Kinh văn: “Xả trang nghiêm cố, ư thuận vi cảnh, vô ái 

huệ tâm”. 

Đây  là  đoạn  cuối  cùng  của  tứ  vô  lượng  tâm.  Bồ  Tát  tu 

hành  thập  thiện  nghiệp  đạo  thực  tiễn  vào  trong  tâm  xả,  họ 

được  lợi  ích  công  đức  thù  thắng  là  “ư  thuận  vi  cảnh,  vô  ái 

huệ tâm”. 

Chúng  ta  đọc  đến  câu  này  thì  phải  nghĩ  đến  thanh  tịnh, 

bình đẳng, chánh giác, từ bi. Những yếu lĩnh này khi nói thì 

dễ, nhưng tại  sao  chúng ta  không làm  được?  Chính là  chưa 

có tu tâm xả. Nếu như thật sự có thể tu “từ bi hỷ xả” thì chân 

tâm, tánh đức của chúng ta tự nhiên sẽ hiện tiền. Từ bi hỷ xả 

là tánh đức, ở trong tự tánh tất cả chúng sanh vốn dĩ đầy đủ, 

Vương  Dương  Minh  gọi  là  “lương  tri  lương  năng”,  không 

phải đến từ bên ngoài. Nhưng phàm phu lục đạo từ kiếp lâu 

xa đến nay đã mê mất tánh đức rồi. Chúng ta phải nghe cho 

rõ, đây là “mê mất”, hoàn toàn không phải thật sự mất, chỉ 

mê  mất  mà  thôi.  Nếu  như  chúng  ta  thật  sự  giác  ngộ  rồi  thì 

tánh đức lập tức phục hồi. 

“Xả”  là  buông  xả,  tại  sao  chúng  ta  không  buông  xả? 

Không  buông  xả  là  bởi  vì  chưa  thấy  rõ.  Lúc  mới  học  Phật, 

Đại Sư Chương Gia dạy tôi hai câu: “Nhìn thấu, buông bỏ”. 

Hai câu nói này bắt đầu làm từ đâu vậy? Là bắt đầu từ “xả”. 

Thầy  dạy  tôi  bắt  đầu  làm  từ  “bố  thí”  (bố  thí  chính  là  xả). 

Nhưng chữ “xả” ở chỗ này có nghĩa thú tinh vi, huyền diệu 

hơn,  đó  chính  là  trong  thuận  cảnh,  nghịch  cảnh  (“vi”  là 

nghịch cảnh) tu tâm bình đẳng, tu tâm thanh tịnh; thuận cảnh 

không có tham ái, nghịch cảnh không có sân hận. Nếu ở chỗ 

này  dùng  công  phu  chân  thật,  tâm  địa  chúng  ta  sẽ  đạt  đến 

bình lặng, bình đẳng, thanh tịnh, chân tâm hiện tiền. Sự việc 

này khi nói thì dễ, khi làm thì khó, quả thật đúng là quá khó. 

Chúng  ta  cũng  biết  đây  là  đúng,  đây  là  tốt,  nhưng  tập  khí 

112 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phiền não không buông xả, hay nói đúng hơn, chính là không 

xả được. Không xả được thì công phu của bạn không có cách 

gì tiến bộ. Đây là công phu gì vậy? Xin thưa với quí vị, đây 

là công phu nhập môn Phật pháp. Nếu như không thể thấy rõ, 

không thể buông xả (thấy rõ là trí tuệ, buông xả là công phu), 

thì bạn không cách gì thấy đạo chứ đừng nói là tu đạo. Đạo ở 

đâu, bạn tuyệt nhiên còn không nhìn thấy thì bạn tu cái gì? 

Cho  nên  cảnh  giới  này,  nếu  thật sự  thành  tựu  rồi thì đây  là 

“Kiến đạo vị”. 

Tứ vô lượng tâm là cái mà thiên nhân tu. Họ tu thập thiện 

nghiệp, tu tứ vô lượng tâm nên cảm được phước báo ở trên 

trời.  Họ  có  thấy  đạo  hay  chưa  vậy?  Chưa!  Tại  sao  chưa  có 

thấy  đạo  vậy?  Vì  ngã  chấp  chưa  có  phá.  Đối  với  cảnh  giới 

thuận,  nghịch  có  thể  không  động  tâm  là  rất  khá  rồi,  đây  là 

tiền phương tiện cho thấy đạo, chúng ta thông thường gọi là 

công phu dự bị. Nếu như có thể xả danh vọng lợi dưỡng, xả 

sự hưởng thụ ngũ dục lục trần, mà ý niệm “ngã” đó vẫn còn 

thì không thể thấy đạo. 

Trong  kiến  tư  phiền  não,  điều  đầu  tiên  là  “Thân  kiến”. 

“Thân  kiến”  phá  rồi  thì  bốn  loại  kiến  khác  cũng  đồng  thời 

đều  phá  cả.  Thân  kiến  là  căn  bản.  Trong  Kinh  điển  thường 

nói tam giới, 88 phẩm kiến hoặc. Tám mươi tám phẩm kiến 

hoặc mấu chốt là ở “Thân kiến”. Không còn chấp trước cái 

thân  này  là  ta  nữa,  đây  là  quả  Tu  Đà  Hoàn,  sơ  quả vị  Tiểu 

thừa, là quả vị sơ tín của Bồ Tát Viên Giáo Đại thừa, đây là 

thấy đạo rồi. Chúng ta thử suy nghĩ, nếu như không hạ công 

phu ngay chỗ này thì chúng ta vĩnh viễn lảng vảng ở ngoài 

cửa Phật, muốn thành tựu thật khó! Điều này chứng tỏ trong 

tám vạn bốn ngàn pháp môn, bất kỳ pháp môn nào tu hành 

cũng đều không dễ dàng. Thế Tôn thấy rất rõ ràng, cho nên 

nói  với  chúng  sanh  thời  Mạt  Pháp  chúng  ta,  ngoài  tu  Tịnh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

113 

Độ, nương tựa vào uy lực gia trì theo bản nguyện tiếp dẫn 

vãng  sanh  của  A  Di  Đà  Phật  ra,  quả  thật  không  có  con 

đường thứ hai. Sự tiện lợi của pháp môn Tịnh Độ chính là 

không  cần  đoạn  phiền  não.  Ví  dụ  như  chúng  ta  nói  “Thân 

kiến”, “Thân kiến” chúng ta hoàn toàn chưa đoạn hết, chúng 

ta  dùng  công  phu  niệm  Phật  đè  xuống  (đè  xuống  là  không 

cho khởi hiện hành, cũng tức là không để khởi tác dụng. Có 

công  phu  như  vậy  là  có  thể  vãng  sanh),  cũng  tức  là  nói, 

“ngã” thật sự chưa có đoạn, nhưng có khi có thể đạt đến quên 

ngã tạm thời trong thời gian ngắn, đây gọi là “phục”. Cái này 

chúng  ta  nghiêm  túc  nỗ  lực  một  chút  là  có  thể  làm  được. 

Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng phải đã làm cho chúng ta thấy 

hay sao? Thân tâm thế giới, tất cả vạn duyên Ngài thảy đều 

buông bỏ, trải qua đời sống đơn giản nhất thì sẽ dễ dàng phục 

ngã chấp. Loại phương pháp tu học này giúp cho việc vãng 

sanh Tây Phương Tịnh Độ rất dễ dàng đạt được. Phật đã làm 

gương,  làm  mô  phạm  cho  chúng  ta  thấy.  Nếu  chúng  ta  thể 

hội được, có thể hiểu được ý của Phật, Phật tại sao phải làm 

cách này? Cách làm  này của Phật dạy chúng ta điều gì? Là 

dạy chúng ta buông xả. 

Chúng  ta  sống  ở  thế  gian  này,  nhất  định  phải  giác  ngộ 

mạng  sống  vô  cùng  mong  manh,  thế  gian  này  chắc  chắn 

không thể ở lâu, tất cả mọi cảnh giới đều như mây khói thoảng 

qua, xem chơi mà thôi. Có thứ gì bạn có thể nắm bắt được, có 

cái nào bạn có thể giữ được? Mọi thứ đều không giữ được, kể 

cả cái thân thể này của mình cũng không giữ được, huống hồ 

là  vật  ngoài  thân.  Do  đó  xả  là  điều nhất  định phải  làm.  Bạn 

muốn hỏi lý do gì? Không có lý do gì cả! “Xả” là chắc chắn 

chính xác, thuật ngữ nhà Phật nói: “Pháp vốn như vậy”. 

Tất cả chư Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, có vị 

nào  không  xả  đâu?  Chúng  ta  hãy  xem  28  tầng  trời,  tại  sao 

114 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trời có 28 tầng vậy? Chúng ta thấy rõ ràng, là do họ xả nhiều 

hay ít. Xả được ít thì vị trí của họ thấp, xả được nhiều thì vị 

trí của họ lên cao. Đối với ngũ dục lục trần, trên sự thì buông 

xả hết rồi, nhưng ý niệm chưa xả hết thì sanh thiên, sanh về 

Trời Dục Giới. Ý niệm hưởng thụ danh vọng lợi dưỡng, ngũ 

dục  lục  trần  đều  không  còn  nữa,  đều  xả  hết  thì  họ  sanh  về 

Trời Sắc Giới. Trời Sắc Giới còn có sắc thân, nếu như cái sắc 

thân này cũng xả bỏ luôn, cái ý niệm này đều không còn thì 

sanh về Trời Vô Sắc Giới. Điều này là rất rõ ràng, xả được 

càng nhiều thì địa vị sanh càng cao. Đến Như Lai quả địa cứu 

cánh, đem một phẩm sanh tướng vô minh cuối cùng của Bồ 

Tát Đẳng Giác cũng xả sạch luôn, thì chứng được quả vị cứu 

cánh viên mãn. Một phẩm sanh tướng vô  minh đó vẫn còn, 

chưa xả hết thì là Đẳng Giác Bồ Tát. Từ đó cho thấy, pháp 

thế xuất thế gian, sở dĩ nói với bạn nhiều phẩm vị như vậy, 

phẩm vị hình thành như thế nào? Chính là xả nhiều hay ít mà 

thôi.  Đạo  lý,  chân  tướng  sự  thật  này  chúng  ta  không  thể 

không biết. 

Thuận cảnh, người thế gian gọi là “sự sự như ý”, người 

thiện, người, vật mà bạn ưa thích, loại cảnh giới này dễ dàng 

khởi  tâm  tham  luyến  (trong  phiền  não  gọi  là  “ái  biệt  ly” 

chính  là  nói  về  cảnh  giới  này).  Nghịch  cảnh,  đời  sống  khó 

khăn  vất  vả,  người  ác,  oan  gia  đối  đầu  của  mình,  rơi  vào 

trong cảnh giới này thì tâm không tự tại, tâm sân hận dễ dàng 

hiện  tiền,  tiếng  oán  đầy  đường,  oán  trời,  trách  người.  Cảnh 

giới của phàm phu sáu cõi không ngoài như thế. 

Chúng  ta  không  rõ  chân  tướng  của  nhân  quả,  cho  nên 

thuận cảnh khởi tâm tham, nghịch cảnh khởi tâm sân hận, thế 

là nghiệp này càng tạo càng nặng, quả báo ngày càng đọa lạc 

xuống, muốn nâng lên thật là quá khó. Cho nên ở trong sáu 

cõi, chúng ta nhất định phải nhớ kỹ, đi lên thì quá khó, đọa 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

115 

lạc xuống thì rất dễ dàng. Như vậy chúng ta liền có thể thể 

hội được, chúng sanh luân hồi trong sáu cõi, lúc nào đời sau 

cũng tệ hơn đời trước, chỉ có gặp được giáo huấn thánh hiền 

mới có cơ duyên được nâng cao lên. Cái cơ duyên này không 

nhiều,  hiện  nay  trên  thế  giới  gần  bảy  tỉ  người,  được  mấy 

phần, mấy người ở trong đời gặp được giáo huấn thánh hiền? 

Trước đây một thế kỷ, người gặp được giáo huấn thánh hiền 

phần lớn đều được thăng tiến. Thế kỷ trước mắt này, cho dù 

gặp được giáo huấn thánh hiền vẫn cứ bị đọa lạc xuống thêm, 

nguyên  nhân  ở đâu  vậy?  Là  do không thắng  nổi  phiền  não, 

không ngăn nổi cám dỗ (hiện nay sức cám dỗ của xã hội này 

quá  lớn).  Ngạn  ngữ  thường  nói:  “Biết  rất  rõ,  không  nhẫn 

được”. Đạo lý mà thánh nhân nói không sai, rất hay, nhưng 

trong thực tế thì họ không nhẫn được. Không nhẫn được, cho 

nên  họ  không  thể  tùy  thuận  theo  giáo  huấn  thánh  hiền,  mà 

vẫn cứ tùy thuận theo tham-sân-si-mạn của mình, vẫn cứ tùy 

thuận tự tư tự lợi của mình thì đọa lạc như cũ. Biết rõ mà cố 

phạm thì có cách gì! Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này, hiểu 

cạn cợt vẫn không được, phải hiểu sâu lý của nó, hiểu sâu sắc 

chân tướng sự thật. 

Trước mắt, chúng ta có thể cố gắng hết sức nhẫn một 

chút thì tiền đồ là một vùng sáng lạn. Dù cho bạn không 

thể thoát khỏi sáu cõi nhưng bạn còn có thể giữ được thân 

người,  vẫn  có  thể  từ  thân  người  mà  thăng  tiến  lên,  sống 

những ngày hạnh phúc mỹ mãn. Nếu như bạn không nhẫn 

được,  vẫn  cứ  tùy  thuận  tập  khí  phiền  não  của  mình  thì 

nhất định đọa lạc xuống. Hiện nay đọa lạc xuống, nói lời 

thành  thật,  cơ  hội  đọa  lạc  địa  ngục  là  nhiều  nhất.  Bất  kể 

bạn  có  tin  lời  của  thánh  hiền  nói  hay  không,  không  phải 

nói không tin thì không bị đọa lạc. Có một số người nói, 

những  chuyện  của  tôn  giáo,  những  chuyện  của  quỷ  thần, 

tin  thì  có,  không  tin  thì  không  có,  lời  đơn  giản  như  vậy 

116 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng ta thật chẳng nên tin. Bạn tin vẫn có, không tin vẫn 

là có, sự việc này bất kể bạn tin hay không thì sự thật vẫn 

tồn tại. 

“Xả”, chữ này vô cùng quan trọng, từng giây từng phút 

phải  để  ở  trong  tâm,  phải  nhắc  nhở  chính  mình.  Hoan  hỷ 

xả, tận lực xả, có thể xả đến mức giống như Thích Ca Mâu 

Ni Phật là tốt nhất. Xả đến chỉ còn những gì cần thiết cho 

đời sống của mình, trong nhà Phật gọi là “y đơn”. Ta vẫn 

còn hai bộ quần áo thay đổi, tối ngủ còn có chăn đắp là đủ 

rồi,  những  thứ  khác  thảy  đều  không  cần.  Cho  nên  “xả”, 

chúng tôi có trải qua kinh nghiệm này, biết cái lợi ích này. 

Tại  sao  vậy?  Không  có  gánh  nặng  gì  cả,  ý  nghĩ  gì  cũng 

không  có,  vọng  tưởng  cũng  không  còn.  Toàn  bộ  gia  sản 

cõng trên người, bạn còn có vọng tưởng gì nữa? Không có 

vọng tưởng nữa. Mạng sống với tài sản kết hợp thành một 

thể.  Chúng  ta  ở  trong  Phật  pháp  đã  nhìn  thấy,  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật là một người như vậy, tổ sư đại đức nhiều đời 

thị  hiện  cho  chúng  ta  cũng  là  hình  ảnh  này,  trải  qua  đời 

sống  đơn  giản  nhất,  vạn  duyên  buông  bỏ,  làm  công  việc 

tích cực nhất trong xã hội là giáo hóa chúng sanh, làm nên 

tấm gương tốt nhất cho chúng sanh. 

Từ  bi  hỷ  xả,  đây  là tứ  vô lượng  tâm,  đến  chỗ  này  là đã 

giới thiệu đơn giản với quí vị rồi. Bốn chữ này đối với việc tu 

học của chúng ta là vô cùng quan trọng. Phật đem nó xếp vào 

sáu Ba La Mật của Bồ Tát, có thể thấy Thế Tôn ở trong dụng 

ý dạy học, đối với môn học này vô cùng coi trọng. 




*************** 

 



L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

117 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN 

VµO TRONG Tø NHIÕP PH¸P 

Kinh  văn:  “Tứ  nhiếp  trang  nghiêm  cố,  thường  cần 

nhiếp hóa nhất thiết chúng sanh”. 

Y theo câu hoàn chỉnh phía trước Kinh văn mà đọc thì là:  

“Long vương! Cử yếu ngôn chi, hành thập thiện đạo, 

dĩ tứ nhiếp trang nghiêm cố, thường cần nhiếp hóa nhất 

thiết chúng sanh”. 

Chúng  ta chỉ nói về  pháp thế gian.  Pháp xuất  thế gian 

thì  chúng  ta  không  bàn  đến,  vì  pháp  xuất  thế  gian  ở  mức 

thấp nhất là nói pháp giới tứ thánh, nói nghiêm khắc nhất 

là  Nhất  Chân  Pháp  Giới,  cấp  bậc  này  quá  cao  rồi,  nên 

chúng ta chỉ nói sáu cõi. Trong sáu cõi, tất cả người và sự, 

điều  khó  khăn  nhất  là  việc  chung  sống  giữa  người  với 

người. Nếu như làm tốt mối quan hệ giữa người với người, 

có  thể  chung  sống  thì  cảnh  giới  sáu  cõi  cùng  với  Nhất 

Chân Pháp Giới của chư Phật Như Lai thật ra là không có 

khác  biệt.  Từ  đó  cho  thấy,  chung  sống  giữa  người  với 

người là việc lớn hàng đầu ở trong sáu cõi. Giáo học của cổ 

thánh  tiên  hiền,  chư  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  ở  thế  gian  đủ 

dạng giáo hóa, đều lấy đó là việc lớn hàng đầu, cũng chính 

là tông chỉ đứng đầu trong dạy học. Tại sao pháp giới bốn 

thánh  trở  lên,  những  vấn  đề  này  đều  không  còn  vậy?  Các 

Ngài thật sự giác ngộ rồi. Chúng ta xem thấy ở trong Kinh 

Phật, A La Hán, Bích Chi Phật, quả vị mà các Ngài chứng 

được là chánh giác, các Ngài thật sự giác ngộ. Thật sự giác 

ngộ thì vấn đề này liền giải quyết rồi. Chưa có thật sự giác 

ngộ  thì  vẫn  còn  trong  sáu  cõi,  kể  cả  Trời  Phi  Tưởng,  Phi 

Phi Tưởng Xứ. Chúng ta tiếp nhận giáo dục thánh hiền để 

làm gì vậy? Chỉ là học theo các bậc thánh hiền làm thế nào 

118 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chung sống với đại chúng. Điều này ở thế gian gọi là đại trí 

thức.  Chỉ  cần  đem  vấn  đề  này  giải  quyết  thì  những  việc 

khác đều không  thành vấn đề.  Phật  chỉ  dạy  chúng  ta  tổng 

cương lĩnh, tổng nguyên tắc chính là một câu này. 

“Tứ nhiếp”, ý nghĩa của “nhiếp” là nhiếp thọ, dùng cách 

nói hiện đại để nói chính là tiếp cận, thân cận. Phật ở chỗ này 

đã nói với chúng ta bốn nguyên tắc. 

-  Thứ nhất là bố thí  

-  Thứ hai là ái ngữ  

-  Thứ ba là lợi hành  

-  Thứ tư là đồng sự. 

Dùng  bốn  loại  phương  pháp  này  nhiếp  thọ  tất  cả  chúng 

sanh. Trong nhiếp thọ, điều quan trọng nhất là giáo hóa tất cả 

chúng sanh. Tất cả chúng sanh hoan hỷ tuân theo giáo hóa, 

đây  chính là nhiếp  thọ.  Ở  thế gian, phạm  vi  nhỏ nhất  là vợ 

chồng.  Nếu  như  hai  vợ  chồng  hiểu  được  tứ  nhiếp  pháp,  tu 

hành tứ nhiếp pháp thì đôi vợ chồng này thật sự là trăm năm 

hòa  hợp,  người  thế  gian  chúng  ta  nói  vợ  chồng  hòa  thuận, 

được xây dựng từ trên phương pháp này. Áp dụng vào một 

nhà  thì  gia  đình  hòa  mục,  ngạn  ngữ  chúng  ta  thường  nói: 

“Gia hòa vạn sự hưng”. Thực tiễn vào trong đạo tràng thì đạo 

tràng này ai cũng đạo nghiệp thành tựu. Tứ nhiếp, bất luận là 

thực  tiễn  vào  trong  một  đoàn  thể  nào  thì  đoàn  thể  đó  chắc 

chắn  hưng  vượng.  Nếu  như  không  có  tứ  nhiếp  pháp  thì  vợ 

chồng bất hòa, gia đình tan nát. Ngày nay chúng ta thấy thế 

gian  có  không  ít  xí  nghiệp,  công  ty  làm  ăn  rất  thành  công. 

Quan sát cho thật kỹ, họ dùng phương pháp gì vậy? Phàm là 

những  công  ty  thành  công,  việc  mà  họ  làm  là  tiếp  cận  tứ 

nhiếp pháp. Nếu như hoàn toàn dùng tứ nhiếp pháp thì người 

chủ tuyệt không lo lắng, nhân viên nhất định đoàn kết giống 

như người một nhà vậy, tương thân tương ái, hỗ trợ hợp tác, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

119 

đâu  có  đạo  lý  nào  mà  không  hưng  vượng!  Vĩnh  viễn  hưng 

vượng, chắc chắn không có suy thoái. 

Trong  tứ  nhiếp,  thiếu  đi  một  điều,  thiếu  đi  hai  điều  thì 

vấn đề liền xuất hiện ngay, đạo lý này chúng ta phải nghiên 

cứu  tỉ  mỉ.  Làm  thế  nào  thực  hiện  nó?  Thực  hiện  đến  viên 

mãn, đây là vấn đề giáo dục. Giáo dục là dạy người giác ngộ. 

Tại  sao  Phật  không  độ  chúng  sanh?  Phương  pháp  của  Phật 

viên mãn như vậy, tại sao Ngài không đến thế gian này để độ 

chúng sanh? Phật không đến, vậy là Phật không từ bi, đại từ 

đại bi làm sao nói được thông chứ? Sở dĩ Phật không đến là 

vì  hiện  nay  chúng  sanh  không  thể  tiếp  nhận.  Hay  nói  cách 

khác,  không  thể  tiếp  nhận  tứ  nhiếp  pháp  của  Phật,  đây  là 

không có duyên với Phật. Phật không độ chúng sanh không 

có duyên. 

•  Thứ nhất là Bố thí 

Sự  bố  thí  của  Phật  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  là  bố  thí 

pháp, không phải bố thí tài. Quí vị nhất định phải biết rằng, 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  còn  tại  thế,  đời  sống  của 

Ngài là hành khất. Toàn bộ tài sản của Ngài là ba y một bát, 

sống đời sống vật chất đơn giản nhất, không có mảy may dư 

thừa. Vì lẽ đó nói bố thí tài thì Ngài không có sức. Ngài là 

dùng bố thí pháp giáo hóa tất cả chúng sanh. Bố thí pháp nói 

thực ra cũng không tách rời bố thí tài, cái tài này là “nội tài”, 

thể lực của Ngài, tinh thần của Ngài, đây là thuộc về nội tài. 

Ngài là bố thí nội tài chứ không phải ngoại tài, vô cùng vất 

vả  trong  49  năm  không  hề  gián  đoạn,  hằng  ngày  dạy  học, 

hằng ngày vì mọi người lên lớp. 

Người nào được lợi ích vậy? Dùng cách nói của chúng ta 

mà nói, là người hiếu học được lợi ích. Cho nên hiếu học là 

mấu  chốt  thành  bại  trong  đời  này  của  chúng  ta.  Người  nào 

120 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hiếu học thì người đó được lợi ích. Được lợi ích nhiều hay ít 

là do yếu tố hiếu học của họ nhiều hay ít. Họ hiếu học mười 

phần thì họ được mười phần lợi ích, họ hiếu học ba phần thì 

họ chỉ được ba phần lợi ích. Trong hiếu học, điều quan trọng 

nhất (đây là Phật ở trong tất cả Kinh điển đã nói vô số  lần, 

chúng ta mở Kinh Phật ra xem một lượt từ đầu đến cuối, cho 

dù ký ức rất mơ hồ, nhưng có một câu nói cần phải nhớ thật 

rõ ràng) chính là “thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói”. Tại 

sao  nhớ  thật  rõ  ràng  vậy?  Vì  số  lần  nói  quá  nhiều,  một  bộ 

Kinh  Kim  Cang  chỉ  có  5.000  chữ  mà  câu  này  đã  nói  đến 

mười  mấy  lần.  Đây  là  Phật  không  ngại  phiền  phức,  dặn  đi 

dặn  lại.  Bạn  có  thể  thành  tựu  hay  không  là  ở  tám  chữ  này. 

Bạn  có  thể  tiếp  nhận  hay  không,  bạn  có  thể  gìn  giữ  hay 

không, bạn có thể đọc tụng hay không, bạn có thể vì người 

diễn nói hay không? 

Diễn  là  biểu  diễn,  làm  cho  người  ta  thấy.  Đem  hành  vi 

sinh hoạt của Phật Bồ Tát thể hiện ra cho người ta thấy, đây 

là “diễn”. Diễn là diễn kịch. Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở thế 

gian,  chúng  ta  thường  hay  đọc  thấy  “du  hí  nhân  gian”,  các 

Ngài  đều  là  diễn kịch tại  thế  gian, biểu  diễn  tại  thế  gian để 

người  thế  gian  sau  khi  thấy  thì  giác  ngộ,  tỉnh  ngộ  trở  lại. 

Chúng ta là đệ tử Phật, là tứ chúng đệ tử, thân phận của mỗi 

người  không  giống  nhau,  công  việc  không  giống  nhau,  cần 

phải  ngay  trong  công việc hiện  tại, thân phận  hiện hữu  làm 

nên  gương  tốt,  làm  nên  mô  phạm.  Đây  chính  là  “vì  người 

diễn”.  Bạn  làm  nên  tấm  gương  tốt  thì  liền  có  người  thỉnh 

giáo  bạn,  học  tập  theo  bạn;  bạn  lại  chỉ  dẫn  họ,  đây  là 

“thuyết”. Hay nói cách khác, nếu như học rồi mà không thể 

làm được thì cũng như chưa học, bạn dạy người ta, người ta 

cũng  không  tin.  Vì  vậy,  nhất  định  phải  làm  cho  được.  Cho 

nên,  mỗi  một bộ Kinh đến câu cuối cùng, Phật đều chỉ dạy 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

121 

mọi người là “tín thọ phụng hành”. Đây là bố thí nhiếp thọ 

ở trong tứ nhiếp mà Phật Bồ Tát thị hiện ở nhân gian. 

Chúng  ta  nhìn  thấy  người  thế  gian  với  người  học  Phật 

quả  thật  không  giống  nhau.  Thế  gian  có  người  thiện,  có 

người tốt hay không? Có, chúng ta nhìn thấy rất nhiều. Như 

những năm gần đây, người đề xướng giáo dục nền tảng nhi 

đồng,  đề  xướng  đọc  sách  thánh  hiền,  thật  tuyệt  vời!  Họ  là 

người đại thiện, nhưng không phải là Phật Bồ Tát. Sao biết 

họ không phải Phật Bồ Tát? Tài liệu giảng dạy hay như vậy, 

phía sau vừa mở ra là dòng chữ: “Sở hữu bản quyền, cấm in 

sao”. Vậy là tiêu rồi! Toàn bộ tài liệu này bị chết nghẹt rồi, 

không  thể  lợi  ích  chúng  sanh.  Tại  sao  vậy?  Nếu  bạn  muốn 

đọc loại sách này thì nhất định phải tốn tiền mua ở họ. Bạn 

muốn in sao thì họ truy cứu kiện ra tòa, bạn phải ra hầu tòa, 

bạn còn bị xử tội. Cho nên đây là phàm phu, không phải Phật 

Bồ Tát, vì tâm lượng rất nhỏ (Tôi có đồ tốt, nhưng bạn nhất 

định phải đến mua chỗ tôi. Tôi bán cho bạn, bạn không được 

lưu  hành).  Phật  Bồ  Tát  có  tâm  lượng  lớn,  yêu  xã  hội,  yêu 

chúng sanh, hy vọng mỗi người đều được lợi ích, nhất định 

không có bản quyền. Chúng ta xem người tốt thật hay người 

tốt giả là xem họ có cần bản quyền hay không, họ có tự tư tự 

lợi hay không? Tự tư tự lợi chưa buông xả, họ làm việc tốt 

cũng  chẳng  qua  là  phước  báo  hữu  lậu  thế  gian  mà  thôi. 

Phước báo hữu lậu thế gian đến đâu để hưởng là rất khó nói. 

Ngũ giới thập thiện tu rất tốt thì đời sau được sanh cõi người. 

Ngũ giới thập thiện tu không tốt, đến đâu hưởng phước vậy? 

Chúng  ta  nhìn  thấy  rất  nhiều  gia  đình  giàu  có  người  nước 

ngoài nuôi thú cưng, tương lai họ sẽ biến thành những thứ đó 

đấy!  Tiền  đồ  của  họ  là  như  thế,  đi  hưởng  phước  ở  cõi  súc 

sanh, hưởng phước ở cõi ngạ quỷ. Họ cũng hành bố thí pháp, 

cũng hành bố thí tài, mà tự tư tự lợi không có buông xả, cho 

nên phần lớn đều là đi về hai cõi này. Thú cưng nhỏ rất thông 

122 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

minh, rất hiểu ý người. Tại sao vậy? Nó đời trước tu bố thí 

pháp.  Môi  trường  sinh  hoạt  của  nó  rất  tốt,  bạn  thấy  người 

trong gia đình đều yêu quý nó, chăm sóc nó từng li từng tí, 

nó đời trước tu bố thí tài. Quả báo đến đâu hưởng thụ, chúng 

ta phải hiểu cho thật rõ ràng. 

Chúng  tôi  nhìn  thấy  thế  gian  có  không  ít  người  cũng 

được xem là người có tâm, nhưng nhìn thấy phía sau có dòng 

chữ “sở hữu bản quyền, cấm in sao”, chúng tôi thật đau xót. 

Tại sao vậy? Không thể phổ cập, không thể giáo hóa quảng 

đại chúng sanh, thật vô cùng đáng tiếc. Họ vốn dĩ có thể làm 

đại  thánh  nhân,  có  thể  làm  đấng  cứu  thế,  nhưng  chỉ  vì  một 

chút lợi ích này mà họ vẫn là phàm phu thấp hèn. Chư Phật 

Bồ  Tát  nhìn  thấy  cũng  lắc  đầu,  cũng  cảm  thán!  Cho  nên 

chúng ta học Phật, chướng ngại lớn nhất là làm thế nào đột 

phá tự tư tự lợi. 

Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam năm xưa thường hay dặn đi dặn 

lại chúng tôi, học Phật phải “sửa tâm”, sửa đổi quan niệm ở 

trong  tâm.  Khi  chưa  học  Phật,  khởi  tâm  động  niệm  là  vì 

mình, vì gia đình của mình, đây là phàm phu sáu cõi, không 

thể thoát khỏi sáu cõi luân hồi. Sau khi học Phật, đem ý niệm 

này sửa đổi lại, khởi tâm động niệm luôn nghĩ đến hạnh phúc 

của tất cả chúng sanh; khởi tâm động niệm, lời nói việc làm 

đều vì tất cả chúng sanh tu phước. Tu phước không phải để 

bản thân ta hưởng phước, mà tu phước để tất cả chúng sanh 

hưởng phước. Không phân quốc gia (trong Kinh Phật gọi là 

quốc độ), không phân chủng tộc, không phân tôn giáo, tất cả 

đều không phân biệt, đối xử bình đẳng, lợi ích phổ biến. Đây 

là đệ tử Phật. 

Làm đệ tử Phật mà khởi tâm động niệm vẫn còn tự tư tự 

lợi, đây là đệ tử Phật giả, không phải đệ tử Phật thật. Tại sao 

vậy? Phật không có loại tâm này, Phật không có loại hành vi 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

123 

này. Chúng ta thử xem sách xưa, sách xưa không có “sở hữu 

bản  quyền”,  người  xưa  không  có  quan  niệm  này.  Không 

những không có khái niệm này, mà phía sau sách còn in vào 

mấy  chữ  là  “hoan  nghênh  lưu  hành,  công  đức  vô  lượng”, 

khuyến khích bạn in sao lưu hành. Tại sao vậy? Tạo phước 

cho xã hội, tạo phước cho chúng sanh, đem trí tuệ phước đức 

này mở rộng đến hư không pháp giới. Cho nên Phật thường 

hay chỉ dạy chúng ta: “Tâm bao thái hư, lượng chu sa giới”, 

chúng ta nhất định phải hiểu. 

Trước  đây  tôi  ở  Đài Trung,  Thư  viện  Từ Quang liên  xã 

Đài  Trung  xuất  bản  một  số  ấn  phẩm,  phía  sau  cũng  in  “sở 

hữu bản quyền, cấm in sao”, tôi đã khuyên mấy chục lần. Sai 

lầm, quá đỗi sai lầm! Hoàn toàn đi ngược lại tinh thần từ bi 

độ  thế  của  Phật  Bồ  Tát.  Bồi  dưỡng  tự  tư  tự  lợi,  phân  chia 

môn phái, phá hòa hợp tăng là tạo tội nghiệp A Tỳ địa ngục. 

Học  tập  với  thầy  Lý  hơn  30  năm,  học  đến  cuối  cùng  vẫn 

không tránh khỏi đọa địa ngục A Tỳ, bạn thấy oan uổng biết 

bao! Tôi theo thầy mười năm, thầy Lý không hề dạy chúng 

tôi như vậy. 

Câu đầu tiên trong kệ khai Kinh là: “Nguyện giải Như Lai 

chân thật nghĩa”, người học Phật chúng ta đã hiểu sai, hiểu lầm 

ý của Phật rồi! Cái đầu tiên là không phải tâm Phật, vẫn là tâm 

phàm phu, vẫn là tâm luân hồi. Tâm luân hồi học Phật pháp vẫn 

là vào luân hồi, không ra khỏi luân hồi. Phải đem tâm luân hồi 

đổi thành tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề không có tự tư tự lợi, tâm Bồ 

Đề  niệm  niệm  là  vì  phúc  lợi  chúng  sanh  tận  hư  không  khắp 

pháp  giới.  Cho nên, chúng ta  bố  thí  nhất định phải  dùng  tâm 

như vậy. Hoan hỷ bố thí, tận tâm tận lực bố thí, bất kể là bố thí 

tài, bố thí pháp, bố thí vô úy, đây là tâm Phật. 

Đại  đức  xưa  thường  hay  chỉ  dạy  chúng  ta  “tu  từ  căn 

bản”. Căn bản là gì? Căn bản là tâm ý, khởi tâm động niệm. 

124 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng ta khởi tâm động niệm hoàn toàn tương đồng với chư 

Phật  Bồ  Tát khởi tâm  động  niệm,  thì  chúng  ta  đời  này  trên 

đường Bồ Đề chắc chắn thành tựu. Nếu như khởi tâm động 

niệm không giống như Phật Bồ Tát thì liền có vấn đề rồi. Tự 

mình hãy nên tự suy nghĩ, tương lai sẽ tu về đâu. Vạn  nhất 

không nên cho rằng tôi làm việc thiện, cả đời hành thiện, vì 

nếu phía sau sách có “sở hữu bản quyền, cấm in sao” thì vẫn 

phải đọa lạc, vì việc thiện của bạn vẫn còn chưa thoát khỏi tự 

tư  tự  lợi.  Hay  nói  cách  khác,  tuy  bạn  hành  thiện  nhưng  cái 

gốc của bạn là bất thiện. Cành lá hoa quả rất thiện mà gốc bất 

thiện thì cái thiện đó của bạn không phải thật, là đồ giả; cái 

thiện đó của bạn là nhất thời, không phải trường cửu. Đạo lý 

này bạn nhất định phải biết. 

Quan hệ của tứ nhiếp pháp với sinh hoạt thường ngày của 

chúng ta quá lớn, quá mật thiết, nên chúng ta phải nói nhiều 

một chút. 

Tứ nhiếp là nói quan hệ giữa người với người. Mối quan hệ 

này nếu như có thể xử lý tốt thì vấn đề gì cũng đều giải quyết 

được,  còn  nếu  xử  lý  không  tốt  thì  không  những  tạo  nên  rất 

nhiều, rất nhiều khó khăn mà chắc chắn sẽ dẫn đến rất nhiều tai 

họa. Thiên tai nhân họa phát sinh ra từ chỗ nào vậy? Sau khi 

thật sự hiểu rõ rồi chúng ta mới biết được, tứ nhiếp pháp có thể 

tiêu  trừ  tất  cả  tai  họa,  cho  nên  điều  này  chúng  ta  không  thể 

không xem trọng. Phật ở chỗ này chỉ dạy chúng ta, có thể đem 

thập thiện nghiệp đạo áp dụng vào trong tứ nhiếp pháp thì có 

thể tiêu trừ rất nhiều thiên tai nhân họa của thế gian. 

Trong “tứ nhiếp”, điều đầu tiên là bố thí, hôm qua cũng 

đã  nói  qua  với  quí  vị  rồi.  Hôm  nay  chúng  ta  từ  trong  giáo 

nghĩa  của  Phật  giáo  thâm  nhập  sâu  hơn  một  nấc  để  thể  hội 

nó. Phật ở trong Kinh điển dạy Bồ Tát, trong bố thí lại có bốn 

loại biến thí, danh từ Phật học gọi là “Tứ tất đàn”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

125 

TỨ TẤT ĐÀN 

“Tứ” là chữ số. 

“Tất” nghĩa là phổ biến. 

“Đàn” là đàn-na, bố thí. 

Bốn  loại  tất  bố  thí,  hay  nói  cách  khác,  hoàn  toàn  dùng 

tâm chân thành, dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ 

bi để tu bốn loại bố thí này. Đây là nói thâm nhập, thấu triệt. 

Loại thứ nhất là “Thế Giới Tất Đàn”. 

“Thế giới”, hai chữ này giảng như thế nào vậy? “Thế” là 

nói thời  gian.  “Giới”  là nói  không gian. Nếu dùng  cách nói 

thông  thường  của  chúng  ta  ngày  nay  chính  là  vũ  trụ,  còn 

trong  Phật  pháp  gọi  là  tận  hư  không  khắp  pháp  giới.  Bạn 

xem, Phật dạy Bồ Tát cái tâm lượng đó bao lớn. Bạn có thể 

đem tâm lượng mở ra viên mãn, thật sự là “tâm bao thái hư, 

lượng  chu  sa  giới”,  bạn  tu  loại  bố  thí  này,  lợi  ích  mà  bạn 

được là hoan hỷ, nhà Phật nói là “thường sinh tâm hoan hỷ”. 

Tâm hoan hỷ được sinh ra từ đâu vậy? 

Thông  thường  ở  trong  Kinh  luận  chúng  ta  thường  hay 

nhìn  thấy  là  “Pháp  hỷ  sung  mãn”.  Cái  sung  mãn  này  là 

sung  mãn  vũ  trụ,  sung  mãn  hư  không  pháp  giới.  Tận  hư 

không khắp pháp giới một mảng an lành là hiệu quả thành 

tựu của bố thí như thế này, chúng ta phải học tập. Hiệu quả 

này  ở  trong  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  chính  là  phổ  biến 

tiếp dẫn chúng sanh, Kinh Phật thường nói: “Phổ độ chúng 

sanh”. Bạn không có tâm lượng này thì sao có thể giúp đỡ 

chúng  sanh?  Không  những  không  độ  nổi  chúng  sanh,  mà 

độ mình còn không độ xong. Bạn không có tâm lượng này, 

bạn  mỗi ngày  từng giây từng phút thường  sinh phiền  não, 

bạn  làm  sao  có  thể  thường  sinh  hoan  hỷ  được?  Chúng  ta 

126 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải suy nghĩ, làm thế nào đem thập thiện nghiệp áp dụng 

vào Thế Giới Tất Đàn. 

Loại thứ hai là “Vi Nhân Tất Đàn”. 

Loại  này  ở  trong  bố  thí  có  một  đối  tượng  riêng  biệt, 

không phải vì bản thân, mà vì người khác. 

“Nhân”  ở  chỗ  này  nghĩa  rộng  là  chúng  sanh.  Ở  trong 

mười pháp giới, nếu như vì người là chỉ có một pháp giới 

này, còn chín pháp giới khác bị sót mất rồi. Cho nên chúng 

ta hiểu được ý của Phật,  thật sự là nêu một, chúng  ta liền 

biết mười. Niệm niệm vì mười pháp giới, tất cả chúng sanh 

hữu tình. Nói chúng sanh hữu tình, nhất định cũng bao hàm 

cả chúng sanh vô tình, thì cái tâm bố thí và hành vi bố thí 

này của chúng ta mới có thể đạt đến cứu cánh viên mãn, lợi 

ích  mà  chúng  ta  đạt  được  là  sinh  thiện.  Niệm  niệm  vì 

người,  không  vì  bản  thân  là  sanh  thiện,  là  thuần  thiện;  vì 

bản  thân  sẽ  sanh  ác  chứ  không  phải  sanh  thiện.  Vì  người 

mới  sanh  thiện,  vì  chúng  sanh  liền  sanh  thiện.  Ngay  như 

Phật  ở  phần  trước  bản  Kinh  khai  thị  cho  chúng  ta,  bảo 

chúng ta “ngày đêm thường niệm thiện pháp, tư duy thiện 

pháp,  quan  sát  thiện  pháp”.  Phật  chỉ  dạy  chúng  ta  như 

vậy, chúng ta phải làm sao tu thành thì tứ nhiếp pháp thành 

tựu rồi. 

Loại thứ ba là “Đối Trị Tất Đàn”. 

Bốn điều này càng lúc càng tinh tế. Điều thứ nhất là nói 

tâm lượng của bạn, niệm niệm là hư không pháp giới tất cả 

chúng sanh, mở rộng tâm lượng. Điều thứ hai là niệm niệm 

vì tất cả chúng sanh, không vì bản thân. Điếu thứ ba là dạy 

chúng ta đối với tất cả chúng sanh, toàn tâm toàn lực giúp đỡ 

họ; giúp đỡ tất cả chúng sanh chuyển ác thành thiện, chuyển 

mê thành ngộ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

127 

Trước tiên giúp đỡ họ chuyển ác thành thiện. Làm thế nào 

giúp  họ  đây?  Là  tự  mình  làm  nên  tấm  gương  cho  họ  thấy. 

Không làm nên tấm gương cho họ thấy thì không có tác dụng. 

Cho nên, giáo học của cổ thánh tiên hiền đều là làm nên tấm 

gương cho người ta thấy. Trước đây người làm cha  mẹ hiểu 

được, biết được đạo lý này, cho nên cha mẹ ở trước mặt con 

cái, cử chỉ nói năng đều không được trái lễ. Tại sao vậy? Đây 

là giáo dục gia đình, làm cho con cái xem, con cái từ nhỏ đã 

xem  thấy,  đã  nghe  được.  Đây  là  bậc  làm  cha  mẹ  chịu  trách 

nhiệm, là bậc làm cha mẹ thật sự yêu thương con cái. Tuyệt 

đối không để con cái có một ấn tượng không tốt. Người trước 

đây  hiểu  được,  người  hiện  nay  không  biết.  Hiện  nay  có  rất 

nhiều người, thậm chí một số đồng tu chúng ta thường hay nói 

đến con cái không nghe lời, họ cũng chẳng hề thử nghĩ tại sao 

con cái không nghe lời. Dứt khoát không được trách con cái. 

Tuổi  của  chúng  còn  nhỏ,  chưa  biết  gì,  chúng  chỉ  biết  bắt 

chước; người lớn biểu hiện như thế nào, chúng sẽ học theo. Từ 

đó cho thấy, con cái không nghe lời, học trò không nghe lời, 

trách nhiệm thuộc về ai? Là do chính bản thân cha mẹ chưa 

làm tốt, bản thân thầy giáo chưa làm tốt. Xoay trở lại mà soi 

xét thì nguyên nhân đã tìm thấy rồi. Nhà Nho gọi là “Phụ bất 

phụ, tắc tử bất tử”, bạn làm cha mẹ mà không giống hình ảnh 

của người làm cha mẹ, thì con cái bạn đương nhiên sẽ không 

giống hình ảnh của người làm con cái. 

Bốn câu đầu tiên trong “Tam Tự Kinh” là quan trọng, đó 

là  tổng  cương  lĩnh,  tổng  nguyên  tắc  của  nền  giáo  dục  cổ 

thánh tiên hiền: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện. Tánh tương 

cận, tập tương viễn”. Chúng ta nói chỗ cạn nhất, không cần 

nói quá sâu. Nói chỗ thiển cận nhất là trẻ con sinh ra đều là 

lương  thiện,  đều  là  người  tốt,  vì  sao  chúng  thay  đổi  vậy? 

“Tánh  tương  cận,  tập  tương  viễn”.  “Tập”  là  cái  mà  chúng 

học  được.  Trẻ  con  mở  mắt  ra  là  chúng  đã  biết  nhìn,  cái  ấn 

128 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tượng  đó  sâu  sắc.  Bạn  cho  chúng  xem  những  gì?  Cái  ấn 

tượng đầu tiên sớm nhất gần như là giống như bản tánh vậy. 

Hiện nay có mấy người hiểu được đạo lý này? Cho nên thành 

tựu của một con người, cái gốc của họ là ở giáo dục gia đình, 

còn giáo dục của thầy giáo là giúp họ hoàn thành. Cho nên 

cha  mẹ  tôn  kính  sư  trưởng,  làm  nên  hình  ảnh  tôn  kính  sư 

trưởng để con cái thấy. Con cái xem thấy cha mẹ đối với thầy 

cô tôn trọng như vậy, nên chúng có tín tâm với thầy cô, tiếp 

nhận sự chỉ dạy của thầy cô.  Cho nên trong bố thí, “bố thí 

đoạn ác tu thiện, bố thí phá mê khai ngộ” là nòng cốt. Trên 

thực  tế,  “Đối  Trị  Tất  Đàn”  được  lợi  ích  là  “phá  ác”.  Phía 

trước, “vi nhân” là sanh thiện, “phá ác” chính là không cho 

phép mảy may bất thiện xen tạp, khiến thiện của chúng ta có 

thể đạt đến chân thuần. 

Loại thứ tư của Tứ Tất Đàn là “Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn”. 

Đây là mục tiêu cuối cùng của bố thí. Đệ nhất nghĩa là gì 

vậy? Đệ nhất nghĩa là nhập lý, khế nhập, chúng ta ngày nay 

gọi là chân lý. Chân lý, danh từ này rất trừu tượng, chúng ta 

nói  cách  khác  là  thông  đạt,  hiểu  rõ  chân  tướng  của  vũ  trụ 

nhân sinh. Bố thí như vậy mới thật sự đạt đến viên mãn. Phật 

ở  trong  Kinh  nói  với  chúng  ta  những  đạo  lý  này,  chúng  ta 

không thể không nghiêm túc nỗ lực mà học tập. Tại sao vậy? 

Vì trong tất cả pháp thế gian, bạn không học được. Đây là bố 

thí, điều đầu tiên của tứ nhiếp tương ưng với tứ tất thì bố thí 

Ba La Mật mới viên mãn. 

•  Thứ hai là Ái Ngữ 

Trong tứ nhiếp, điều thứ hai là “ái ngữ”. “Ái ngữ”, danh 

từ  này  chúng  ta  nhất  định  phải  nhận  thức  rõ  ràng.  Ái  ngữ 

không  phải  là  lời  nói  dễ  nghe,  không  phải  nói  những  lời 

đường mật, mà có thể là khiển trách họ, có thể là la hét, mắng 

chửi họ để dạy dỗ họ, đây là lời nói yêu thương họ thật sự. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

129 

Đánh  họ,  mắng  họ  là  thật  sự  yêu  thương  họ,  vì  nếu  không 

yêu thương họ thì mặc kệ họ rồi. Cho nên mọi người không 

nên cho rằng “ái ngữ” này nhất định phải là lời thật dễ nghe, 

vậy là hiểu sai rồi, bạn từ sáng đến tối tiếp xúc với người ta, 

nói lời đường mật gạt người ta. Phải yêu thương thật sự! 

Nhiếp  thọ  của  ái  ngữ  cũng  phải  lấy  trí  tuệ  làm  cơ  sở, 

quyết không phải tình cảm. Lấy trí tuệ làm cơ sở, bạn mới có 

thể  quan  sát  căn  cơ.  Bạn  giúp  đỡ  người  khác,  khuyên  bảo 

người  khác,  dùng  phương  pháp  gì  khuyên  bảo,  khuyên  bảo 

vào lúc nào, khuyên bảo họ đến một mức độ nào thì họ có thể 

tiếp nhận, bạn đều có thể hiểu rõ thì bạn mới đích thực có thể 

giúp đỡ họ. Nếu họ không thể tiếp nhận, khởi phản kháng là 

chúng ta sai lầm rồi, cách làm của chúng ta là sai lầm. Phật 

Bồ Tát độ chúng sanh không vội vã nhất thời, mà rất có tâm 

nhẫn nại; đời này họ không thể quay đầu thì đợi đời sau; đời 

sau không thể quay đầu thì đợi đời sau nữa. Đây là điểm mà 

chúng ta phải học Phật Bồ Tát. Nếu như cơ duyên chín muồi 

thì nhất định phải nắm lấy, quyết không bỏ lỡ, cho nên chúng 

ta tán thán Phật Bồ Tát thuyết pháp “như hải triều âm”. Hải 

triều tức là đến giờ nhất định thì thủy triều dâng, đến giờ nhất 

định thì thủy triều xuống, lấy ý nghĩa này. Các Ngài nắm bắt 

thời tiết nhân duyên vô cùng tốt. Khi cần nên nói mà không 

nói là bỏ lỡ thời cơ rồi; khi không nên nói mà nói là phản tác 

dụng, không đạt được hiệu quả. Cho nên, đây là dùng trí tuệ 

để  quan  sát  căn  cơ.  Từ  đó  cho  thấy,  giao  thiệp  với  tất  cả 

chúng sanh, nhiếp thọ tất cả chúng sanh, đại căn đại bản của 

nó là từ bi chân thành, ở trong đây không xen tạp mảy may 

ác ý. Tâm thương yêu thuần thiện chân thành, yêu thương tất 

cả chúng sanh thì tâm này chính là tâm Phật, tâm này chính 

là chân tâm của mình, chính là bản tánh của mình. 

Chúng  ta  ngày  nay  đối  với  một  số  người  không  có  loại 

tâm thương yêu này là vì đã mê mất tự tánh. Vì vậy nên biết 

130 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đây là tánh đức, bạn có thể khế nhập cảnh giới này thì tánh 

đức của bạn tự nhiên hiển lộ, không mảy  may  miễn cưỡng. 

Bạn bảo tôi phải học, cái thứ này không học được, nhất định 

khế  nhập  cảnh giới thì tự  nhiên sẽ  hiển  lộ  ngay,  Phật  trong 

Kinh thường nói là “Pháp vốn như vậy”. Chúng ta dùng loại 

tâm thái này, dùng loại hành vi này để đối nhân xử thế tiếp 

vật thì ở đâu mà chẳng hoan nghênh? Giúp đỡ người ta chân 

thành  viên  mãn,  người  ta  sao  có  thể  không  tiếp  nhận?  Họ 

không  hoan  nghênh,  không  thể  tiếp  nhận  mà  còn  bài  xích, 

đây  chính  là  người  bị  mê  mất  tự  tánh,  mê  quá  sâu,  quá  lâu 

rồi, trong Phật pháp gọi là nghiệp chướng quá nặng. Nghiệp 

chướng mê hoặc có thể hóa giải. Phương pháp hóa giải chính 

là dạy học, chúng ta dùng phương pháp dạy học để hóa giải. 

Bạn xem, chư Phật Bồ Tát, cổ thánh tiên hiền, hành nghi cả 

đời của các Ngài biểu lộ ra từ bi vô tận, ý thương yêu vĩnh 

hằng,  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh  từng  li  từng  tí.  Đây  là 

điểm mà chúng ta cần phải nên thể hội, cần phải nên học tập. 




*********** 

 

(Kinh  văn:  “Tứ  nhiếp  trang  nghiêm  cố,  thường  cần 

nhiếp hóa, nhất thiết chúng sanh”. 

Điều này đối với pháp thế xuất thế gian cũng là khai thị 

cực kỳ quan trọng, cho nên chúng ta đặc biệt giới thiệu thật 

cặn kẽ. 

“Tứ  nhiếp”  chính  là  bốn  nguyên  tắc  trong  giao  thiệp 

giữa người với người, giữa người với tất cả sự vật. Ở trong 

người, sự vật, điều quan trọng nhất là giao thiệp giữa người 

với người. Nếu như làm tốt sự việc này thì người này chính là 

Phật Bồ Tát. Giao thiệp giữa người với người không làm tốt 

thì đây là phàm phu. Cho nên ở trong đây bao hàm trí tuệ vô 

tận,  đức  năng  vô  tận.  Bốn  điều  này  là  bố  thí,  ái  ngữ,  lợi 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

131 

hành, đồng sự. Hai điều phía trước đã nói qua rồi. Hôm nay 

chúng ta giảng tiếp điều thứ ba là lợi hành.)  

•  Thứ ba là Lợi Hành 

“Hành” là đời sống hành vi của chúng ta, “lợi” là lợi ích. 

Từ khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều phải hướng đến 

lợi ích xã hội, lợi ích quần chúng, lợi ích tất cả chúng sanh. Hay 

nói cách khác,  phàm  là hành vi, khởi tâm  động niệm, lời nói 

việc làm không có lợi ích thì Bồ Tát dứt khoát không làm. Ở 

chỗ  này  chúng  ta  nhất  định  phải  nhận  thức  rõ  ràng,  tự-tha  là 

một, không phải hai, đây là chân tướng sự thật. Chân tướng này 

chúng  sanh  sáu  cõi  không  biết.  Trong  khái  niệm  của  chúng 

sanh sáu cõi, tự-tha là hai, không phải một, đây là đã mê mất tự 

tánh.  Pháp  giới  bốn  thánh  tuy  biết  chân  tướng  sự  thật  này 

nhưng chưa có thân chứng. Hay nói cách khác, nói về mặt lý 

luận  thì  không  có  vấn  đề,  họ  có  thể  tiếp  nhận,  họ  có  thể  tin, 

nhưng ở trên sự họ chưa chứng được. Nhất định phải đến Nhất 

Chân  Pháp  Giới  thì  sự  việc  này  mới  chứng  thật.  Qua  đó  cho 

thấy, phàm phu sáu cõi mê quá sâu. Chúng ta không thể thân 

chứng cảnh giới này, nên nhất định phải tin lời nói của Phật. 

Chúng  ta  học  Phật,  điều  kiện  đầu  tiên  chính  là  đối  với 

thầy (Phật Đà là thầy của chúng ta) phải có tín tâm kiên định, 

dứt khoát không được có nghi hoặc thì chúng ta mới có thể 

có được lợi ích từ giáo huấn của Phật Đà. Nếu như đối với 

thầy  có  nghi  hoặc  thì  lợi  ích  mà  chúng  ta  có  được  sẽ  phải 

giảm  bớt.  Xem  độ  sâu  rộng  trong  niệm  nghi  của  bạn;  nghi 

của bạn rất sâu, rất rộng thì bạn hoàn toàn không thể được lợi 

ích; nghi của bạn tương đối cạn, phạm vi tương đối nhỏ, thì 

bạn có thể được lợi ích cục bộ. Chỉ có hoàn toàn không có 

mảy  may  hoài  nghi  đối  với  ngôn  giáo  của  Phật  Đà,  y  giáo 

phụng hành một trăm phần trăm thì chúng ta mới có thể có 

được lợi ích viên mãn của Phật pháp. 

132 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo là pháp  luân  căn bản  của 

Phật pháp, là giáo học nền tảng. Ở trong bộ Kinh này không 

có Đại-Tiểu thừa, không có Tông-Môn-Giáo-Hạ, cũng không 

có Hiển-Mật, hay nói cách khác, đó là môn học chung. Chỉ 

cần bạn học Phật, bất kể bạn tu học tông phái nào cũng đều 

phải cắm gốc từ bộ Kinh điển này, cho nên đây là giáo học 

căn bản. Nền tảng của học tập chính là thập thiện nghiệp đạo. 

Bộ Kinh này Kinh văn không dài, nửa phần đầu Thế Tôn vì 

chúng ta nói tỉ mỉ lợi ích công đức thù thắng của tu thập thiện 

nghiệp;  nửa  phần  sau  là  khai  thị  cho  chúng  ta,  thập  thiện 

nghiệp làm thế nào thực tiễn vào trong đời sống, công việc, 

đối nhân xử thế, tiếp vật, tu hành. Từ đó cho thấy, bộ Kinh 

này  không  thể  không  học  thuộc.  Không  những  phải  học 

thuộc  mà  phải  học  thuộc  cho  thật  nhuyễn.  Khi  sáu  căn  tiếp 

xúc  với  cảnh  giới  bên  ngoài,  khởi  tâm  động  niệm  đều  phải 

nghĩ đến lời giáo huấn của Phật, như vậy mới gọi là tu hành. 

Những  điều  mà  trong  bộ  Kinh  này  nói  chính  là  điều  thứ 

nhất  trong  tịnh  nghiệp  tam  phước  của  Kinh  Quán  Vô  Lượng 

Thọ Phật. Điều thứ nhất của tam phước là “Hiếu dưỡng phụ 

mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện 

nghiệp”. Chúng tôi ở trong các buổi giảng trước đây đã nói rất 

nhiều. Hiếu thân tôn sư, bồi dưỡng tâm từ bi đều phải áp dụng 

vào thập thiện nghiệp. Nếu như không có thập thiện nghiệp thì 

ba câu phía trước đều là rỗng không. Đầy đủ thập thiện nghiệp 

đạo thì hiếu thân tôn sư, từ tâm bất sát thành hiện thực, ba câu 

đầu tiên đều làm được rồi. Đây là mười phương ba đời tất cả 

chư Phật từ sơ phát tâm đến tu hành chứng quả, từng sát-na đều 

không được xa rời. Xa rời bộ Kinh này là xa rời Phật pháp. Từ 

đó cho thấy tầm quan trọng của bộ Kinh này. 

Thập thiện nghiệp đạo thực tiễn vào trong lợi hành của tứ 

nhiếp  pháp,  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

133 

đều  không  sát  sanh.  Nghĩa  rộng  của  không  sát  sanh  là  nhất 

định không được phép tổn hại một chúng sanh nào, cho dù là 

muỗi, kiến, chúng ta cũng không được phép tổn hại. Chúng 

ta xem chúng cũng giống như người vậy. Chúng đi ra là để 

kiếm ăn, chúng không có tội chết. Chúng ta không thể bởi vì 

ghét nó mà tùy tiện giết hại nó, không được phép! Muỗi, kiến 

chúng  ta  còn  không  nhẫn  tâm  tổn  hại  chúng  thì  sao  có  thể 

khởi tâm động niệm tổn hại người được? Phật ở trong Kinh 

chỉ dạy chúng ta, nơi Bồ Tát cư trú khiến tất cả chúng sanh 

sinh tâm hoan hỷ, đây là lợi hành. Từ đó cho thấy, việc mà 

chúng sanh không hoan hỷ thì chúng ta không được làm. Nếu 

chúng ta làm sẽ khiến chúng sanh sinh phiền não, đây không 

phải là hạnh Bồ Tát, cũng không phải học Phật, mà hoàn toàn 

trái ngược lại với học Phật. Cho nên tư tưởng, khởi tâm động 

niệm  nhất  định  có  lợi  cho  đại  chúng,  không  được  nghĩ  đến 

lợi ích của mình. Phàm-thánh khác biệt chỉ ở một niệm này. 

Chúng ta nói khác biệt giữa chúng sanh với Phật là ở trong 

khoảng một niệm. Chư Phật Bồ Tát khởi tâm động niệm luôn 

là vì lợi ích tất cả chúng sanh. Quí vị phải biết rằng, thật sự 

lợi ích tất cả chúng sanh chính là lợi ích chính mình. Nếu như 

sự  việc  này  chỉ  lợi  ích  bản  thân,  không  thể  lợi  ích  chúng 

sanh,  bạn  tự  mình  thử  suy  nghĩ,  chắc  chắn  là  tổn  hại  chính 

mình. Điều này phải quan sát tỉ mỉ mới có thể nhìn ra được, 

lơ  là,  sơ  ý  sẽ  không  nhìn  thấy.  Người  học  Phật  tính  thận 

trọng sẽ thấy thập thiện nghiệp này, thấy mười điều này. Áp 

dụng mười điều này vào trong lục độ, áp dụng vào bố thí, áp 

dụng vào trì giới, áp dụng vào nhẫn nhục, áp dụng vào tinh 

tấn, áp dụng vào trong tứ vô lượng tâm (tức là áp dụng vào 

tâm  từ,  tâm  bi,  tâm  hỷ,  tâm  xả),  hiện  tại  nói  áp  dụng  vào 

trong  tứ  nhiếp  pháp  (tứ  nhiếp  gồm  bố  thí,  ái  ngữ,  lợi  hành, 

đồng sự), bạn thử nghĩ xem, cái tâm này vi tế biết bao! 

134 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong  đời  sống  thường  ngày,  ở  trong  bất  cứ  một  pháp 

nào  cũng  đều  có  thập  thiện  nghiệp,  đều  đầy  đủ  viên  mãn 

mười điều này. Chúng ta ở trong đời sống thường ngày, ngay 

cả khái niệm này cũng không có, cho nên lơ là sơ ý. Đời sống 

của Bồ Tát từng li từng tí, không có pháp nào không đầy đủ 

thập thiện nghiệp, mỗi pháp đều đầy đủ, niệm niệm đầy đủ, 

từng li từng tí đầy đủ. Chúng ta hiểu rõ được những việc này 

thì tâm cung kính đối với Phật Bồ Tát sẽ tự nhiên sinh khởi 

ngay. Tại sao vậy? Vì quả thật không sánh bằng. 

Không sát sanh là lợi ích chúng sanh. Không trộm cắp là 

tuyệt đối không có mảy may ý niệm giành phần lợi của tất cả 

chúng  sanh.  Tâm  giành  phần  lợi  của  người  ta  chính  là  tâm 

trộm, chính là trộm cắp, khởi ý niệm này là sai rồi, huống hồ 

còn có hành vi. Không tà dâm, tâm địa tuyệt đối thanh tịnh, 

không  hề  có  mảy  may  dính  nhiễm.  Kế  tiếp  là  không  vọng 

ngữ, không lưỡng thiệt, thế là tứ nhiếp pháp mới thật sự thực 

tiễn. Ở trong tứ nhiếp pháp, trong mỗi một điều không đầy đủ 

thập thiện nghiệp, bạn làm sao nhiếp thọ chúng sanh? 

Chúng tôi đã giới thiệu qua điều đầu tiên của tứ nhiếp là 

bố thí. Tinh nghĩa của bố thí, nghĩa thú tinh hoa chính là tứ 

tất đàn. “Đàn” là đàn-na, bố thí. “Tất” là phổ biến. Tâm chân 

thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, bố thí hư không pháp 

giới tất cả chúng sanh, chúng ta có làm được hay không vậy? 

Bạn  có  thể  nghĩ  được  là  bạn  làm  được.  Phật  ở  trong  phần 

trước bản Kinh khai chương minh nghĩa đã nói với chúng ta: 

“Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Tâm của chúng ta đến rồi 

thì  hạnh  của  chúng  ta  tự  nhiên  sẽ  đến  thôi.  Cho  nên  ngay 

trước mắt, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, tứ nhiếp pháp 

đã viên mãn rồi. 

“Lợi  hành”,  nói  đơn  giản  là  niệm  niệm  đều  là  lợi  ích 

chúng sanh, mà ở trong lợi ích chúng sanh điều thù thắng nhất 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

135 

là chánh pháp trụ lâu. Chánh pháp ở đâu vậy? Chánh pháp ở 

ngay trong khởi tâm động niệm, lời nói việc làm của bản thân 

chúng ta. Chúng ta phải đem giáo huấn của Phật thể hiện ra, 

đây là chánh pháp trụ lâu, làm nên cho người ta thấy. Đây là 

lợi ích chân thật, lợi ích vĩnh hằng, lợi ích không gì bằng. 

Chư  Phật  Như  Lai  thị  hiện  ở  nhân  gian  tu  hành,  chứng 

quả. Tại sao các Ngài không đi vào những ngành nghề khác, 

tại sao phải thị hiện làm Phật, đây là có dụng ý gì? Thị hiện 

làm Phật chính là thị hiện chánh pháp trụ lâu. Vô lượng vô 

biên lợi ích, đây là lợi ích căn bản. Năm mươi ba tham cuối 

cùng của Kinh Hoa Nghiêm giống như một cây đại thụ vậy, 

Phật là gốc, rễ của cái cây này, 53 tham là cành, lá, hoa, quả 

của  nó.  Bạn  nhìn  thấy  cây  này  xanh  tốt  như  vậy,  đẹp  như 

vậy,  đó  là  cành,  lá, hoa,  quả.  Bạn hãy  thử  nghĩ xem,  Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật tại sao không  thị  hiện  các  ngành  các  nghề 

hành Bồ Tát đạo? Ngài có thể kế thừa vương vị, dùng thân 

phận quốc vương hành Bồ Tát đạo, dùng thân phận đại thần 

để  hành  Bồ  Tát  đạo,  hiện  nay  là  giới  công  thương  nghiệp, 

ngành  nghề  nào  cũng  có  thể hành  Bồ  Tát  đạo,  tại  sao  Ngài 

phải thị hiện xuất gia, dạy học? Ngày nay chúng ta nhìn thấy, 

Ngài  là  giáo  dục  xã  hội  đa  nguyên  văn  hóa.  Biết  đây  là  rễ, 

đây  là  gốc,  gốc  rễ  của  vô  lượng vô biên  tất  cả  lợi  ích  chân 

thực, đây là chánh pháp trụ lâu, cho nên dấn thân vào công 

tác dạy học, công tác giáo dục. 

Quí vị thử xem thiên “Học Ký” ở trong “Lễ Ký”. Thiên 

“Học Ký” này, dùng cách nói của người hiện nay là triết học 

giáo dục cổ xưa của Trung Quốc. Môn giáo dục triết học này, 

đường  lối  giáo  dục  đặt  ra  từ  Hán  Vũ  Đế  mãi  cho  đến  cuối 

triều  Thanh, hơn hai  ngàn  năm  không  hề  thay  đổi,  đều là  y 

giáo phụng hành, quốc gia nhờ đó mà ổn định lâu dài. Ở thế 

gian này, người không phân giàu nghèo, quí tiện, không phân 

136 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

già trẻ, không phân ngành nghề, đều tiếp nhận nền giáo dục 

này. Trong Phật pháp nói đều là Bồ Tát, học làm Bồ Tát, học 

làm  quân  tử,  học  làm  thánh  hiền.  Cho  nên,  giáo  dục  là  đại 

căn  đại  bản  của  lợi  hành.  Gốc  rễ  như  vậy  thì  cành  lá  cũng 

không ngoại lệ. Cho nên, bất kể chúng ta sống đời sống như 

thế nào, ngày nay là thân phận ra sao, làm việc trong ngành 

nghề  nào,  nhất  định  phải  dùng  tâm  yêu  thương  chân  thành, 

yêu thương thế hệ mai sau, chỉ dạy thế hệ sau, khiến người 

đời  sau  trí tuệ được mở.  Trên  cơ  sở  kinh  nghiệm  thành  tựu 

trong đời này của chúng ta mà lên thêm một nấc nữa, đây là 

lợi hành. Chúng ta từ những chỗ này mà tư duy thật kỹ, thể 

hội  thật  kỹ,  liền  sẽ  biết  hành  thập  thiện.  “Dĩ  tứ  nhiếp,  lợi 

hành  nhiếp,  trang  nghiêm  cố”,  có  thể  khiến  tất  cả  chúng 

sanh được lợi ích chân thật, được lợi ích rộng lớn. Cái lợi ích 

này,  nói  một  cách ngắn  gọn là xã hội ổn  định,  thế  giới hòa 

bình,  phồn  vinh,  thịnh  vượng;  người  người  đều  được  sống 

cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Đây là lợi hành. 

•  Thứ tư là Đồng Sự  

Cổ  đức  gợi  ý  đơn  giản  với  chúng  ta  là  hòa  quang  đồng 

sự, khiến mọi người được nương nhờ. Câu nói này tuy đơn 

giản, nhưng trên thực tế cũng là bao gồm tất cả. Sao gọi là 

“hòa  quang  đồng  sự”?  Thánh  hiền  Nho  gia  dạy  chúng  ta: 

“Cái dụng của lễ lấy hòa làm quý”; Phật pháp chỉ dạy chúng 

ta  lục  hòa  kính,  có  thể  chung  sống  hòa  mục  với  đại  chúng, 

đây là trí tuệ cao độ, trong Phật pháp nói là trí tuệ cứu cánh 

viên  mãn.  Người  như  thế  nào  mới  có  thể  chung  sống  hòa 

mục với tất cả chúng sanh? Trong chín pháp giới chỉ có chư 

Phật  Như  Lai;  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  cũng  có  thể  làm  được, 

nhưng  không  có  thuần  chánh  tự  nhiên  giống  hình  dáng  của 

Phật. Đây là nguyên nhân gì vậy? Là sự khởi dụng của tánh 

đức viên mãn. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

137 

Tại  sao  chúng  ta  lại  biến  thành  phàm  phu  vậy?  Phật 

thường nói do tập khí phiền não của chúng ta quá nặng. Hiện 

tượng của tập khí phiền não là gì? Là không thể chung sống 

với  người  khác,  đây  là  hình  ảnh  của  tập  khí  phiền  não.  Tại 

sao Phật Bồ Tát có thể chung sống hòa mục với tất cả chúng 

sanh, còn chúng ta thì không làm được vậy? Vì chúng ta thấy 

cái này ưa thích, thấy cái kia chán ghét. Tại sao chư Phật Bồ 

Tát không sinh tâm này, không khởi lên loại ý niệm này? Xét 

cho  cùng  mà  nói,  không  ngoài  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước.  Chư  Phật  Bồ  Tát,  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  phân  biệt  chấp 

trước  hoàn  toàn  đoạn  tận  rồi,  vọng  tưởng  còn  sót  lại  cũng 

đang phá trừ từng phần, cho nên các Ngài có thể làm được, 

chúng  ta  không  làm  được.  Ở  chỗ  này  nhất  định  phải  chú  ý 

đến, không làm được thì chắc chắn luân hồi, đã không thoát 

khỏi luân hồi thì nhất định đọa ba đường ác. Quí vị đọc kỹ 

Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện là biết ngay. 

“Người quý ở tự giác”. Nền giáo dục Phật pháp không có 

gì  khác,  chỉ  là  giúp  chúng  ta giác ngộ  mà  thôi.  Phật đối  với 

chúng ta là tăng thượng duyên, bản thân chúng ta cần phải có 

sở  duyên  duyên,  phải  có  vô  gián  duyên  thì  chúng  ta  mới  có 

thành tựu. Sở duyên duyên là noi theo lời giáo huấn của Phật 

Bồ Tát, cũng chính là chúng ta thường nói, nhất định phải tiếp 

nhận lời giáo huấn của Phật Bồ Tát, hơn nữa, tiếp nhận giáo 

huấn nhất định không được gián đoạn. Chúng ta ngày  nay ở 

địa vị phàm phu, tập khí nghiệp chướng rất sâu, cổ nhân nói 

rằng:  “Ba  ngày  không  đọc  sách  thánh  hiền,  diện  mạo  khác 

xa”.  Người  thời  xưa  nghe  thánh  hiền  chỉ  dạy  có  thể  duy  trì 

được  ba  ngày,  còn  chúng  ta  ngày  nay,  một  ngày  còn  không 

duy trì được. Hiện nay đọc sách thánh hiền, buông quyển sách 

xuống là diện mạo đã thay đổi tất cả rồi, đâu còn đợi đến ba 

ngày. Từ đó cho thấy, người hiện nay so sánh về phương diện 

thiện căn với người xưa, quả thật không bằng người xưa, hằng 

138 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ngày huân tập vẫn không thể quay đầu. Đây là ở trong Kinh 

Phật gọi là “Nhất Xiển Đề”. Căn tánh Xiển Đề nghĩa là không 

có  thiện  căn,  thiện  căn  đoạn  sạch  rồi.  Lời  nói  này  là  hình 

dung, chứ thiện căn sao có thể đoạn được? Tuy không đoạn, 

nhưng  do  nghiệp  chướng  quá  nặng,  nên  thiện  căn  của  bạn 

không khởi tác dụng, tuy có cũng như không, là ý nghĩa như 

vậy.  Bản  thân  chúng  ta  ngày  nay  phải  nỗ  lực,  ngay  phương 

diện này cần khắc phục chính mình. Nhà Nho thường hay nói 

“khắc kỷ”, công phu khắc kỷ chính là mấu chốt của thành bại 

tu học trong đời này của chúng ta. Chúng ta có thể khắc phục 

tập khí phiền não của  mình hay không? Khắc phục được thì 

trong đời này có thành tựu, không khắc phục được thì không 

có thành tựu, mấu chốt là ở chỗ này. 

Đồng  sự  nhiếp,  nhà  Phật  gọi  là  lục  hòa  kính.  Lục  hòa 

kính là sáu cái “đồng”. “Kiến hòa đồng giải”, ở giai đoạn sơ 

học  của  chúng  ta  hiện  nay,  kiến  giải  của  chúng  ta  đều  dựa 

theo lời giáo huấn của Phật Bồ Tát, từ chỗ này mà thiết lập 

“đồng giải”. Khi khế nhập cảnh giới của Phật là kiến tư phiền 

não của bạn đoạn rồi, trần sa phiền não cũng đoạn, vô minh 

cũng  đã  phá  được  mấy  phẩm,  nên  vào  lúc  này  kiến  giải  tự 

nhiên sẽ tương đồng. 

Tại  sao  chúng  ta  ngày  nay  kiến  giải  bất  đồng  vậy? 

Nguyên nhân là do có phân biệt, có chấp trước; mỗi người có 

phân biệt không giống nhau, có chấp trước cũng không giống 

nhau,  cho  nên có sự khác  biệt về kiến giải.  Phân biệt,  chấp 

trước  đều  buông  xả  rồi  thì  kiến  giải  đâu  có  đạo  lý  nào  mà 

không đồng? Tự nhiên sẽ tương đồng, “Phật Phật đạo đồng” 

chính là đạo lý này. Pháp thân Bồ Tát kiến giải gần như đều 

tương đồng, giữa họ không có sai biệt. Vì vậy chúng ta biết, 

có  kiến  giải  bất  đồng,  có  cách  nghĩ  bất  đồng  đều  là  bởi  do 

phân biệt, chấp trước khác nhau mà sanh khởi ra. Phân biệt, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

139 

chấp  trước  là  hư  vọng,  chắc  chắn  sai  lầm,  cho  nên  Phật  ở 

trong Kinh điển nói cho chúng ta biết, nhất định không nên 

tin vào ý của bản thân bạn, vì ý của bạn là sai lầm. 

Đến khi nào mới có thể tin vào chính mình vậy? Phật nói 

sau khi chứng được quả vị A La Hán thì bạn mới có thể tin 

vào chính mình. Lời nói này của Phật là phương tiện mà nói, 

không phải nói cứu cánh. Nói cứu cánh là như thế nào? Là 

sau khi đã phá vô minh, bạn có thể hoàn toàn tin tưởng chính 

mình; phá được chấp trước, bạn mới thoát khỏi sáu cõi luân 

hồi, hay  nói cách khác, tri kiến luân hồi không còn nữa (tri 

kiến luân hồi là tri kiến hoàn toàn sai lầm, cái này không còn 

nữa), nhưng bạn vẫn chưa ra khỏi mười pháp giới. Cho nên 

tư  tưởng  kiến  giải  của  bạn,  Phật  nói  chánh  giác,  cái  chánh 

giác này so với phàm phu lục đạo thì tư tưởng kiến giải của 

bạn là chính xác, vào lúc này ở trong pháp giới tứ thánh mà 

tu  học.  Tri  kiến  ở  pháp  giới  tứ  thánh  vẫn  chưa  phải  thuần 

chân. Đại Sư Thiên Thai ở trong quả vị “Lục Tức Phật” gọi 

là  “Tương  Tự  Tức  Phật”.  Tương  Tự  Tức  Phật  tức  là  chánh 

giác. Từ Tương Tự Tức Phật đem phân biệt đoạn sạch, pháp 

thế xuất thế gian tất cả đều không phân biệt thì cái tâm này 

thanh  tịnh,  vào  lúc  này  tâm  của  bạn  vào  Tam  Ma  Địa.  Phá 

một phẩm vô minh tức là “Chánh Đẳng Chánh Giác”. Quý vị 

phải biết rằng, “Chánh Đẳng Chánh Giác” là 41 ngôi bậc của 

Pháp Thân Đại Sĩ trên hội Hoa Nghiêm, họ là Chánh Đẳng 

Chánh Giác. Quả vị Phật Bồ Tát ở trong mười pháp giới đều 

là Chánh Giác, chứ chưa phải Chánh Đẳng Chánh Giác, như 

vậy bạn mới biết vấn đề này khó cỡ nào! Giác cứu cánh chỉ 

có một quả vị, còn Chánh Đẳng Chánh Giác có 41 quả vị, họ 

có  thể  hòa  quang  đồng  trần  với  tất  cả  chúng  sanh,  những 

người này nhất định không có chấp trước. Bồ Tát quyền giáo 

chính là bậc thánh ở trong pháp giới tứ thánh, tâm phân biệt 

của họ  càng  ngày  càng  phai nhạt, đến  quả  vị  sơ trụ  thì  tâm 

140 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phân  biệt  hoàn  toàn  không  còn,  vậy  mới  có  thể  hòa  quang 

đồng sự với tất cả chúng sanh trong chín pháp giới. 

Hòa quang đồng sự ý nghĩa là gì, hình thức ra làm sao? 

Phật ở trong Kinh điển nói với chúng ta: “Tùy loại hóa thân, 

tùy cơ thuyết pháp”. Hình thức của nó chính là tùy loại hóa 

thân, ý nghĩa của nó chính là tùy cơ thuyết pháp. Từ đó cho 

thấy, tất cả vì chúng sanh, không phải vì mình. A La Hán đã 

phá  chấp  ngã  rồi,  đâu  còn  có  “ta”  nữa;  pháp  thân  Bồ  Tát, 

viên giáo sơ trụ trở lên, chấp ngã, chấp pháp đều phá rồi, quả 

thật đúng là hoàn toàn tương ưng với lìa tứ tướng, lìa tứ kiến 

mà trong Kinh Kim Cang đã nói: “Không tướng ngã, không 

tướng  nhân,  không  tướng  chúng  sanh,  không  tướng  thọ 

giả”. Không những tứ tướng không còn, mà tứ kiến (ý niệm) 

cũng  không  có,  như  vậy  mới  có  thể  đồng  sự  viên  mãn. 

Không thể đồng sự với tất cả chúng sanh thì làm sao có thể 

giúp đỡ tất cả chúng sanh quay đầu? 

Trong tứ nhiếp lấy ý nghĩa đồng sự làm chủ. Dùng cách 

nói  hiện  nay  mà  nói,  nếu  bạn  muốn  giúp  đỡ  chúng  sanh, 

muốn giáo hóa chúng sanh thì bạn nhất định không thể xa rời 

chúng sanh. Bạn xa rời chúng sanh thì còn có cơ duyên gì để 

giúp  đỡ  họ?  Trong  Phật  pháp  thường  nói  rộng  kết  pháp 

duyên, đồng sự là kết pháp duyên. Pháp duyên kết ở chỗ nào 

vậy? Ở mọi lúc, mọi nơi. Việc này rất quan trọng. Tuyệt đối 

không được nói, đợi sau khi tôi học thành rồi, sau đó mới kết 

duyên với chúng sanh, vậy là không kịp rồi. 

Năm  xưa  tôi  mới  đến  Đài  Trung  gần  gũi  lão  cư  sĩ  Lý 

Bỉnh Nam, thầy chỉ dạy chúng tôi, ở mọi lúc mọi nơi thường 

nhắc nhở chúng tôi không nên quên kết duyên với đại chúng. 

“Kết duyên không nhất thiết là vật phẩm, không nhất thiết là 

tiền bạc, không nhất thiết là tài vật, mà nhất định phải chung 

sống thân thiết với đại chúng (cái này không cần tiền, không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

141 

cần  lễ  vật  gì  cả),  dứt  khoát  không  được  phép  xa  rời  quần 

chúng”, thầy nói với học trò chúng tôi. 

Pháp sư giảng Kinh hoằng pháp, quý vị phải biết rằng, vị 

“pháp sư” này không nhất định là người xuất gia, cư sĩ tại gia 

giảng  Kinh  thuyết  pháp  cũng  gọi  là  pháp  sư.  Pháp  sư  là 

không phân biệt nam nữ, già trẻ; không phân biệt tại gia hay 

xuất  gia.  Thuật  ngữ  ở  trong  Phật  giáo,  Hòa  thượng  cũng 

không  phân  biệt  tại  gia hay  xuất  gia,  cũng  không  phân  biệt 

già trẻ, nam nữ. Hòa thượng là tiếng Ấn Độ, ý nghĩa là “thân 

giáo sư”. Vị thầy trực tiếp chỉ dạy ta thì chúng ta gọi là Hòa 

thượng.  Tôi  học  với  lão  sư  Lý  Bỉnh  Nam,  thì  lão  cư  sĩ  Lý 

Bỉnh Nam chính là Hòa thượng của tôi, chính bản thân thầy 

chỉ dạy tôi. Chỉ có Tỳ Kheo, Tỳ Kheo ni, Sa Di, Sa Di ni thì 

nhất định là người xuất gia, người tại gia không được xưng. 

Cho nên thuật ngữ ở trong Kinh Phật, Hòa thượng, Pháp sư, 

A  Xà  Lê  đều  không  phân  biệt  tại  gia  hay  xuất  gia,  cũng 

không  phân  biệt  già  trẻ  nam  nữ.  Bạn  đã  phát  tâm  ra  giảng 

Kinh hoằng pháp, bạn nhất định phải có thính chúng. Thính 

chúng  nhiều  ít  là  do  pháp  duyên  của  bạn.  Nếu  như  bình 

thường bạn không gần gũi đại chúng, tương lai bạn học Kinh 

giáo biết rồi, thầy Lý nói, bạn giảng Kinh hoa trời rơi rụng 

nhưng không có người nghe. Tại sao vậy? Vì không có pháp 

duyên. Bạn mới biết, kết pháp duyên quan trọng biết bao. 

Chúng ta ngày nay muốn rộng độ chúng sanh, muốn đoàn 

kết  các  tôn  giáo  và  chủng  tộc  khác  nhau  trên  thế  giới,  cái 

duyên  này  đến  đâu  để  kết  vậy?  Ngày  nay  ở  Cư  Sĩ  Lâm  có 

duyên thù thắng, chủ nhật hằng tuần, từng tôn giáo một ở nơi 

đó giảng Kinh. Trừ phi là có việc quan trọng, còn nếu không 

có việc quan trọng thì tôi nhất định đi nghe. Tại sao vậy? Tôi 

kết duyên với tôn giáo đó. Đây là điều mà các đồng tu phải 

biết.  Tôn  giáo  khác  nhau,  chủng  tộc  khác  nhau,  cơ  hội  kết 

142 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

duyên này rất ít, rất hiếm có, gặp được cơ hội này nhất định 

phải  nắm  lấy.  Chúng  ta  chịu  kết  duyên  với  họ,  tương  lai 

chúng ta hoằng pháp, họ sẽ hoan hỷ đến nghe. Bạn không kết 

duyên  với  người  ta,  khi  bạn  thành  Phật  rồi,  bạn  độ  chúng 

sanh ít. Người thắng duyên độ chúng sanh nhiều, đạo lý là ở 

chỗ  này.  Tại  sao  Phật  A  Di  Đà  trong  chư  Phật  được  gọi  là 

“sáng  nhất  trong  ánh  sáng,  vua  của  các  Phật”?  Do  pháp 

duyên của Phật A Di Đà thù thắng nhất. Chúng ta mới biết, 

lúc  Ngài  còn  ở  nhân  địa,  chắc  chắn  là  mỗi  một  lần  có  cơ 

duyên đồng sự với chúng sanh, Ngài tuyệt không từ bỏ, nên 

duyên  của  Ngài  mới  thù  thắng  như  vậy.  Đây  là  nhân  quả. 

Chúng ta gieo nhân thiện, tương lai nhất định được quả thiện, 

bạn không chịu gieo nhân thiện thì quả thiện ở đâu ra? Nhất 

định phải biết kết duyên. Pháp sư giảng Kinh, dù cho là mới 

học, khi chúng ta có thời gian rảnh rỗi cần phải tranh thủ thời 

gian đi nghe, kết duyên với họ. Tôi đã nói bao nhiêu lần với 

mọi  người,  tôi  đi  đến  đạo  tràng  người  ta,  lễ  Phật  ba  lạy  tại 

chánh điện, ý niệm đó của tôi là kết duyên. Tôi lạy thứ nhất 

là kết duyên với pháp sư thường trụ, lạy thứ hai là kết duyên 

với  thổ  địa  tại  nơi  này,  lạy  thứ  ba  là  kết  duyên  với  tất  cả 

chúng sanh tại địa phương này. Ba lạy của tôi là không có lạy 

suông,  cho  nên  khi  tôi  đến  nơi  đó  để  giảng  Kinh  thì  pháp 

duyên rất thù thắng. 

Lần trước các bạn cùng tôi đến chùa Cực Lạc Tân Thành, 

tôi  đã  nói  với  các  bạn,  lần  thứ  nhất  đến  chùa  Cực  Lạc  Tân 

Thành  là  đi  tham  quan  du  lịch  ngang  qua  chỗ  đó.  Bảy,  tám 

năm trước tôi lạy Phật ba lạy tại chánh điện thì tám năm sau 

nhân  duyên  chín  muồi  rồi.  Đây  là  nguyện  tự  mình  hứa.  Bạn 

không kết duyên thì pháp duyên ở đâu ra? Cho nên đồng sự là 

quan trọng như vậy. Con người dứt khoát không được xa rời 

đoàn  thể,  nhất  định  phải  chung  sống  hòa  mục  với  đoàn  thể. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

143 

Đời  sống  giống  như  đoàn  thể  đại  chúng,  được  tâm  hoan  hỷ 

của đại chúng, tứ chúng đồng tu không xa rời nhau thì duyên 

của bạn mới thù thắng. Nếu như tự cho mình là một giai cấp 

đặc thù, không chung sống với đại chúng, tương lai bạn thành 

Phật cũng là Phật lẻ loi một mình, không có thính chúng. Đạo 

lý này chúng ta nhất định phải biết. Tứ nhiếp đến chỗ này đã 

giới  thiệu  một  đoạn,  ý  vị  thâm  thúy,  nói  không  cùng  tận. 

Trong bốn điều, mỗi một điều đều trùm khắp pháp giới. 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, đối tượng trong Kinh văn 

là Long vương Sa Kiệt La. Ý nghĩa đại biểu của Long vương 

Sa Kiệt La, nói theo cách hiện nay chính là người lãnh đạo ở 

trong các ngành, các nghề trên thế gian này. Long vương là 

đại biểu người lãnh đạo, Sa Kiệt La chính là nói thế giới của 

chúng ta. Chúng ta phải hiểu ý nghĩa này thì bạn mới biết lời 

Phật nói ở trong Kinh là không phải thần thoại, không phải 

mê tín. 

“Cử  yếu  ngôn  chi”.  Đây  là  nêu  ra  một  hạng  mục  quan 

trọng nhất. 

“Hành  thập  thiện  đạo,  dĩ  tứ  nhiếp  trang  nghiêm  cố, 

thường  cần  nhiếp  hóa  nhất  thiết  chúng  sanh”.  Đại  ý  của 

đoạn này đã giới thiệu qua với quí vị rồi. Hôm nay chúng ta 

dùng chút thời gian để làm một cuộc tổng kết, vì đoạn này vô 

cùng quan trọng. 

Chúng ta xem thấy ở trong báo chí, tư liệu thông tin, ngày 

nay  toàn  thế  giới  có  rất  nhiều  khu  vực  loạn  động  bất  an,  có 

một số là chính trị, một số là tài chính, một số là chủng tộc, 

một  số  là  tôn  giáo,  kéo  theo  xã  hội  biết bao  nhiêu  nhân dân 

đau khổ. Chúng ta cần tư duy thật kỹ, vì sao lại xảy ra nhiều 

loạn động như vậy? Tại sao xảy ra nhiều tranh chấp như vậy? 

Vấn đề này rốt cuộc phải giải quyết như thế nào? Người hiện 

144 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tại phản đối những cách làm của đế vương chuyên chế trước 

đây,  tôn  sùng  tự  do  dân  chủ.  Tự  do  dân  chủ  với  đế  vương 

chuyên  chế,  rốt  cuộc  cái  nào  tốt,  có  người  nào  thâm  nhập 

nghiên  cứu,  thảo  luận  hay  chưa?  Chúng  ta  không  nên  mù 

quáng, nói phụ họa theo người, như vậy sẽ bị thiệt thòi. Nhất 

định  phải  quan  sát,  nghiên  cứu,  tư  duy,  thảo  luận  thật  kỹ. 

Trước đây, đối với sự việc này tôi cũng đã từng nói qua, hai 

loại  chế độ khác  nhau  này,  mỗi  cái  đều  có  lợi  và hại,  có  ưu 

điểm và cũng có khuyết điểm. Chuyên chế có cái hay và cái 

không  hay  của  chuyên  chế,  tự  do  dân  chủ  có  cái  hay  và  cái 

không hay của tự do dân chủ. Chúng ta cần đem cái tốt với cái 

tốt  làm  cuộc  so  sánh,  không  tốt  với  không  tốt  làm  cuộc  so 

sánh, để đầu óc chúng ta sáng suốt ra. Trên thực tế, chế độ thì 

không có gì là tốt hay không tốt. Tốt hay không tốt là do con 

người. Lời của Khổng Lão Phu Tử nói rất đáng để chúng ta tư 

duy, soi lại một cách sâu sắc. Ngài nói: “Người còn thì việc 

còn,  người  mất  thì  việc  hết”.  Nếu  như  người  này  tốt  thì 

chuyên chế cũng tốt, dân chủ cũng tốt. Người này không tốt 

thì chuyên chế cũng gây ra tổn hại, dân chủ cũng gây ra tổn 

hại.  Có  thể  thấy  rằng,  vấn  đề  là  do  con  người,  hoàn  toàn 

không do chế độ, đây là điều chúng ta phải nhận thức rõ ràng. 

Chúng ta nói người này là thánh nhân, là hiền nhân, sao 

gọi là “thánh hiền”? Ý nghĩa của chữ “Thánh” là đối với đạo 

lý, chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sinh đã thông đạt hiểu 

rõ thì người này được gọi là “thánh nhân”. Chúng ta nói “thần 

thánh”, “thần” cũng là ý nghĩa này. Bạn thấy chữ “Thần” này 

là chữ hội ý. Chữ này ở bên trái là chữ “Thị”, chúng ta gọi là 

thị  trong  khai  thị.  “Thị”  nghĩa  là  gì  vậy?  Ở  trong  “Thuyết 

Văn” giải thích, “thị” là nói ông trời báo điềm. Phía trên nó là 

chữ “Thượng”, hai gạch ngang, gạch phía trên ngắn, gạch phía 

dưới  dài  là  chữ  “Thượng”.  Phía  dưới  chữ  “Thượng”  vạch 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

145 

xuống ba đường, đây là biểu thị ông trời báo điềm. “Ông trời 

báo điềm”, dùng cách nói hiện đại mà nói, chính là hiện tượng 

tự nhiên. Bên phải là chữ “Thân”, “thân” có nghĩa là gì vậy? 

Nếu như bạn xem cách viết của chữ Triện, bạn sẽ rất dễ dàng 

thể hội được. Ý nghĩa của chữ “thân” là thông suốt, tức là nói 

hiện tượng tự nhiên này bạn hoàn toàn thông suốt, hoàn toàn 

hiểu  rõ,  một  chút  cũng  không  mê  hoặc  thì  người  này  gọi  là 

“Thần  nhân”.  Cho  nên  ý  nghĩa  của  Thần  và  Thánh  là  thông 

với nhau, chính là một người thấu tình đạt lý. Người như vậy, 

bất kể họ là chuyên chế hay là dân chủ đều tốt, nhất định làm 

rất tốt. Tại sao vậy? Họ không có tư tâm. Ngược lại, nhà Nho 

nói,  nếu  như  tiểu  nhân  lên  nắm  chính  quyền,  bất  kể  họ  làm 

hoàng đế hay làm tổng thống thì nhân dân đều gặp họa. Tại 

sao vậy? Bởi vì họ tự tư tự lợi, họ không quan tâm đến trăm 

họ, không quan tâm đến quốc gia. Từ đó cho thấy, con người 

là quan trọng nhất, chế độ chỉ là thứ yếu. Quốc gia bồi dưỡng 

nhân tài là việc lớn hàng đầu, nếu có thể làm tốt giáo dục thì 

bất kể chế độ gì cũng tốt. 

Nhà Nho thật sự là thánh nhân, họ nhìn thấy, họ hiểu rõ, 

rất  sáng  tỏ,  cho  nên  ở  trong  “Học  ký”  nêu  ra  “Kiến  quốc 

quân dân, giáo học vi tiên”, (“quân” nghĩa là lãnh đạo). Bồi 

dưỡng nhân tài, xây dựng một quốc gia, xây dựng một chính 

quyền, thống trị nhân dân, lãnh đạo nhân dân, cái gì là quan 

trọng  nhất,  là  ưu  tiên  nhất?  Giáo  dục,  “Giáo  học  vi  tiên”. 

Trong giáo dục, cái nào là ưu tiên nhất? “Tứ nhiếp pháp” là 

ưu  tiên  nhất.  Thầy  giáo  làm  thế  nào  có  thể  nhiếp  thọ  học 

sinh?  Ý  nghĩa  của  “nhiếp  thọ”  là  khiến  học  sinh  tâm  phục 

khẩu phục đối với thầy, đây gọi là nhiếp thọ. Người lãnh đạo 

quốc  gia  làm  thế  nào  nhiếp  thọ  nhân  dân  cả  nước,  để  nhân 

dân cả nước đối với người lãnh đạo quốc gia tâm phục, khẩu 

phục?  Phật  dạy  chúng  ta  tứ  nhiếp  pháp.  Cho  nên  tôi  dùng 

146 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thời gian nhiều một chút để giảng “Tứ nhiếp pháp”. Phạm vi 

nhỏ  nhất  là  vợ  chồng,  trong  một  gian  phòng  có  hai  người, 

bạn có thể hiểu được tứ nhiếp pháp thì vợ chồng hòa thuận, 

gia đình hưng vượng; lớn là đến quốc gia, thế giới, bạn thử 

nghĩ xem câu nói này quan trọng biết bao. Việc thiên hạ, chỉ 

cần người với người có thể cư xử tốt với nhau thì vấn đề gì 

cũng  giải  quyết  được.  Người  với  người  không  thể  sống  với 

nhau thì chế độ tốt như thế nào cũng là vô ích, cũng sẽ bị phá 

hoại, bị san bằng triệt để. 

Chúng ta học Phật, bản thân là đệ tử Phật, bất luận là xuất 

gia  hay  tại  gia,  chúng  ta  có  sứ  mệnh  hoằng  pháp  lợi  sinh. 

Hoằng pháp lợi sinh hoàn toàn là đứng ở lập trường giáo dục 

xã  hội,  ngày  nay  gọi  là  lập  trường  của  người  làm  công  tác 

nghĩa vụ giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, giúp đỡ người 

lãnh đạo các tầng lớp xã hội. Chúng ta ở bên cạnh phối hợp 

giúp đỡ, thúc đẩy nền giáo dục cổ thánh tiên hiền. Trong đây 

chúng ta cần phải nhận biết, nền giáo dục cổ thánh tiên hiền 

có  phải  là  nền  giáo  dục  của  riêng  bản  thân  họ  phải  không? 

Ngày nay chúng ta thử hỏi, Phật giáo có phải là nền giáo dục 

của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  không?  Tư  tưởng  giáo  dục  của 

Nho gia có phải là tư tưởng giáo dục của Khổng Lão Phu Tử 

không?  Nếu  như  chúng  ta  nói  phải  thì  chính  các  Ngài  phủ 

định;  Khổng  Lão  Phu  Tử  phủ  định,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

cũng  phủ  định.  Các  Ngài  nói  như  thế  nào  vậy?  Khổng  Lão 

Phu Tử nói cả đời Ngài, bản thân Ngài chẳng có gì cả, những 

gì mà Ngài nói ra là lời của cổ nhân nói, “chỉ thuật lại, chứ 

không sáng tác”, bản thân Ngài không có sáng tác, không có 

phát  minh.  Những  lời  mà  Ngài  nói  là  lời  của  cổ  nhân  nói, 

không phải của bản thân Ngài. Những lời Phật Thích Ca Mâu 

Ni nói ra cũng không phải của bản thân Ngài, mà là lời của 

Phật  quá  khứ  nói.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  cả  đời  49  năm 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

147 

giảng Kinh thuyết pháp, cũng là “thuật lại, chứ không sáng 

tác”. Điều này chúng ta nhìn thấy ở trên Kinh điển. Đến cuối 

cùng, Phật ở trong Kinh đã nói lời thành thật, nền giáo dục 

này không phải do một người nào nói, mà là từ trong tự tánh 

lưu xuất ra, là sự lưu xuất của tánh đức, tuyệt đối không phải 

của người khác, “Pháp vốn như vậy!”. 

Trong “Tam Tự Kinh”, câu đầu tiên là “Nhân chi sơ, tánh 

bổn thiện”. Chữ  “nhân” đó là tất cả người, gồm cả bản thân 

chúng  ta  trong  đó.  Tánh  bổn  thiện,  chữ  “Thiện”  này  không 

phải là thiện trong thiện ác. Thiện trong thiện ác là đã bất thiện 

rồi. Phật ở trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Tất cả chúng sanh 

đều có trí tuệ, đức tướng của Như Lai”, đó chính là bổn thiện. 

Cho  nên,  trí  tuệ  của  Như  Lai  chính  là  trí  tuệ  chân  thật  viên 

mãn vốn đầy đủ trong tự tánh. “Đức” là nói năng lực, “tướng” 

là nói tướng hảo. Trí tuệ là viên mãn, năng lực cũng là viên 

mãn, tướng hảo vẫn là viên mãn. Nhà Phật gọi là bình đẳng, 

không có khác biệt. Ở trong không có khác biệt đó, tại sao lại 

có hiện tượng khác biệt xuất hiện vậy? Phật nói do chúng sanh 

đã  mê  mất  bản  tánh,  mê  có  sâu,  cạn  không  giống  nhau,  cho 

nên  mới  biến  thành  khác  biệt.  Nền  giáo  dục  của  thánh  nhân 

không có gì khác, chỉ là dạy chúng ta, giúp đỡ chúng ta phá 

mê khai ngộ, cho nên thánh nhân giáo hóa chúng sanh không 

kể công. Bạn nói công lao, họ không có công lao. Họ có công 

lao  gì  chứ?  Trí  tuệ  đức  năng  là  của  bạn  không  phải  họ  cho 

bạn, mà là cái vốn có của chính bản thân bạn, chẳng qua là họ 

nói cho chúng ta biết chúng ta làm sao mê mất, hiện nay cần 

phải dùng phương pháp gì để đột phá cái cửa mê này, để trí 

tuệ đức năng vốn có trong tự tánh chúng ta hiện tiền. Như thế 

mà thôi, không phải có được từ bên ngoài. Chúng ta quan sát 

tỉ mỉ lời giáo huấn của đại thánh đại hiền xưa và nay, trong và 

ngoài, quả thật đúng là như lời Phật đã nói. Vậy chúng ta mới 

148 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bừng tỉnh giác ngộ, hóa ra lời mà các Ngài nói ra không phải 

do chính bản thân các Ngài phát minh, không phải kiến giải 

của riêng các Ngài, mà là các Ngài tự mình giác ngộ rồi đem 

chân tướng sự thật này nói ra với chúng ta. Đây là thực tướng 

của thể tướng dụng trong tự tánh chúng ta, cái này  chúng ta 

mới thật sự bái lạy sát đất, không còn gì để nói. 

Chúng ta tin họ, có phải là tin họ không? Không phải tin 

họ, mà là “tin mình”. Những cái họ nói vốn dĩ đầy đủ trong tự 

tánh của ta, cho nên nhà Phật nói “Tín”, các bạn xem, Ngẫu 

Ích Đại Sư trong “Yếu Giải” giảng về Tín – Nguyện – Hạnh, 

Ngài đã nói sáu chữ “Tín”, đầu tiên là “tin mình”, thứ hai mới 

“tin người”. “Người” là ai vậy? Người là người đã tự giác. Ta 

vẫn chưa giác ngộ, họ giác ngộ rồi, ta phải theo kinh nghiệm 

giác ngộ của họ, theo những đạo lý phương pháp giác ngộ này 

để  giúp  ta  cũng  giác  ngộ.  Sự  việc  là  như  vậy.  Mượn  kinh 

nghiệm của họ để giúp mình phá mê khai ngộ, như vậy công 

đức  mới  viên  mãn.  Cho  nên  Phật  nói,  “Ta  -  Người  không 

hai”, hư không pháp giới tất cả chúng sanh là một thể. Khái 

niệm  này,  trong  danh  từ  nhà  Phật  gọi  là  “Pháp  thân  thanh 

tịnh”. Bạn có khái niệm này, bạn khẳng định, bạn thừa nhận, 

một mảy may hoài nghi cũng không còn thì bạn chứng được 

pháp thân thanh tịnh. Cho nên, tâm yêu thương là cái vốn có ở 

trong tự tánh, không phải học được từ bên ngoài. 

Tình thương của phàm phu, chúng ta ngày nay đã mê mất 

tự tánh, tình thương của tự tánh là viên mãn, mê mất tự tánh 

thì bị lọt đi một phần. Một phần này lại bị trộn lẫn với ngũ dục 

thất tình, nên tình thương này biến thành tình thương của tự tư 

tự lợi. Tình thương của tự tư tự lợi với từ bi vốn có trong tự 

tánh, nói trên thể thì không khác, nói trên sự thì có mê - ngộ 

bất đồng, cho nên tác dụng là không giống nhau. Tình thương 

của giác ngộ trong Phật giáo gọi là “từ bi”, nó có thể giúp bạn 


L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

149 

tu  hành  chứng  quả,  có  thể  giúp  bạn  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát. 

Tình  thương  của  mê  nhiễm  sẽ  tạo  thành  nghiệp  báo  là  ngạ 

quỷ, địa ngục, súc sanh. Từ đó cho thấy, mê ngộ, nhiễm tịnh, 

quả  báo  khác  biệt  rất  lớn.  Khác  biệt  này  là  khác  biệt  trên 

tướng, khác biệt trên dụng, nhưng trên thể thì không có khác 

biệt. Phàm phu chúng ta làm trí thức, cầu học, không thể khế 

nhập tri thức chân thật là do một quan niệm chủ yếu là phân 

biệt chấp trước quá nghiêm trọng, cho đây là Phật Thích Ca 

Mâu Ni nói, đó là Khổng Lão Phu Tử nói, là tư tưởng của họ, 

họ  là  người  của  2.500  năm  trước,  lời  họ  nói  hiện  nay  chưa 

chắc còn thích hợp, lạc hậu rồi, không phù hợp thời đại nữa, 

cho nên một cách tự nhiên sinh ra ý thức bài xích. Đây là sai 

lầm, không biết lời mà các Ngài nói ra là từ tự tánh chúng ta 

lưu xuất. Nếu như biết được là từ tự tánh chúng ta lưu xuất thì 

bạn đã không bài xích, bạn sẽ rất hoan hỷ tiếp nhận. Cho nên 

phải dạy học như thế nào? Làm thế nào giúp đỡ người khác 

phá  mê,  khai  ngộ?  Làm  thế  nào  giúp  đỡ người  khác  chuyển 

phàm thành thánh? Làm thế nào giúp đỡ người khác đoạn ác, 

tu thiện? Tứ nhiếp là môn học hàng đầu. Không biết tứ nhiếp 

thì không có cách gì dạy người được, không có cách gì chung 

sống với người khác. Đây là một môn học rất quan trọng. 

Phật Bồ Tát có trí tuệ chân thật, các Ngài cũng có tâm rất 

nhẫn nại. Nghiệp chướng chúng sanh có người rất sâu nặng 

(trong  Kinh  Phật  thường  nói  “Căn  tánh  Xiển  Đề”),  quyết 

không phải một đời một kiếp có thể khuyên họ quay đầu, mà 

nhiều đời nhiều kiếp, trong vô lượng kiếp đã giúp đỡ họ quay 

đầu.  Người  một  đời  không  thể  quay  đầu  quá  nhiều,  quá 

nhiều.  Không  có  tâm  trí  tuệ  chân  thật,  không  có  tâm  từ  bi 

chân thật thì người đó sẽ thoái tâm. Chúng ta nhìn thấy người 

tu  hành  thoái  tâm  rất  nhiều.  Dường  như  hiện  nay  ở  trong 

đồng tu chúng ta, Ngộ Thiện không đến, muốn thoái tâm rồi. 

150 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tại sao bị thoái tâm  vậy? Không có trí tuệ, không có từ bi, 

phiền  não hiện hành  rồi.  Nếu chú  ấy  có  trí tuệ,  có từ  bi  thì 

chắc chắn sẽ không thoái tâm. 




****************** 

 

THùC TIÔN THËP THIÖN NGHIÖP §¹O 

VµO TRONG Tø NIÖM Xø 

Kinh  văn:  “Niệm  xứ  trang  nghiêm  cố,  thiện  năng  tu 

tập, tứ niệm xứ quán”. 

Đây  là  đoạn  thứ  nhất  trong  37  phẩm  trợ  đạo.  Phẩm  trợ 

đạo tổng cộng có bảy khoa, chúng ta ngày nay gọi là bảy giai 

đoạn, đó là Tứ Niệm Xứ - Tứ Chánh Cần - Tứ Thần Túc - 

Ngũ Căn - Ngũ Lực - Thất Giác Chi - Bát Chánh Đạo. Bảy 

giai  đoạn  này  là  Phật  pháp hoàn  chỉnh,  cũng  có  thể  nói bất 

luận  là  Đại  thừa,  Tiểu  thừa,  Hiển  giáo,  Mật  giáo,  tóm  lại 

không  ngoài  bảy  loại  này.  Thuật  ngữ  của  Kinh  Phật  gọi  là 

bảy khoa (khoa là khoa mục), bảy khoa mục đã bao gồm hết 

rồi. Nội dung trong mỗi một khoa mục đều là sâu rộng không 

có bờ mé, cho nên chúng ta không thể xem nó là Tiểu thừa. 

Đại Sư Thiên Thai dùng bốn giáo Tạng – Thông – Biệt –Viên 

để  nói  rõ  với  chúng  ta.  Trong  mỗi  một  khoa  đều  có  Tạng, 

Thông, Biệt, Viên. Từ đó cho thấy, nó đã bao gồm hết rồi. 

Khoa  thứ  nhất  chính  là  niệm  xứ.  Trước  đây  tôi  giảng 

những Kinh văn này, cách nói hơi có một chút không giống 

với người xưa, dễ hiểu hơn. 

“Tứ niệm xứ”, chúng tôi thường gọi là thấy rõ, thấy ra được. 

“Tứ thần túc” chính là buông xả được. 

“Tứ chánh cần” là đoạn ác, tu thiện. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

151 

Quí vị từ trên quan điểm này mà thể hội thì sẽ không khó 

để hiểu được ý nghĩa của nó. Thấy rõ, buông xả xuyên suốt 

toàn bộ Phật pháp. 

Tại  sao  phàm  phu  chúng  ta  lại  có  những  phiền  não  tập 

khí sâu nặng này vậy? Nguyên nhân căn bản là do không biết 

chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Niệm xứ giúp chúng ta hiểu 

rõ,  dạy  chúng  ta  nhìn  vũ  trụ  nhân  sinh  như  thế  nào.  Phật  ở 

chỗ này đem nó quy nạp thành bốn hạng mục. 

-  Thứ nhất, “Quán thân bất tịnh”. 

-  Thứ hai, “Quán thọ là khổ”. 

-  Thứ ba, “Quán tâm vô thường”. 

-  Thứ tư, “Quán pháp vô ngã”. 

Sự quán này chúng ta hiện nay gọi là nhân sinh quan, vũ 

trụ quan. Cách nhìn của bạn đối với nhân sinh vũ trụ, bạn có 

thật sự nhìn thấy chân tướng của nó hay không? 

•  Điều thứ nhất, “Quán thân bất tịnh” 

Phàm phu điều quan trọng nhất chính là chấp trước thân 

này, quí trọng thân này, khởi chấp trước tham ái đối với thân 

này, cái gốc của chấp trước này quá sâu. Nên biết, chấp trước 

này chính là gốc của sáu cõi luân hồi, luân hồi là từ đây mà 

ra.  Nếu  bạn  thấy  sự  việc  này  rõ  ràng  rồi,  đem  thân  kiến 

buông xả, bạn liền thoát khỏi sáu cõi luân hồi. Sáu cõi luân 

hồi  hoàn  toàn  không  phải  sự  thật,  nó  là  hiện  tượng  hư  ảo, 

trong Kinh Kim Cang nói là “mộng huyễn bèo bọt” không sai 

tí  nào.  Người  nào  có  chấp  trước  thì  người  đó  sẽ  hiện  cái 

tướng này, người nào buông xả chấp trước thì hiện tượng này 

đối với họ không có nữa. Từ đó cho thấy, cảnh giới này là hư 

ảo, không phải chân thật. 

152 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ngày nay mỗi người chúng ta đều hiện ra hiện tượng này, 

Thế  Tôn  ở  trên  hội  Lăng  Nghiêm  gọi  hiện  tượng  này  là 

“Đồng phân kiến vọng”. 

Kiến là kiến giải. 

Vọng là hư vọng. 

Đồng  phân  là  mọi  người  chúng  ta  đều  có  điểm  chung, 

tuy có điểm chung nhưng vẫn là mỗi người mỗi khác. Ví dụ 

hôm  nay  giảng  đường  này  rất  sáng  sủa,  có  mấy  chục  ngọn 

đèn đang chiếu sáng, đây gọi là đồng phân kiến vọng. Thực 

ra ánh sáng của mỗi ngọn đèn không liên quan nhau, giống 

như từng ánh sáng hòa lẫn vào nhau, nhưng trên thực tế vẫn 

là cái nào ra cái nấy. Bạn tắt một ngọn đèn đi, ánh sáng của 

ngọn đèn này không còn nữa, nó hoàn toàn không cản trở cái 

khác.  Quí  vị  từ  chỗ  này  mà  thể  hội  thật  kỹ,  mỗi  người  có 

cảnh giới riêng, mỗi người có trời đất riêng, mỗi người có vũ 

trụ của riêng mình. Có thể nói, mỗi người không giống nhau; 

cũng có thể nói, mỗi người có sự liên quan mật thiết. Chân 

tướng sự thật ở trong đây chúng ta cần thể hội thật kỹ. Cho 

nên, không thể nói đồng, cũng không thể nói bất đồng. Giống 

như ánh sáng đèn này vậy, bạn không thể nói nó không hòa 

vào nhau, ánh sáng của mấy chục ngọn đèn quả thật là hòa 

lẫn  với  nhau;  bạn  cũng  không  thể  nói  nó  thật  sự  hòa  vào 

nhau, vì nếu thật sự hòa vào nhau thì khi tắt một ngọn, ánh 

sáng  ngọn  đèn  này  đã  không  còn  nữa.  Trong  Phật  pháp 

thường nói “Phi nhất phi dị”, không thể nói một, cũng không 

thể nói không một. Đây là chân tướng sự thật, không phải lời 

nói hàm hồ tắc trách, quả thật đúng là chân tướng. 

Chúng ta ngày nay đọa lạc vào sáu cõi luân hồi, chúng ta 

hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  là  không  liên  can  gì  với  ai  cả, 

hoàn  toàn  là  do  tự  mình  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

153 

mà  tạo  ra  hiện  tượng  này.  Đạo  lý  này  phải  biết,  nếu  bạn 

không  hiểu  rõ  thì  bạn  sẽ  rất  khó  vượt  thoát.  Tại  sao  vậy? 

Trong Kinh Phật hết lòng hết dạ khuyên bạn những lời này, 

nếu  bạn  nghi  hoặc,  bạn  không  thể  tin  một  cách  quả  quyết, 

vẫn  cứ  chấp  trước  kiên  cố  thành  kiến  của  bạn  (thành  kiến 

chúng ta gọi là ngã kiến) thì bạn bị cái này hại rồi, hại quá 

thảm thương. Cho nên Phật ở chỗ này dùng loại phương tiện 

trí tuệ viên mãn cao độ dạy chúng ta “quán thân bất tịnh”. 

Thân  là  gì  vậy?  “Thân”  theo  nghĩa  hẹp  là  thân  thể  của 

chính chúng ta, theo nghĩa rộng là tất cả mọi vật thể, chỉ cần 

có hình thể thì chúng ta liền gọi nó là thân. Bất kể là xác thân 

hay là tất cả vật thể khác cũng đều là bất tịnh. Phật ở trong 

Kinh  phân  tích  cho  chúng  ta,  cấu  tạo  của  xác  thân  vật  chất 

chúng ta là không trong sạch. Quan sát rõ ràng nhất, đơn giản 

nhất, bạn thấy, cái mà chúng ta gọi là thất khiếu bài tiết ra là 

gì vậy? Nó từ bên trong bài tiết ra. Ngoài thất khiếu ra, vi tế 

hơn là lỗ chân lông, chất mà lỗ chân lông bài tiết ra, người 

hiện nay chúng ta gọi là chất u-rê, chứng tỏ bên trong chúng 

ta không có gì là trong sạch, cho nên người xưa nói bị thịt, 

túi da.  Túi da  chứa  trong đó là gì  vậy? Máu  mủ,  phẩn tiện, 

chứa đựng những thứ này. Đối với những thứ này, chấp trước 

tham ái quá mức là sai rồi! Cổ đức mô tả xác thân là “đãy da 

thối”, mùi tỏa ra từ trên cái thân này thật là khó ngửi. Người 

có phiền não càng nặng thì mùi sẽ càng khó ngửi, người có 

phiền não nhẹ thì tương đối tốt hơn một chút, còn người thân 

tâm thanh tịnh thì mùi sẽ thơm. 

Năm  xưa  (dường  như  là  năm  1977),  lần  đầu  tiên  tôi  đến 

Hồng Kông giảng Kinh. Đồng tu bên Hồng Kông nói với tôi, 

Lão  hòa  thượng  Hư  Vân  đã  đến  Hồng  Kông  hơn  một  tháng. 

Sau khi Trung Quốc đại lục giải phóng, đệ tử Phật bên Hồng 

Kông mong muốn Lão hòa thượng Hư Vân ở lại Hồng Kông 

154 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

lâu dài, nên đã xây cho Ngài một ngôi tịnh xá, tôi cũng đã đến 

tham quan. Khi ở được một tháng, Lão hòa thượng nói Hồng 

Kông không thể ở được, đây là thế giới phồn hoa, không thích 

hợp cho tu hành, Ngài liền trở về tổ quốc. Lúc đó Ngài đã hơn 

100  tuổi  rồi.  Rất  nhiều  người  đều  biết,  Lão  hòa  thượng  một 

năm cắt tóc và tắm rửa một lần, không tắm rửa thường; quần áo 

mặc trên người rách nát, trên cổ áo dính cặn dầu rất dầy. Tuy 

Ngài không tắm, trên cổ áo nhìn thấy rất bẩn, nhưng mà mùi 

tỏa thơm dịu, rất dễ ngửi. Chúng ta mà ba ngày không tắm rửa 

là trên cổ áo thối chịu không nổi, người ta đã tránh rất xa rồi. 

Từ chỗ này cho thấy, người ta tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh 

thì thân liền thanh tịnh, cái mùi đó là không giống nhau. Lão 

hòa  thượng  Hư  Vân  là  người  tu  hành,  người  có  công  phu  tu 

hành cao hơn Ngài, ngửi mùi của Ngài là cảm thấy khó ngửi 

rồi. Đây là đạo lý nhất định. Từ đó cho thấy, công hạnh sâu cạn 

quả thật có thể thay đổi kết cấu tổ chức của thân tâm chúng ta, 

đúng như Phật ở phần trước bản Kinh đã nói: “Tất cả pháp từ 

tâm  tưởng  sanh”.  Do  đó  chúng  ta  liền  thể  hội  được,  tại  sao 

Phật  dạy  Bồ  Tát  ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy 

thiện pháp, quan sát thiện pháp, không cho phép mảy may bất 

thiện xen tạp, đạo lý chúng ta hiểu rõ rồi. 

Bản thân chúng ta muốn tu thành chân thật được thân kim 

cang bất hoại ở thế gian này thì khó, quá khó! Vãng sanh về 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì dễ dàng rồi. Sanh về Thế 

giới Cực Lạc thì sắc thân của mỗi người đều là “sắc thân bằng 

vàng ròng”. Đây là đại từ đại bi, đại ân đại đức của Phật đối 

với  chúng  ta.  Phật  không  nói  rõ  thì  chúng  ta  làm  sao  biết 

được? Hơn nữa, pháp môn này khó tin nhưng dễ tu, thành tựu 

thù thắng không gì bằng. Mười phương tất cả chư Phật Như 

Lai phổ độ chúng sanh, đây là pháp môn hàng đầu, cho nên tất 

cả chư Phật không vị nào không tán thán, không vị nào không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

155 

hoằng dương. Chúng ta phải hiểu được đạo lý. Chúng ta ngày 

nay tiếp nhận pháp môn này, trong một đời này có thể thành 

tựu  hay  không  là  xem  bạn  có  thể  thấy  rõ,  có  thể  buông  xả 

được hay không. Nếu bạn không thể thấy rõ, không thể buông 

xả thì bạn đời này chỉ có thể nói là kết thiện duyên với A Di 

Đà  Phật  và  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  chứ  đời  này  là 

không thể đi được. Nếu muốn ngay một đời này quyết định 

vãng sanh thì cần phải thấy rõ, cần phải buông xả. 

Tại sao không buông xả vậy? Vì chưa thấy rõ ràng. Thật 

sự thấy rõ ràng rồi thì không ai mà không buông xả. Tại sao 

vậy?  Buông xả liền  tự  tại  ngay,  buông  xả  là vui sướng  thật 

sự, buông xả liền nhập cảnh giới Phật. Chúng ta vẫn cứ chấp 

trước kiên cố, đó là cảnh giới phàm phu. Buông xả chấp ngã 

chính là buông xả lục đạo luân hồi. Đây là điều thứ nhất Phật 

dạy chúng ta quán thân, thân này không phải thân thanh tịnh, 

không nên chấp trước, yêu thương bảo vệ nó quá mức, nhưng 

cũng không được phép tùy tiện làm tổn hại. Nếu bạn làm tổn 

hại cũng là lỗi lầm,  cũng là sai lầm. Phải như thế nào vậy? 

Tùy duyên, vậy là đúng. Cần phải mượn giả để tu thật. Cái 

thân này là tướng giả, chúng ta phải mượn cái tướng giả này 

để tu cái chân thật. Đối với chúng ta, muốn vãng sanh Tịnh 

Độ thì phải lợi dụng thân thể này, cố gắng nỗ lực niệm Phật; 

ngoài niệm Phật ra, thảy đều buông xả, thân tâm thế giới tất 

cả buông xả, vậy là đúng rồi. 

Pháp thế xuất thế gian đều không nên để ở trong tâm. Tại 

sao vậy? Pháp xuất thế gian cũng không phải chân thật. Phật ở 

trong Kinh nói rất rõ ràng, Phật pháp nhân duyên sanh. Phàm 

là pháp do nhân duyên sanh đều là hư vọng, không phải chân 

thật, cho nên trong Kinh Kim Cang nói: “Pháp còn phải xả, 

huống hồ phi pháp”, ngay cả Phật pháp còn không để ở trong 

tâm,  huống  hồ  những  thứ  khác!  Thân  tâm  thế  giới  thảy  đều 

156 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

buông xả. Chúng ta ngày nay chưa có nhập cảnh giới Phật, thì 

buông xả tất cả, chỉ mỗi chấp trước danh hiệu A Di Đà Phật, 

chấp  trì  danh  hiệu.  “Chấp”  chính  là  chấp  trước.  “Trì”  là  gìn 

giữ, tuyệt đối không để mất. Chúng ta phải dựa vào một câu 

Phật hiệu này vãng sanh Tịnh Độ. Đến Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc rồi thì sự chấp trước danh hiệu này cũng buông xả 

luôn. Chưa có đến được thì không thể buông xả, sau khi đến 

được rồi là có thể buông xả. Giống như đi xe vậy, lên xe mua 

một tấm vé, chấp trì danh hiệu A Di Đà Phật chính là tấm vé 

này, đến được rồi thì vé trả lại cho phòng vé thu hồi. Ngoài 

việc đó ra thì cái gì cũng phải buông xả, vậy là chính xác, là 

đúng rồi, cho nên nhất định phải nhận thức rõ ràng. 

•  Điều thứ hai, “Quán thọ là khổ” 

Thọ là sự hưởng thụ của chúng ta, nói xác đáng thêm một 

chút là cảm thọ của chúng ta. Sáu căn tiếp xúc cảnh giới bên 

ngoài, cần phải biết rằng, cái mà chúng ta tiếp xúc thảy đều 

là khổ, chắc chắn không có lạc. 

“Khổ”, Phật ở trong Kinh thông thường dùng tam khổ, bát 

khổ vì chúng ta nói rõ chân tướng sự thật. Trong tam khổ, thứ 

nhất là khổ khổ, thứ hai là hoại khổ, thứ ba là hành khổ. Bát 

khổ trên thực tế chính là khổ khổ, là điều đầu tiên ở trong tam 

khổ.  Có  tám  loại  “khổ  khổ”.  Chữ  “khổ”  phía  sau  là  danh  từ, 

chữ  “khổ”  phía  trước  là  động  từ,  là  hình  dung  từ.  Trong  khổ 

khổ, cái mà tất cả chúng sanh không thể tránh khỏi là sinh, già, 

bệnh, chết, đây gọi là tứ khổ, không ai có thể tránh khỏi. Bạn 

làm đến hoàng đế, bạn cũng không có cách gì tránh khỏi sinh, 

già,  bệnh,  chết.  Bạn  là  kẻ  bần  tiện,  là  kẻ  ăn  mày,  bạn  cũng 

không  thể  tránh  khỏi sinh,  già,  bệnh,  chết.  Cái  khổ  của  sanh, 

chúng  ta  quên  mất  rồi,  nhưng  trong  Kinh  Phật  đã  nói  rất  rõ 

ràng, chúng ta nhất định phải biết. Tại sao vậy? Bạn không ra 

khỏi sáu cõi luân hồi, bạn vẫn đi đầu thai, đầu thai chẳng phải 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

157 

sinh trở lại hay sao? Già khổ, bệnh khổ, hai thứ này chúng ta tự 

mình đều có thể thể nghiệm được, cho dù chúng ta còn trẻ. Bạn 

thử xem người già trong xã hội hiện đại, người được con cháu 

hiếu thuận quá ít rồi, con cháu có thể chăm lo người già hiện 

nay ngày càng hy hữu. Người già đáng thương, người già phải 

chịu  quả  báo  này.  Tại  sao  vậy?  Vì  thế  hệ  chúng  ta  không  có 

chăm lo cho thế hệ trước. Chúng ta tạo nhân bất thiện, thì thế 

hệ sau đó có thể chăm lo cho thế hệ của chúng ta không? Nhân 

duyên quả báo mà! Chúng ta không có hiếu thuận cha mẹ, mà 

muốn con cái hiếu thuận chúng ta, không có đạo lý này. Người 

hiện nay tạo tác là nhân bất thiện, quả báo ở tương lai trong dự 

đoán của chúng ta chắc chắn không phải quả báo thiện. 

Xã  hội  hiện  nay,  chính  phủ  phụ  trách  dưỡng  lão,  nhiều 

quốc gia tiên tiến trên thế giới đều có chế độ dưỡng lão khi 

về hưu. Chế độ này có một số quốc gia làm rất tốt, chúng tôi 

đã thấy rất nhiều, nhưng muốn làm đến tận thiện tận mỹ, đó 

là một giai đoạn rất dài. Chúng ta hiện nay cũng đang nỗ lực 

đề xướng Thôn Di Đà. Tôi nghĩ quí vị đã nhìn thấy, Thôn Di 

Đà của Cư Sĩ Lâm Singapore đã bắt đầu khởi công hôm qua, 

hình như có mười mấy công nhân đứng bên cạnh vây một cái 

tường gỗ, có lẽ là phòng tránh bụi. Hơn một năm nay, chúng 

ta đã tìm rất nhiều chỗ đều không thành công, cuối cùng bất 

đắc dĩ phải xây lên chỗ đất trống nhỏ còn thừa lại này của Cư 

Sĩ Lâm. Cư sĩ Lý nói với tôi, đây là xây tòa nhà bảy tầng để 

làm liêu phòng, tương lai có thể chứa được bốn trăm đến năm 

trăm  người.  Vậy  cũng  tốt.  Túc  xá,  trai  đường,  niệm  Phật 

đường,  giảng  đường  đều  chung  một  chỗ,  đối  với  người  già 

mà nói là rất tiện lợi; về mặt quản lý cũng giảm bớt rất nhiều 

việc, giảm bớt rất nhiều nhân công, cho nên tôi nhìn thấy rất 

hoan hỷ. Đồng tu ở rất nhiều quốc gia khu vực trên thế giới 

đều phát tâm ủng hộ cho sự việc này, cuối cùng đã có khai 

báo, chúng ta lạc quan với thành tích ấy. 

158 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tứ niệm xứ ở trên đã giảng hai điều là “Quán thân bất 

tịnh”  và  “Quán  thọ  là  khổ”.  Phật  ở  trong  Kinh  điển  đem 

tình trạng đời sống ở trong lục đạo, tam giới, vì chúng ta quy 

nạp thành tam khổ, bát khổ. 

Ở trong bát khổ, Sinh – Già – Bệnh – Chết là điều mà mỗi 

chúng  sanh  đều  không  có  cách  gì  tránh  khỏi,  đây  là  khổ  bên 

trong cơ thể. “Khổ” ngoài thân cũng quy nạp thành ba loại:  

-  Thứ  nhất  là  “Oán  tắng  hội”.  Người  bạn  không  ưa 

thích, việc không ưa thích, hoàn cảnh sống không ưa thích lại 

cứ gặp mãi, không có cách gì tránh khỏi. Những cái cùng loại 

này đều thuộc về oán tắng hội. Chúng tôi nghĩ hầu như mỗi 

một người đều gặp phải cả đời, không có cách gì tránh được. 

-  Thứ hai là “Ái biệt ly”. Người chúng ta ưa thích, việc 

ưa thích, hoàn cảnh sống ưa thích lại cứ không được dài lâu. 

Đây  là  điều  mà  ở  xã  hội  trước  mắt  rất  phổ  biến,  chúng  ta 

thường có thể nhìn thấy được, thậm chí ở ngay bản thân mình 

cũng  có  thể  cảm  nhận  được.  Loại  này  cũng  là  khổ.  Đời 

người, việc bất như ý thường chiếm tám - chín phần, chúng 

ta nhất định phải thấy rõ ràng, thấy minh bạch. 

-  Thứ ba là “Cầu bất đắc”. Nguyện vọng, mong cầu ở 

trong tâm chúng ta đều không thể thành hiện thực, vậy là đã 

bao quát hết toàn bộ nỗi khổ ở ngoài thân chúng ta rồi. 

-  Một điều cuối cùng gọi là “Ngũ ấm xí thạnh khổ”. 

Nếu như đem tám loại này tách biệt để nói, thì bảy loại 

phía trước đều là thuộc về quả báo, một loại cuối cùng này là 

nhân khổ. Hay nói cách khác, nguyên nhân chúng ta có sinh, 

già, bệnh, chết, oán tắng hội, ái biệt ly, cầu bất đắc là do “ngũ 

ấm  xí  thạnh”.  Câu  nói  này  không  dễ  hiểu!  Ngũ  ấm,  dùng 

cách nói hiện nay để nói, chính là thân của chúng ta, tâm của 

chúng  ta  không  khỏe  mạnh.  Thân  tâm  đều  đang  tạo  nghiệp 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

159 

bất thiện, cho nên mới gặt quả báo bất thiện. Nếu như thân 

tâm  khỏe  mạnh,  cái  tạo  ra  đều  là  thiện  nghiệp,  như  Phật  ở 

trong bộ Kinh này dạy chúng ta, ngày đêm thường niệm thiện 

pháp, tư duy thiện pháp, quan sát thiện pháp, thì tám loại khổ 

này đều không còn nữa. 

Người  thế  gian  cầu  tài,  tài  có  thể  cầu  được  không  vậy? 

Chắc chắn có thể cầu được. Nhà Phật thường nói: “Ở trong 

cửa Phật có cầu ắt ứng”, nhưng bạn phải biết đạo lý, nó  có 

nhân quả, gieo dưa thì được dưa, gieo đậu thì được đậu, bạn 

tạo là nhân gì thì bạn sẽ được quả báo như thế ấy. Phật nói 

cho chúng ta biết, nhân của giàu có là bố thí. Người ưa thích 

bố  thí  thì  được  tiền  của  nhiều,  người  tham  lam  keo  kiệt  thì 

quả báo bần cùng. 

Chúng  ta  thấy,  xã  hội  ngày  nay  có  rất  nhiều  người,  đặc 

biệt là ngành thương mại, tập đoàn thương mại lớn của giới 

công thương, họ sở hữu tiền của ức vạn. Tiền của ức vạn này, 

nguyên nhân gì mà có vậy? Là trong đời quá khứ họ tu bố thí 

nhiều. Chúng ta nói, trong số mạng của họ có tài, cái tài này 

không phải do trời sinh, vì trời sinh thì phải mỗi người đều 

giống nhau.  Tại sao mỗi  người đều  không  giống  nhau  vậy? 

Do nhân mỗi người tạo không giống nhau, họ bố thí nhiều thì 

trong số mạng họ tài nhiều. Trong số mạng có tài thì bất kể 

làm  ngành  nghề  nào  họ  cũng  đều  phát  tài.  Họ  làm  ngành 

nghề kinh doanh, đó là duyên, trong số mạng của họ có nhân, 

nhân cộng thêm duyên thì quả báo liền hiện tiền, sự việc là 

như vậy. Nếu như trong số mạng không có nhân giàu có, dù 

họ đi học, đi làm ngành nghề kinh doanh giống người khác, 

nhưng  người  ta  kinh  doanh  phát  tài,  còn  họ  kinh  doanh  lỗ 

vốn, đó là do trong số mạng không có tài. 

Quí  vị  đọc  qua  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  sẽ  biết  ngay,  “một 

giọt nước,  một hạt cơm đều do tiền định”. Ai định cho  bạn 

160 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vậy?  Tự  mình  định,  không  phải  người  khác  định,  đây  mới 

thật  sự  là  công  bằng.  Sau  khi  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  trong  số 

mạng  của  đời  này  thiếu  tài,  chúng  ta  cũng  không  nên  căng 

thẳng. Hiện tại chúng ta tu tích cực cũng vẫn còn kịp. Tiên 

sinh Liễu Phàm sau khi hiểu rõ đạo lý này, ông tự mình biết 

tu nhân, ba loại nhân bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy ông 

đều tu. Bố thí tài được giàu có; bố thí pháp được thông minh, 

trí  tuệ;  bố  thí  vô  úy  được  khỏe  mạnh,  trường  thọ.  Không 

những bản thân ông làm, mà vợ ông cũng giúp ông làm, cả 

nhà làm, cho nên vận mệnh của ông mới thay đổi nhanh như 

vậy. Khi phát tài, bản thân ông hoàn toàn không hưởng thụ. 

Ông  sống  đời  sống  vô  cùng  vui  sướng,  tiết  kiệm,  đem  tiền 

của mà mình tiết kiệm dư được tiếp tục giúp đỡ những người 

có nhu cầu. Phú quý của ông vĩnh viễn không hưởng hết, đời 

đời kiếp kiếp không bị quả báo bần cùng. Ông hiểu được đạo 

lý này, biết được phương pháp, như lý như pháp mà cầu, có 

cầu ắt ứng. 

Có một số người trong đời quá khứ được tiếp xúc lời giáo 

huấn của cổ thánh tiên hiền, được tiếp xúc Phật pháp, họ chịu 

tu,  nên  đời  này  có  được  quả  báo.  Sau  khi  quả  báo  có  được 

rồi, nhưng chưa chắc gặp được thánh nhân, chưa chắc có thể 

gặp  được  lời  giáo  huấn  của  thánh  hiền,  Bồ  Tát.  Không  gặp 

được  thì  đời  này  chỉ  biết  hưởng  phước,  chứ  họ  không  biết 

tiếp tục không ngừng tu thêm. Điều này rất đáng tiếc. Sau khi 

phước báo đời này hưởng hết rồi, đời sau sẽ không bằng đời 

nay, mỗi lúc một tệ thêm, đời sau không bằng đời trước. Từ 

đó  cho  thấy,  giáo  huấn  của  thánh  hiền  là  quan  trọng  hàng 

đầu, không có gì quan trọng hơn điều này. 

Trong tất cả bố thí thì bố thí pháp là đệ nhất, trong Kinh 

Hoa Nghiêm,  Phẩm  Hạnh Nguyện Phổ  Hiền nói rất rõ ràng. 

Chúng ta biết được đạo lý, cũng biết được phương pháp, vậy 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

161 

mới cố gắng nỗ lực tu học, quả báo ngày càng thù thắng. Quả 

báo hiện tiền trong Phật pháp gọi là hoa báo, còn quả báo là ở 

đời sau. Hoa báo tự mình đã cảm thấy thù thắng như vậy, thì 

quả báo có thể nghĩ mà biết được. Giống như thực vật vậy, ra 

hoa trước, kết quả sau. Chúng ta nhìn thấy thực vật ra hoa, hoa 

ra tốt là có thể dự đoán tương lai kết quả nhất định vô cùng 

mỹ mãn. Cho nên, nhà Phật dạy chúng ta lìa khổ được vui, lời 

nói này là chân thật, không phải giả. Những lời này đều là nói 

về thế gian, quả báo của thế gian không phải cứu cánh, nhưng 

đại đa số người thế gian ham muốn quả báo thế gian. Phật Bồ 

Tát là người hiểu biết, những Thánh triết xưa nay trong ngoài 

cũng  đều  là  người  hiểu  biết,  họ  có  thể  quan  sát  căn  cơ  của 

chúng sanh. Bạn ham muốn phú quý thế gian thì giúp đỡ bạn 

thỏa mãn nguyện vọng của bạn, khiến bạn sinh tâm hoan hỷ. 

Bạn có thể sinh tâm hoan hỷ đối với thánh hiền thì bạn mới 

thích gần gũi họ, bạn mới sẵn lòng tiếp nhận lời giáo huấn của 

họ. Tất nhiên họ căn cứ trên nền tảng hiện có của bạn mà giúp 

đỡ bạn thăng hoa lên thêm. Phú quý nhân gian rất tốt, nhưng 

phú quý trên trời còn thù thắng hơn. 

Con  người  sống  được  bao  nhiêu  năm?  Mạng  sống  quá 

ngắn  ngủi,  cho  dù  sống  đến  100  tuổi  cũng  là  trong  khoảng 

khảy  móng tay. Chúng ta tự  mình hồi tưởng một chút, năm 

nay  mấy  chục  tuổi  rồi,  thử  nghĩ  từ  lúc  sinh  ra  đến  bây  giờ 

chẳng  phải  giống  như  một  giấc  mộng  sao?  Thử  nghĩ  lại  sự 

việc  thời  niên  thiếu  là  giống  như  hôm  qua  vậy,  ngày  tháng 

trôi quá nhanh. Một trăm năm chỉ là cái khảy móng tay, phú 

quý của bạn có thể hưởng thụ được mấy ngày? Phước báo ở 

trên  trời  lớn  hơn  nhiều  so  với  nhân  gian.  Không  cần  nói 

những tầng trời quá cao, chúng ta thông thường nói Trời Đao 

Lợi,  còn  gọi  là  Ngọc  Hoàng  Đại  Đế,  trong  tôn  giáo  thông 

thường  gọi  là  sanh  thiên  phần  lớn  đều  là  sanh  về  Trời  Đao 

Lợi. Làm sao biết vậy? Nhìn họ tu nhân, nhân họ tu là nhân 

162 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

gì thì biết quả báo ở đâu. Cách suy đoán này tương đối chính 

xác. Muốn sinh Trời Tứ Thiên Vương, Trời Đao Lợi phải tu 

thập thiện thì bạn mới có thể đến nơi đó được. Phước báo ở 

nơi đó thù thắng hơn nhân gian, trước tiên là thọ mạng dài, 

một  ngày  ở  Trời  Đao  Lợi  bằng  một  trăm  năm  nhân  gian 

chúng ta. Hiện nay chúng ta biết có độ lệch giờ. Địa cầu này 

của chúng ta lệch giờ với Trời Đao Lợi rất lớn, một ngày ở 

Trời Đao Lợi là 100 năm của chúng ta. Thọ mạng của họ là 

1.000 tuổi, tính theo thế gian chúng ta thì thời gian đó là quá 

dài. Một ngày của họ là 100 năm của chúng ta, một năm của 

họ  cũng  là  365  ngày,  thọ  mạng  của  họ  là  1.000  năm.  Cho 

nên, hưởng phước ở Trời Đao Lợi thù thắng hơn so với nhân 

gian  chúng  ta  quá  nhiều.  Phước  báo  càng  lên  nữa  thì  tăng 

thêm gấp nhiều lần. Nếu như chúng ta biết đạo lý này thì đối 

với  phước  báo  ở  nhân  gian,  một  cách  tự  nhiên  chúng  ta  sẽ 

xem nhẹ ngay, chúng ta sẽ tu phước trời. 

Phật Bồ Tát lại nói cho chúng ta biết, còn có phước báo 

thù thắng hơn so với phước trời, đó là dứt sanh tử ra khỏi tam 

giới. Phước báo của A La Hán, Bích Chi Phật, hay của Phật 

Bồ  Tát  tuyệt  đối  không  phải  trời,  người  có  thể  sánh  được. 

Đại  Phạm  Thiên  Vương,  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên  Vương  là 

người  có  phước  báo  lớn  nhất  trong  tam  giới  mà  còn  không 

sánh bằng  A  La  Hán,  không  sánh bằng  Bích  Chi Phật.  Cho 

nên  Phật  Bồ  Tát  luôn  giúp  đỡ  chúng  ta, không ngừng nâng 

cao cảnh giới của chúng ta lên thêm. Phật nói cho chúng ta 

biết, phước báo hàng đầu là vãng sanh Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc. Trí tuệ, phước đức của thế xuất thế gian không thể 

sánh  bằng  các  Ngài  được.  Mặc  dù  sinh  về  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc ở địa vị thấp nhất là cõi Phàm Thánh Đồng 

Cư  Độ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  thì  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên 

Vương không thể sánh bằng, mà tứ thánh ở trong thập pháp 

giới cũng không thể sánh bằng. Sự việc này nếu không phải 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

163 

Phật  Đà  nói  ra  thì  chúng  ta  làm  sao  biết  được?  Cho  nên, 

chúng ta hiện nay với thân xác này còn ở tại thế gian, phải cố 

gắng  nỗ  lực  đoạn  ác  tu  thiện,  tuyệt  đối  không  mong  cầu 

phước  báo  thế  gian  này.  Phước  mà  chúng  ta  tu  đến  đâu 

hưởng vậy? Đến Thế giới Cực Lạc để hưởng. Thế phước mà 

ta  tu  không  lớn,  người  Thế  giới  Cực  Lạc  phước  quá  lớn? 

Không sai! Một chút phước nhỏ này của ta, đến thế giới Cực 

Lạc thì sẽ biến thành phước lớn. Nhân tuy nhỏ nhưng đến thế 

giới  Cực  Lạc  sẽ  biến  thành  phước  lớn.  Nếu  không  có  nhân 

phước nhỏ này thì không thể đến Thế giới Cực Lạc. 

Phật  ở  trong  Kinh  giới  thiệu  cho  chúng  ta  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc là nơi “các bậc thượng thiện cùng hội một chỗ”. 

Sao gọi là “thượng thiện” vậy? Những người này tâm thiện, niệm 

thiện,  hạnh  thiện,  như  trong  bộ  Kinh  này  gọi  là  “ngày  đêm 

thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quán  sát  thiện 

pháp”, đây chính là thượng thiện. Từ đó cho thấy, đối với người 

tu Tịnh Độ, bộ Kinh này vô cùng quan trọng. Nếu bạn nói trong 

Kinh Tịnh Độ không có nói Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo thì bạn 

hoàn toàn sai rồi. Chúng ta đọc Kinh phải thận trọng, không được 

phép lơ là. Phương pháp tu hành Tịnh Độ, điều cơ bản là Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phước. Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước, điều đầu tiên là 

“hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu 

thập thiện nghiệp”. Thế cách tu thập thiện nghiệp như thế nào 

vậy? Bộ Kinh này chính là nói thập thiện nghiệp. Từ đó cho thấy, 

bộ Kinh này quả thật đúng là nền tảng tu hành của chúng ta. Pháp 

môn niệm Phật là xây dựng trên cơ sở này, bạn mới có thể vãng 

sanh. Niệm Phật, cho dù bạn có niệm tốt đi nữa nhưng không có 

cơ sở Tịnh Nghiệp Tam Phước thì không thể vãng sanh. Tại sao 

vậy? Tâm hạnh bất thiện, không tương ưng với đại chúng ở Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc. Đạo lý này nhất định phải biết. Cho 

nên, khổ có thể giải quyết được, nhưng phải biết được đạo lý, biết 

được phương pháp. 

164 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

•  Điều thứ ba, “Quán tâm vô thường” 

“Tâm” là vọng tâm, cũng chính là vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước. Vấn đề này nếu như không được khai thông thật 

tốt thì tai họa vô cùng. Giống như sông lớn Hoàng Hà vậy, 

làm thế nào khai thông nó, để nó đem lại phúc lợi cho chúng 

sanh, không đến nổi biến thành tai họa. 

Gần đây tôi có xem một tin tức ở trong truyền thông, theo 

thống  kê  của  người  nước  ngoài,  trẻ  em  thiếu  tình  mẹ  sẽ 

không  có  tâm  thương  yêu,  mà  tâm  sân  hận  rất  nặng,  rất  dễ 

dàng xảy ra xung đột với bạn học. Đây không phải là vấn đề 

nhỏ, chúng ta cần phải xem nó như là việc lớn đứng hàng đầu 

để  ứng  xử.  Xã  hội  hiện  đại  tôn  trọng  nữ  quyền,  người  nữ 

cũng giống như người nam, vào xã hội đi tranh danh trục lợi, 

lơ là việc giáo dục cho thế hệ sau. Dù cho bạn có được danh 

lợi, nhưng con cái bạn chống lại bạn, thử hỏi bạn còn có hạnh 

phúc  không?  Xã  hội  hiện  nay  bất  luận  ở  trong  nước  hay 

ngoài  nước,  chúng  ta  thường  hay  nghe  thấy  tin  tức  con  cái 

giết cha mẹ, giết anh em; học trò giết thầy cô, lúc nào cũng 

nghe thấy. Phong khí này không hề bị ngăn lại, mà ngược lại 

vẫn không ngừng đang phát triển, số lần năm sau nhiều hơn 

năm trước, nguy hại xã hội mỗi năm một nghiêm trọng, cho 

nên có một số tôn giáo nói thế giới ngày tận thế. Chúng tôi 

tin sâu sắc là thế giới sẽ có ngày tận thế, hơn nữa khẳng định 

chắc chắn ngày tận thế còn cách chúng ta không xa, chúng ta 

phải  có  tâm  cảnh  giác  cao  độ.  Đây  là  nguyên  nhân  gì  vậy? 

“Quán tâm vô thường”. 

Xưa nay trong và ngoài nước, các đại thánh đại hiền đều 

biết  đạo  lý,  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  này,  nên  đề  xướng 

giáo dục. Giáo dục chính là khai thông. Trong giáo dục, hạt 

nhân giáo dục là gia đình, cho nên cổ thánh tiên hiền tán thán 

mẹ là vĩ đại nhất. Trên thế giới, quả thật đúng là không có gì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

165 

vĩ đại hơn mẹ. Mẹ vĩ đại ở chỗ nào vậy? Lấy tình mẹ ban cho 

con cái của họ, con cái của họ khi trưởng thành rồi thì đem 

tình  mẹ  của  họ  chia  vui  với  đại  chúng  xã  hội.  Họ  biết  yêu 

người đời, họ biết vì xã hội nhân quần tạo phúc. Loại vĩ đại 

này  là  đạo  lý  muôn  đời,  còn  vĩ  đại  hơn  so  với  bạn  đi  làm 

hoàng đế, làm tổng thống. Ngày nay mấy người biết đạo lý, 

mấy người hiểu rõ sự thật này? 

Trong  các  buổi  giảng,  chúng  tôi  đã  giảng  rất  nhiều,  rất 

nhiều lần, xã hội ổn định, thế giới hòa bình, nhân dân hạnh 

phúc là được xây dựng trên cơ sở của bốn nền giáo dục, mà 

gốc  của  giáo  dục  chính  là  giáo  dục  gia  đình.  Sau  đó  dùng 

giáo  dục  nhà  trường,  giáo  dục  xã  hội  để  phụ  trợ,  để  hoàn 

thành, cuối cùng là giáo dục tôn giáo. Mục đích giáo dục tôn 

giáo  chủ  yếu  là  thăng  hoa,  giúp  một  người  chuyển  phàm 

thành thánh, thoát khỏi sanh tử luân hồi, thoát khỏi lục đạo, 

thập  pháp  giới,  đây  là  giáo  dục  tôn  giáo.  Gốc  của  giáo  dục 

tôn  giáo  cũng là  giáo  dục  gia  đình.  Nếu như  chúng  ta  lơ là 

điểm này thì không những không thể độ người khác, mà tự 

độ  cũng  hỏng  rồi.  Chúng  ta  phải  có  trí  tuệ  chân  thật,  phải 

nhận thức rõ ràng. 

Ngày  nay  xã  hội  loạn  động,  giữa  con  người  với  nhau 

không có tâm yêu thương, giữa con người với nhau không tin 

tưởng lẫn nhau. Hai bên không tin nhau, quốc gia với quốc gia 

không tin nhau, chủng tộc với chủng tộc không tin nhau, tôn 

giáo với tôn giáo không tin nhau, vậy có nguy hiểm không? 

Không tin tưởng thì sẽ có nghi ngờ, sẽ có hiểu lầm, đôi bên ai 

nấy đều dự phòng. Ai nấy đều dự phòng thì sẽ biến thành cạnh 

tranh  vũ  trang.  Vũ  trang  vừa  cạnh  tranh  sẽ  càng  tăng  thêm 

không tin tưởng, tăng thêm nghi ngờ, cuối cùng là bị rối mù 

và bùng phát chiến tranh. Mọi người đều biết, trong tương lai 

nếu chiến tranh xảy ra, nước Mỹ bất kể phát triển như thế nào, 

166 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cho dù vũ lực của nước Mỹ có thể phủ khắp bất kỳ quốc gia 

nào trên thế giới, sau khi khởi đánh rồi thì sẽ không có thắng 

thua, cùng đưa nhau vào chỗ chết. Đây là lời cảnh báo của nhà 

khoa học, chiến tranh hạt nhân là cuộc chiến tranh cùng đưa 

nhau vào chỗ chết, không có thắng thua. Cách nghĩ này, cách 

làm này là ngu si đến cực điểm. Nếu muốn làm vua trên thế 

giới, trong Kinh Phật có nói đến Chuyển Luân Thánh Vương, 

Chuyển Luân Thánh Vương không những là thống trị một địa 

cầu,  mà  theo  cách  nói  của  Kinh  Phật  còn  thống  trị  cả  thái 

dương hệ này. Vua của cả thái dương hệ là Kim Luân Thánh 

Vương. Họ dùng cái gì để thống trị vậy? Dùng nhân nghĩa đạo 

đức, không phải dùng vũ lực. 

Lịch sử xưa nay, trong và ngoài nước, hoàn toàn không hề 

nói dùng vũ lực có thể thống trị thế giới. Vũ lực có thể chinh 

phục, nhưng không thể hàng phục nhân tâm. Sức của người ta 

không chống lại bạn, họ bị khuất phục dưới uy lực của bạn, 

thế nhưng khi uy thế của bạn suy thoái, bên dưới liền khởi lên 

cách mạng lật đổ bạn. Thống trị như thế nào mới là vĩnh hằng 

vậy? Dùng nhân nghĩa đạo đức, nói một cách đơn giản, thống 

trị bằng tình thương là vĩnh hằng. Có sự thật này hay không 

vậy? Có! Bạn thử xem, nhà tôn giáo chính là dùng tình thương 

để thống trị. Họ không có quốc thổ về mặt hình thức, nhưng 

họ có quốc thổ trên thực chất. Toàn thế giới bao nhiêu người 

là tín đồ của họ, bao nhiêu người sùng bái họ, bao nhiêu người 

y giáo phụng hành thì đó đều là quốc dân của họ, đều là tín đồ 

của họ. Nước đó của họ là vĩnh hằng, nước đó của họ bất kỳ 

người  nào  cũng  không  cách  gì  tiêu  diệt  được.  Thật  sự  vĩnh 

hằng chỉ có tình thương, đạo lý này chúng ta phải biết. 

Ngày  nay  nước  lớn  trên  thế  giới,  nếu  muốn  có  được  sự 

ủng hộ mến phục trung thành của nhân dân toàn thế giới, tôi 

thường nói không nên làm cảnh sát thế giới mà nên làm ông 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

167 

già  Noel  thế  giới,  có  người  nào  không  thích  đâu?  Tình  yêu 

thương  chân  thành,  tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ  người  có  khổ 

nạn, bạn sẽ được sự ủng hộ mến phục trung thành của nhân 

dân,  bạn  là  chủ  toàn  thế  giới,  vũ  lực  không  làm  được.  Tôi 

thường nói, Thích Ca Mâu Ni Phật thông minh, Ngài biết sự 

việc này chính trị không làm được, cho nên từ bỏ vương vị; 

vũ  lực  không  làm  được,  cho  nên  Ngài  cũng  từ  bỏ  chỉ  huy 

tướng  lĩnh.  Ngày  nay  khoa  học  kỹ  thuật  cũng  không  làm 

được, kinh tế thịnh vượng vẫn không đạt được, cái duy nhất 

có thể đạt được là dạy học. 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  dấn  thân  vào  làm  công  tác  giáo 

dục xã hội, Ngài làm thành công rồi. Trên thế giới từ xưa đến 

nay, các nhà giáo dục lớn lòng dạ đều trong sáng, thật sự là 

tâm  bao  thái  hư,  lượng  chu  sa  giới.  Họ  quả  thật  đúng  là 

không  có  giới  hạn  quốc  gia,  không  có  giới  hạn  chủng  tộc, 

không có giới hạn tôn giáo, dạy học không phân giàu ghèo, 

hơn  nữa  địa  vị  tuyệt  đối  bình  đẳng.  Trong  Phật  pháp  nói: 

“Chúng  sanh  với  Phật  bình  đẳng”,  Ngài  không  nói  “Phật 

chúng  sanh”,  mà  là  nâng  chúng  sanh  lên,  chúng  sanh  với 

Phật bình đẳng. Chỉ có cái nhìn bình đẳng mới có thể đạt đến 

chung  sống  hòa  mục  chân  thật.  Bạn  muốn  chung  sống  hòa 

mục  với người,  mà  bạn  luôn  cảm  thấy  mình  cao hơn người 

khác thì vĩnh viễn không thể hòa mục. Căn bản của hòa mục 

là  bình  đẳng.  Phật  pháp  nói:  “Muôn  pháp  đều  bình  đẳng, 

không có cao thấp”. Đây là lời giáo huấn của đại thánh thế 

xuất thế gian. Cho nên, chúng ta hôm nay đọc đến “Quán tâm 

vô thường” cảm thấy xúc động vô hạn. Nhân tâm xã hội hiện 

đại,  vô  thường  đã  đến  cực  điểm  rồi.  Điều  này  rất  đáng  sợ, 

chúng ta nhất định phải biết. 

Trong thời đại loạn động này, Phật dạy chúng ta phải tự 

độ, hay nói cách khác, chúng ta không cứu nổi người khác thì 

168 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chí ít phải cứu chính mình. Cứu mình không phải đi tìm một 

nơi  lánh  nạn  để  tránh  nạn.  Trốn  tránh  không  nổi  đâu!  Ngày 

nay trên địa cầu này tuyệt đối không có nơi nào là an toàn cả, 

cho nên phải đem ý nghĩ lánh nạn vứt bỏ đi. Làm thế nào thật 

sự bảo toàn chính mình đây? Quyết định không sợ chết, phải 

biết sau khi chết rồi sẽ đi về đâu. Lục đạo luân hồi, người học 

Phật chúng ta khẳng định. Hiện nay ở phương Tây có không ít 

tác phẩm cũng khẳng định rồi. Từ nước ngoài, họ gởi cho tôi 

một bộ sưu tập sách nói về luân hồi, gồm bảy quyển, họ vẫn 

còn đang sưu tập người nước ngoài nói về những chuyện luân 

hồi. Tôi bảo đồng tu phiên dịch những chuyện này ra. Vì số 

lượng quá nhiều, không thể phiên dịch hoàn toàn được, đem 

đại  ý  dịch  ra  là  tốt  rồi.  Phiên  dịch  nhiều  bài  văn  như  thế, 

chúng ta cũng không có nhiều thời gian để đọc. Chúng ta chỉ 

cần biết cương lĩnh, trong lúc giảng Kinh dạy học có thể dẫn 

chứng. Đã khẳng định luân hồi, vậy chúng ta chết là thân chết, 

chứ tinh thần chúng ta không chết. Người nước ngoài nói “ý 

thức”, hiện nay đã chứng minh ý thức với thể xác là hai việc 

khác nhau. Thể xác hỏng, nhưng ý thức vẫn tồn tại, chúng ta 

gọi là “linh hồn”, trong Kinh Phật gọi là “thần thức”, một số 

tôn giáo như Ấn Độ giáo gọi cái này là “thần ngã”. Đầu thai ở 

trong sáu cõi là thần thức đi, thể xác không có gì cả, thể xác 

giống như quần áo vậy, hư rồi cởi bỏ, đổi chiếc mới. Thần ngã 

đó mới là thật, là chân ngã. Phật pháp nói thần ngã vẫn là giả 

ngã, không phải chân ngã. Chân ngã là gì vậy? Chân ngã là tự 

tánh. Tự tánh là gì? Chính là tánh linh, tánh giác. 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Lục  căn  môn  đầu, 

phóng  quang  động  địa”,  đây  là  chân  ngã.  Mắt  là  cái  thấy. 

Tánh thấy của cái thấy là chân ngã, tánh nghe của cái nghe là 

chân ngã. Tuy sáu căn tùy theo căn mà nói tánh, nhưng tánh 

thực ra là một, không phải sáu cái. Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý 

của chúng ta là sáu công cụ. Công cụ nào thì chúng ta cộng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

169 

thêm danh xưng của nó. Ý nghĩa này nếu quí vị không biết 

thì  chúng  ta  có  thể  dùng  thiết  bị  điện  để  làm  ví  dụ.  Điện, 

chúng ta cho qua máy nhiếp ảnh thì nó có thể ghi hình; cho 

qua máy ghi âm thì có thể nghe được âm thanh; cho qua bếp 

điện  thì  nó  có  thể  nấu  cơm,  nhưng  điện  chỉ  là  một,  không 

phải nhiều. Chúng ta đem điện ví dụ cho chân tánh, thứ này ở 

trên thân chúng ta thì chúng ta là người sống, thoát khỏi thì 

liền  biến  thành  thi  thể,  là  giống  như  thiết  bị  điện  vậy.  Tiếp 

vào  nguồn  điện  nó  liền  khởi  tác  dụng,  có  sự  sống  ngay. 

Nguồn điện lấy đi rồi, thi thể liền chết mất, nhưng điện vẫn 

tồn tại. Phật nói với chúng ta tánh mới là chân ngã. 

Tâm  tánh,  cái  mà  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  là  “Duy 

tâm sở hiện, duy thức sở biến”, đây là nói mười pháp giới y 

chánh  trang  nghiêm  có  cùng  một  tánh,  cùng  một  A  Lại  Da 

Thức.  Khi  chúng  ta  biết  cùng  là  một  cái  thì  tâm  từ  bi  liền 

sinh ra ngay. 

Nhà  Phật  nói:  “Từ  bi  làm  gốc,  phương  tiện  làm  cửa”. 

Sao gọi là từ bi vậy? Niệm niệm nghĩ vì người khác chính là 

từ  bi,  chính  là  tình  thương.  Không  nên  nghĩ  vì  bản  thân;  ta 

nghĩ vì mọi người, mọi người nghĩ vì ta, vậy mới chung sống 

hòa  mục.  Ta  chỉ  biết  nghĩ  cho  mình,  không  chịu  nghĩ  thay 

cho người khác, nếu ta chỉ luôn nghĩ vì mình, luôn giành một 

chút phần hơn, để người khác chịu một chút thiệt thòi thì thế 

giới sẽ đại loạn. Cuối cùng như thế nào vậy? Cuối cùng hủy 

diệt chính mình. Đây là người ngu! 

Người  thật  sự  có  trí  tuệ,  biết  yêu  thương  người  mới  là 

yêu thương  mình chân thật; tôn kính người  mới là tôn kính 

mình  chân  thật;  giúp  đỡ  người  khác  mới  là  giúp  đỡ  mình 

chân thật. Tại sao vậy? Hư không pháp giới là một thể. Nhà 

Phật,  đặc  biệt  là  giáo  học  Đại  thừa,  chính  là  nói  về  đạo  lý, 

chân tướng sự thật này, cho nên chúng ta nhất định phải dùng 

170 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

từ bi chân thành, từ bi thanh tịnh, từ bi bình đẳng, từ bi chánh 

giác. Từ bi chính là tình thương. Trong tình thương có chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác thì gọi là Từ Bi. 

Dùng tâm này để đối nhân xử thế tiếp vật, dùng tâm này để 

sống,  dùng  tâm  này  để  làm  việc,  đó  là  đem  tâm  này  hoàn 

toàn dẫn về hướng chính xác nhất. 

Có  một  hướng  chỉ  hoàn  toàn  có  lợi,  nhà  Phật  gọi  nó  là 

tâm  đại  Bồ  Đề.  Người  có được tâm  này  thì tự  nhiên  có thể 

buông  xả,  tự  nhiên  có  thể  thấy  rõ.  Thấy  rõ  là  đối  với  chân 

tướng vũ trụ nhân sinh triệt để hiểu rõ thông đạt. Buông xả là 

hoàn toàn không vì tự tư tự lợi, mà toàn tâm toàn lực vì xã 

hội, vì tất cả chúng sanh phục vụ vô điều kiện, loại phục vụ 

này  tự  tại  tùy  duyên.  Cho  nên  đọc  Tứ  Niệm  Xứ  đến  đoạn 

này, chúng ta phải soi lại thật kỹ, vọng tâm là vô thường, sát 

na không dừng trụ, ý niệm sinh diệt giống như thác lũ vậy, 

phải  biết  phòng  bị  như  thế  nào,  khai  thông  như  thế  nào. 

Trong Phật pháp cao cấp có phương pháp giải quyết triệt để, 

bảo  chúng  ta  xả  bỏ  vọng  tâm,  thường  trụ  chân  tâm.  Đây  là 

phương pháp chỉnh đốn tận gốc, cứu cánh triệt để. Khế nhập 

được  cảnh  giới  này,  trong  Kinh  Đại  thừa  gọi  là  Pháp  Thân 

Đại  Sĩ,  khế  nhập  được  cảnh  giới  này  mới  là  cứu  cánh  viên 

mãn chân thật. 

•  Điều thứ tư, “Quán pháp vô ngã” 

Tứ niệm xứ, bốn điều này đều là trí tuệ. Sự quán sát của trí 

tuệ, triết học hiện đại gọi là nhân sinh quan, vũ trụ quan. Trong 

bốn điều này, ba điều phía trước thuộc về nhân sinh quan, điều 

cuối cùng là “Quán pháp vô ngã” thuộc về vũ trụ quan. 

Pháp quán này là chính xác, chân tướng của vũ trụ nhân 

sinh với điều mà trong “Tâm Kinh” nói: “Quán tự tại Bồ Tát, 

hành thâm Bát Nhã Ba La Mật đa thời, chiếu kiến ngũ uẩn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

171 

giai không” là cùng một ý nghĩa. Nếu như bảo chúng ta làm 

sao giống hệt như Bồ Tát soi thấy năm uẩn đều không, thì tứ 

niệm xứ chính là phương tiện ra tay tốt nhất. Bạn hãy quán sát 

từ chỗ này, bạn quán thân, bạn quán thọ (thọ là tất cả hưởng 

thụ,  cảm  thọ  hiện  tại  của  chúng  ta),  bạn  quán  tâm  (tâm  này 

chính là ý nghĩ, khởi tâm động niệm), cuối cùng dạy chúng ta 

quán  pháp  (pháp  là  tất  cả  các  pháp).  Ba  điều  phía  trước  là 

thuộc về nhân sinh quan, một điều sau cùng dạy chúng ta nhìn 

muôn  sự  muôn  pháp  ở  trong  vũ  trụ.  Bạn  thấy  rõ  ràng,  thấy 

sáng tỏ rồi thì tư tưởng, kiến giải của bạn ngang bằng với chư 

Phật Bồ Tát, bình đẳng giống như họ vậy. Sau đó bạn mới có 

thể thể hội được, chư Phật Bồ Tát du hí thần thông trong mười 

pháp giới, còn chúng ta là thọ nghiệp báo ở trong sáu cõi; tạo 

nghiệp thiện thọ phước báo, tạo các nghiệp ác thì thọ khổ báo. 

Chúng  sanh  trong  sáu  cõi  là  thân  nghiệp  báo,  bản  thân 

không có cách gì làm chủ tể được, mà trong nghiệp báo lại 

vô cùng phức tạp. Chúng ta hãy bình tĩnh tư duy thì có  thể 

nghĩ ra được, có chúng sanh nào ở trong một đời này đều là 

tạo  nghiệp  thiện,  không  có  tạo  nghiệp  ác?  Không  có,  một 

người cũng không tìm ra. Cùng đạo lý này, bạn cũng không 

tìm  ra  một  chúng  sanh  nào  mà  cả  đời  đều  tạo  nghiệp  ác, 

không  hề  tạo  chút  nghiệp  thiện  nào.  Cho  nên,  chúng  sanh 

trong sáu cõi khởi tâm động niệm, lời nói việc làm là thiện ác 

lẫn lộn. Thế thì xem là thiện nhiều hay ác nhiều. Thiện nhiều, 

ác ít thì bạn có thể hưởng phước báo trời người. Tuy hưởng 

phước,  nhưng  việc  bất  như  ý  vẫn  thường  chiếm  tám,  chín 

phần. Tại sao vẫn còn việc bất như ý vậy? Vì ở trong thiện có 

xen tạp ác báo. Trong tạo tác ác nghiệp cũng có thiện nghiệp, 

cho dù là chúng sanh đọa vào địa ngục. Sao bị đọa địa ngục 

vậy? Trong hiện hành tạo tác ngũ nghịch thập ác nên đọa địa 

ngục. Chúng sanh đọa địa ngục cũng tạo tác một số nghiệp 

thiện, hoặc giả là tạo ở đời trước, hoặc giả là tạo trước đây 

172 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhiều đời nhiều khiếp. Vì vậy, chư Phật Bồ Tát cũng thị hiện 

vào địa ngục để giúp đỡ họ. 

Các vị phải biết, trong bốn loại duyên thì sự giúp đỡ của 

Phật Bồ Tát thuộc về tăng thượng duyên, đây là duyên, là sức 

mạnh bên ngoài có thể giúp đỡ bạn. Thế nhưng bản thân bạn 

phải có nhân thiện, nếu không có nhân thiện thì thiện duyên 

cũng không thể giúp nổi. Nhân thiện là thân nhân duyên, sở 

duyên  duyên  và  vô  gián  duyên,  ba  cái  này  là  nhân  thiện. 

Nhân thiện cộng thêm duyên thiện thì quả thiện sẽ hiện tiền. 

Giống như mẹ của Bà La Môn nữ trong Kinh Địa Tạng Bồ 

Tát Bổn Nguyện, bà tạo tác nghiệp ác, đọa địa ngục. Bà có 

nhân thiện hay không? Có! Sao biết có vậy? Con gái của bà 

học Phật, con gái tu hành, con gái niệm Phật, tuy bà không 

tin nhưng mắt bà thấy, tai bà nghe, cái gọi là “vừa qua căn tai 

vĩnh viễn thành hạt giống đạo”, trong A Lại Da Thức của bà 

có chủng tử này, đây chính là nhân thiện. Do bởi bà đọa lạc 

mà  con  gái  nỗ  lực  tu  hành,  chứng  quả,  nên  bà  liền  có  thể 

thoát khỏi địa ngục. Đạo lý này rất trọn vẹn, không phải mê 

tín.  Nếu  như    trong  A  Lại  Da  Thức  của  bà  ngay  cả  ý  niệm 

này cũng không có, hình ảnh cũng không có, vậy thì Phật Bồ 

Tát có thị hiện cũng không giúp nổi. Đạo lý này chúng ta bắt 

buộc phải biết. Thế là chúng ta liền hiểu rõ, trong tất cả pháp, 

quả thật đúng như Bồ Tát Phổ Hiền đã nói, cúng dường pháp 

là  nhất.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện nói đến sự so sánh của bố thí cúng dường thì cúng 

dường pháp là nhất. 

Cúng dường pháp chúng ta phải có tâm tu, giúp đỡ tất cả 

chúng  sanh  gieo  thiện  căn.  Cho  nên  tôi  thường  nói,  người 

xuất gia mặc trên người chiếc áo tràng cổ tròn này, cho dù là 

người tỳ kheo phá giới, họ cũng đã gieo trồng thiện căn với 

biết  bao  nhiêu  chúng  sanh  rồi.  Họ  đi  lại  trên  đường,  bất  kể 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

173 

hành  vi  của  họ  như  thế  nào,  người  ta  vừa  nhìn  thấy  hòa 

thượng  này  liền  nghĩ  đến  Phật  thì  trong  A  Lại  Da  đã  trồng 

thiện  căn.  Trong  Kinh  Công  Đức  Xuất  Gia  nói,  công  đức 

xuất gia vô cùng thù thắng. Thù thắng thế nào vậy? Phá giới 

cũng thù thắng, vì bạn giúp người khác gieo thiện căn Phật 

trong  A  Lại  Da  Thức.  Hạt  giống  Phật  gieo  xuống  rồi,  bản 

thân  bạn  phá  giới,  phạm  qui,  bạn  bị  đọa  địa  ngục  A  Tỳ, 

nhưng mà bạn giúp biết bao nhiêu người trồng thiện căn. Đây 

là sự thật, bất kỳ ngành nghề nào cũng không thể sánh bằng. 

Chúng ta từ trên lý này hãy quan sát, hãy phân tích thật kỹ thì 

bạn mới thật sự hiểu được. A Lại Da Thức chỉ cần có thiện 

căn này thì cuối cùng có một ngày họ sẽ tu hành chứng quả. 

Nếu như không có thiện căn này thì khó rồi, quá khó. Vì thế 

chư Phật Bồ Tát thị hiện ở trong thập pháp giới, tùy loại hóa 

thân, tùy cơ thuyết pháp, đủ dạng thị hiện, lấy thị hiện Phật 

bảo,  Tăng  bảo  làm  chủ,  còn  những  cái  khác  là  phụ.  Trong 

phẩm Phổ Môn, vị Bồ Tát thứ nhất hiện thân Phật, hiện thân 

tỳ kheo; trong Kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài Đồng Tử với 53 

tham, ba vị phía trước đại biểu cho Phật – Pháp – Tăng tam 

bảo,  đạo  lý là  ở  chỗ này.  Bản  thân chúng  ta  nhất  định phải 

hiểu rõ, nhất định phải sáng tỏ. 

Bốn loại chánh quán này là quan sát chính xác, không có 

mảy may sai lầm. Phía trước nói quán tâm vô thường chính 

là  “ba  tâm  không  thể  được”  trong  Kinh  Kim  Cang.  “Quán 

pháp vô ngã” chính là vạn pháp giai không. Trong Kinh Kim 

Cang nói: “Tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn bèo bọt”, lại 

nói  “phàm  cái  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng”.  Kinh  văn  này 

chúng ta đọc rất thuộc, chúng ta cũng nhớ rất rõ ràng, nhưng 

không thể dùng vào hiện tiền. Hiện tiền khi sáu căn tiếp xúc 

cảnh  giới  sáu  trần  liền  bị  mê  hoặc  ngay,  không  biết  những 

tướng này là tướng huyễn, hoàn toàn không thể được. 

174 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Các  pháp  do  duyên  sanh,  duyên  sanh  là  vô  tánh,  không 

có tự tánh. Hiện tượng của tất cả pháp này, chân tướng của 

nó chính là duyên tụ, duyên tan. Duyên tụ thì hiện tượng này 

hiện ra, duyên tan thì hiện tượng này liền biến mất. Bạn thật 

sự  thấy  rõ  ràng  rồi,  duyên  tụ,  các  pháp  không  sanh;  duyên 

tiêu mất rồi, các pháp không diệt. Nó không có sanh thì làm 

gì có diệt? Có sanh thì mới có diệt, không sanh thì không có 

diệt. Đạo lý này chúng ta nhất định phải biết. Nếu như bạn 

thật  sự  thông  đạt  rồi  thì  trong  tâm  bạn  sẽ  thanh  tịnh.  Thân 

tâm thế giới thảy đều buông xả, không còn đem nó để trong 

tâm nữa, tất cả buông xả. Thân tâm thảy đều buông xả, người 

hiện nay gọi là thoải mái, tự tại; trong Phật pháp gọi là được 

đại  tự  tại,  bạn  sẽ  nhập  cảnh  giới  được  đại  tự  tại  là  tự  thọ 

dụng,  bạn  tự  mình  hưởng  thụ,  tâm  địa  thanh  tịnh,  không 

nhiễm mảy bụi. Chúng ta ngày nay không làm được, nguyên 

nhân  vì  sao  vậy?  Những  thứ  này  thường  xuyên  niệm  mà 

không có thâm nhập để thể hội, không có khế nhập cảnh giới. 

Trong “Hoa Nghiêm”, Đại Sư Thanh Lương chia ra bốn 

khoa cho chúng ta, đó là Tín – Giải – Hành – Chứng. Chúng 

ta ngày nay mới dừng ở Tín, Giải, chứ chưa có Hành, Chứng, 

cho  nên  không  có  được  thọ  dụng  chân  thật.  Nhất  định  phải 

hành chân chánh. Hành điều gì vậy? Thay đổi quan niệm của 

chúng ta. Quan niệm thay đổi rồi thì hành vi, ngôn ngữ của 

chúng  ta  sẽ  thay  đổi.  Sau  khi  thay  đổi  rồi,  đó  chính  là  nhà 

Phật thường nói: “Từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa”. Sau 

khi đại triệt đại ngộ thì nhập cảnh giới Phật, Kinh Pháp Hoa 

gọi là “Nhập Phật tri kiến”. Sau khi nhập Phật tri kiến, bất kể 

các Ngài hiện thân phận như thế nào, hình ảnh mà các Ngài 

biểu hiện ra ở trong thập pháp giới chắc chắn là đại từ đại bi. 

Phật thị hiện ở thế gian làm gì vậy? Nhất định là mở rộng cửa 

phương tiện, giúp đỡ tất cả chúng sanh chưa giác ngộ thành 

giác  ngộ.  Chúng  ta  ngày  nay  không  có  cách  gì  khế  nhập 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

175 

cảnh  giới,  chính  là  không  biết  “ba  tâm không  thể  được”, 

không biết “vạn pháp giai không”. 

Tứ Niệm Xứ nói “Quán pháp vô ngã”, “vô ngã” chính là 

không. Định nghĩa của chữ “Ngã” này ở trong Phật pháp nói 

rất nhiều, nhưng nó có hai ý nghĩa quan trọng nhất. 

- Ý nghĩa thứ nhất là “Chủ tể”. Tất cả các pháp không có 

chủ tể, chúng ta không làm chủ được, kể cả cơ thể của chúng 

ta.  Cơ  thể  chúng  ta  tự  mình  không  làm  chủ  được.  Nếu  tự 

mình làm chủ, thì năm nào cũng là 18 tuổi thì tốt biết bao. Cơ 

thể chúng ta tại sao phải già, tại sao phải bệnh? Vì tự mình 

không làm chủ được. 

- Ý nghĩa thứ hai là “Tự tại”. Tất cả các pháp tự chúng ta 

không thể làm chủ, nên không có được tự tại. Tự tại ngày nay 

gọi là tự do, chúng ta không tự do, bị đủ thứ điều kiện hạn 

chế.  Bất  kỳ  một  pháp  nào  đều  không  thoát  khỏi  định  nghĩa 

này, chúng ta phải quán sát tỉ mỉ. 

“Trung Quán Luận” vừa mở đầu nói rất hay: “Các pháp 

không  tự  sanh”.  Không  những  tự  mình  không  thể  sanh,  mà 

cũng  không  thể  cùng  sanh.  Chúng  ta  ngày  nay  phương  tiện 

nói, tất cả các pháp là do rất nhiều nhân duyên sanh, đây là 

phương  tiện  nói,  không  phải  chân  thật  nói.  Trong  “Trung 

Quán” nói: “Bất cộng, bất vô nhân, vì vậy nói vô sanh”, đó 

mới  là  chân  thật  nói.  Chư  Phật  Bồ  Tát  biết  rõ  ràng,  minh 

bạch, cho nên mới thật sự được đại tự tại, chứng được pháp 

thân,  Bát  Nhã,  giải  thoát.  Ở  trong  tam  đức  này  đều  có 

“thường, lạc, ngã, tịnh”. “Quán thân bất tịnh”, họ tịnh được 

rồi;  “quán  thọ  là  khổ”,  họ  là  lạc,  cái  tâm  đó  là  thường  trụ 

chân tâm. Các pháp thật sự có ngã, thật sự có chủ tể, thật sự 

được tự tại. Phàm phu ở trong lục đạo không có, ở trong thập 

pháp  giới  cũng  không  có,  đến  trong  Nhất  Chân  Pháp  Giới 

mới có thường, lạc, ngã, tịnh. 

176 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian gợi ý cho chúng ta, 

giúp  đỡ,  hướng  dẫn  chúng  ta  buông  xả  lục  đạo,  buông  xả 

thập  pháp  giới,  khế  nhập  Nhất  Chân  Pháp  Giới.  Nhất  Chân 

Pháp Giới, chân ở chỗ nào vậy? Pháp thân là chân, Bát Nhã 

là chân, giải thoát là chân. Pháp thân là thể, Bát Nhã là trí tuệ 

có thể chứng tánh thể, giải thoát là thọ dụng. Đây là tâm từ bi 

vô tận của Phật đối với tất cả chúng sanh. 

Trước đây tôi giảng 37 phẩm trợ đạo, tôi đem tứ niệm xứ 

làm  một  tổng  kết,  chính là thầy  chỉ dạy  chúng  ta  “thấy  cho 

rõ”.  “Tứ  niệm  xứ”  là  “thấy  cho  rõ”,  “Tứ  như  ý  túc”  là 

“buông cho được”. Nếu bạn không biết sao gọi là thấy rõ, sao 

gọi là buông bỏ, thì bạn hãy nghiên cứu hai khoa này thật kỹ. 

Thế Tôn giảng dạy về hai khoa này trong Kinh luận Đại-Tiểu 

thừa thường thường có thể xem thấy. Cho nên cổ đại đức nói, 

chư Phật Bồ Tát xuất hiện ở thế gian giảng Kinh thuyết pháp 

tóm  lại  không  ngoài  37  phẩm  trợ  đạo.  Chúng  ta  học  Phật 

không  được  xem  37  phẩm  trợ  đạo  là  Tiểu  thừa,  đó  là  bạn 

thấy  sai  rồi!  Tông  Thiên  Thai,  Đại  Sư  Trí  Giả  giảng  Tạng, 

Thông,  Biệt,  Viên,  37  phẩm  trợ  đạo  của  Tạng  giáo  là  Tiểu 

Thừa, 37 phẩm trợ đạo của Viên giáo là Đại thừa trong Đại 

thừa.  Cho  nên  mới  nói,  “Người  thuyết  pháp  viên  mãn  thì 

không pháp nào không viên mãn”. 

Thật sự làm được “quán pháp vô ngã” thì tâm mới chân 

thật  được  thanh  tịnh.  Giống  như  chư  Phật  Bồ  Tát  vậy,  vô 

lượng  kiếp  đến  nay  tích  lũy  công  đức,  độ  hóa  vô  lượng  vô 

biên chúng sanh mà trong tâm không nhiễm mảy bụi. Trong 

Kinh  Kim  Cang  đã  để  lộ  tin  tức  cho  chúng  ta  là  “Độ  vô 

lượng vô biên chúng sanh, mà thực không có chúng sanh nào 

được độ”. “Thực không có chúng sanh” là ở trong tâm không 

dính  tướng.  Tại  sao  không  dính  tướng  vậy?  Quán  pháp  vô 

ngã. Bạn còn muốn có ý nghĩ kể công là bạn dính tướng rồi, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

177 

bạn  là  phàm  phu,  không  những  không  ra  khỏi  mười  pháp 

giới,  mà  e  rằng  sáu  cõi  cũng  không  ra  nổi.  Phàm  phu  nếu 

muốn ra khỏi sáu cõi là rất khó. “Tôi đã làm biết bao nhiêu 

việc tốt, tôi đã tích biết bao nhiêu công đức”. Không sai, cứ 

ở  trong  sáu  cõi  mà  hưởng  phước  báo  hữu  lậu!  Phải  đem 

phước báo hữu lậu biến thành công đức vô lậu. Thật ra, ngay 

cả công đức vô lậu cũng hoàn toàn không thể được, bạn mới 

thật  sự  là  công  đức  vô  lậu.  Đạo  lý  này  Bồ  Tát  Mã  Minh  ở 

trong  “Khởi  Tín  Luận”  dạy  chúng  ta:  “Lìa  tướng  ngôn 

thuyết, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm duyên, đó mới là 

công đức chân thật”. Bạn ở trong tâm còn có một mảy may 

phân biệt, chấp trước đều là biến thành phước báo hữu lậu, 

việc tốt lớn đi nữa cũng là phước báo hữu lậu. 

Đại  ý  của  tứ  niệm  xứ  đã  giới  thiệu  qua  với  quí  vị  rồi. 

Trên  thực  tế,  nghĩa  lý  của  nó  không  có  cùng  tận.  Chúng  ta 

phải thể hội thật tỉ mỉ, cố gắng nỗ lực tu học. 

Trong “Khóa tụng sáng tối”, đại đức xưa đem “Bát Nhã 

Tâm Kinh” đưa vào trong khóa tụng. Khóa tụng sáng tối, nói 

lời  thành  thật,  các  bạn  thử  nghĩ  thật  kỹ,  đó  thảy  đều  là  hội 

tập.  Tại  sao  cổ  đức  muốn  chúng  ta  mỗi  ngày  đem  “Tâm 

Kinh” niệm một vài lần vậy? Từng giây, từng phút nhắc nhở 

chúng  ta,  mục  tiêu  của  “Tâm  Kinh”  chính  là  quán  tứ  niệm 

xứ. Nếu chúng ta dùng trí tuệ quan sát thế gian, chúng ta mới 

có thể biết được chân tướng của pháp thế gian, chúng ta mới 

có thể tu tâm thanh tịnh, chúng ta mới biết buông xả, chúng 

ta  mới  không  bị  dính  nhiễm  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian. 

Không những không dính nhiễm pháp thế gian, mà pháp xuất 

thế  gian  cũng  không  dính  nhiễm.  Trong  Kinh  Kim  Cang, 

Phật  khai  thị  với  chúng  ta  rất  rõ  ràng:  “Pháp  còn  phải  xả, 

huống hồ phi pháp”, như vậy dần dần mới có thể khế nhập 

cảnh giới Phật Bồ Tát. Đây là điều mà chúng ta thường nói, 

178 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chuyển thân nghiệp báo thành thân nguyện lực, bạn liền tự tại 

ngay. Ở thế gian toàn tâm toàn lực giúp đỡ tất cả chúng sanh 

đoạn ác tu thiện, phá mê khai ngộ, chuyển phàm thành thánh, 

mà bản thân một niệm ý nghĩ hành thiện cũng không khởi, đó 

là chân thanh tịnh. “Quyết định không có vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước”, chúng ta nên hướng về  mục tiêu này  mà 

tiến bước mạnh mẽ, đây gọi là con đường thành Phật. 




**************** 

 

Kinh  Văn:  “Niệm  xứ  trang  nghiêm  cố,  thiện  năng  tu 

tập, tứ niệm xứ quán”. 

Đoạn này chúng tôi đã giới thiệu qua, hôm nay chúng ta 

đem nó làm một bài tổng kết. Đây là đoạn thứ nhất ở trong 

đạo  phẩm,  thuật  ngữ  trong  Phật  pháp  gọi  là  môn  học  thứ 

nhất. Ba mươi bảy đạo phẩm chia làm bảy môn học. Đây là 

môn  học  thứ  nhất.  Môn  học  đầu  tiên  đương  nhiên  cũng  là 

môn  học  quan  trọng  nhất,  là  phương  tiện  ban  đầu  để  nhập 

môn của chúng ta. Nếu như không bắt tay làm từ chỗ này thì 

bạn  sẽ  không  có  cách  gì  nhập  môn  được,  cho  nên  nó  quan 

trọng hơn cả. 

Bốn loại này gọi là quán. Quán, chúng ta gọi là cách nghĩ 

của bạn, cách nhìn của bạn. Bốn loại này gồm cách nhìn của 

bạn  đối  với  thân,  cách  nhìn  của  bạn  đối  với  sự  hưởng  thụ 

trong đời này của bạn, cách nhìn của bạn đối với tâm, cách 

nhìn  của  bạn  đối  với  tất  cả  vạn  sự  vạn  vật  ngoài  tâm.  Nếu 

cách  nhìn  của  bạn  là  chính  xác  thì  mới  có  thể  tu  đạo.  Nếu 

cách nghĩ, cách nhìn của bạn sai lầm thì cho dù bạn rất tinh 

cần nỗ lực tu hành, pháp mà bạn tu đều là pháp tà. 

Phật ở trong Kinh luận thường xuyên nhắc nhở chúng ta: 

“Tâm chánh tất cả pháp đều chánh, tâm tà tất cả pháp đều 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

179 

tà”. Cho nên, tứ niệm xứ chính là xây dựng nhân sinh quan, 

vũ trụ quan chính xác. Ba điều phía trước là thuộc về nhân 

sinh  quan,  còn  một  điều  phía  sau,  “quán  pháp  vô  ngã”  là 

thuộc về vũ trụ quan, chúng ta nhất thiết không được lơ là. 

Thứ nhất là dạy chúng ta “Quán thân bất tịnh”. Bạn thật 

sự hiểu rõ ràng, minh bạch rồi thì bạn đối với thân tướng sẽ 

không còn tham luyến, bạn chắc chắn sẽ không vì nó mà tạo 

tội  nghiệp.  Chúng  sanh  tạo  nghiệp,  vì  thân  tạo  nghiệp  là 

chiếm đa số; vì thân thể hưởng thụ, người thế gian gọi là ngôi 

nhà xác thân, mê vào ngôi nhà xác thân mà tạo vô lượng vô 

biên tội nghiệp, chiêu cảm những việc bất như ý cho đời sau. 

Chư Phật Bồ Tát thấy rõ chân tướng của ngôi nhà xác thân, 

triệt để hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch. Hiểu minh bạch có phải 

là không cần thân phải không? Không phải, cần cái thân này 

để thay ta tu tích công đức. Người thế gian mê vào ngôi nhà 

xác thân, lợi dụng thân tạo tác tội nghiệp, còn Phật Bồ Tát lợi 

dụng cái thân này tích lũy công đức, vậy là khác nhau rồi. Từ 

đó  cho  thấy,  ngôi  nhà  xác  thân  là  công  cụ,  nó  không  phải 

mục đích, điểm này nhất định phải nhận thức rõ ràng. 

Trong Kinh giáo nói thân tự tha, tất cả sắc pháp đều bất 

tịnh. Cái thân của mình, cái thân của tất cả chúng sanh hữu 

tình, sắc thân đều là vật bất tịnh. Tại sao bất tịnh vậy? Vì tâm 

không thanh tịnh, tâm ô nhiễm cho nên thân cũng bị ô nhiễm. 

Nếu như tâm thanh tịnh thì thân liền thanh tịnh. “Cảnh tùy 

tâm  chuyển”,  sự  việc  này  ở  trong  Kinh  Phật  nói  rất  nhiều. 

Thân của chúng ta nếu so với tâm thì thân là cảnh giới của 

tâm. Thân từ đâu mà có vậy? Là do tâm biến hiện ra. Mở đầu 

bộ Kinh này Phật đã nói: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. 

Thân  của  chúng  ta  là  từ  tâm  tưởng  sanh.  Khi  bạn  đến  đầu 

thai, bạn có tưởng, có tưởng mới biến thành thân. Tại sao bạn 

trở thành tướng mạo này? Tướng mạo này là bạn tưởng trước 

180 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

khi đầu thai, bạn ưa thích tướng mạo này thì liền biến thành 

tướng  mạo  này,  từ  tâm  tưởng  sanh.  Người  thế  gian  nói  di 

truyền, tướng mạo của con cái rất giống cha, giống mẹ. Đó 

không phải di truyền, trong Phật pháp nói bạn ưa thích cha, 

ưa thích mẹ, ưa thích cái tướng đó của họ, nên bạn liền biến 

thành cái tướng đó, không phải di truyền. 

Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Người xưa nói, thân thể 

tướng  mạo  của  bạn  trước  40 tuổi  là  chịu sự  ảnh  hưởng  của 

đời  trước;  sau  40  tuổi  thì  thân  thể  tướng  mạo  của  bạn,  bạn 

phải tự mình chịu trách nhiệm. Tại sao vậy? Trong đời này, 

vọng  tưởng  của  bạn,  tư  tưởng  của  bạn  làm  thay  đổi  tướng 

mạo  của  bạn.  Nếu  như  ý  nghĩ  của  bạn  ác,  hành  vi  ác  thì 

tướng  mạo  của  bạn  càng  biến  càng  hung  ác.  Tâm  địa  bạn 

lương thiện, từ bi thì tướng mạo của bạn càng biến càng đẹp, 

chính  là  đạo  lý  này.  Từ  40  tuổi  về  sau,  thân  thể  của  mình 

khỏe  mạnh  hay  không,  tướng  mạo  của  mình  phải  tự  mình 

chịu trách nhiệm. Từ tướng mạo của bạn, từ thể chất của bạn 

liền biết cái mà bạn bình thường tưởng đến là gì, nghĩ đến là 

gì, niệm những gì. Điều này rất có đạo lý. 

Chúng ta đều có thể nương theo Kinh Thập Thiện Nghiệp 

Đạo mà tu hành, phần trước trong tổng cương lĩnh, Thế Tôn 

chỉ dạy chúng ta: “Ngày đêm thường niệm thiện pháp (ngày 

đêm  là  không  gián đoạn),  tư duy  thiện pháp,  quán  sát thiện 

pháp, không cho phép mảy may bất thiện xen tạp”. Bạn thật 

sự tu theo đó thì tướng mạo của bạn nhất định giống như Bồ 

Tát  vậy.  Đây  là  sự  thật,  không  hề  giả  dối.  Thể  chất,  tướng 

mạo của chúng ta ngày nay chưa đạt đến trình độ của Bồ Tát, 

chính là chúng ta mặc dù tu thiện nhưng vẫn còn xen tạp bất 

thiện, cho nên chúng ta chưa đạt được loại quả báo thù thắng 

này. Một người tu hành có công phu hay không, không cần 

nói,  nhìn  qua  tướng  mạo  là  biết  rồi,  nhìn  qua  động  tác  của 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

181 

bạn  là  hiểu  rồi.  Bạn  có  công  phu  hay  không,  công  phu  của 

bạn đến trình độ nào, bạn đâu có thể gạt người ta được! Bạn 

chỉ có thể gạt được người ngu thế gian, còn người có trí tuệ, 

người hiểu biết thì bạn không thể gạt được họ. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  tuyệt  đối  không  chà  đạp  thân  thể,  mà 

khéo biết lợi dụng thân thể, “mượn giả tu thật”. Tướng là giả, 

phàm cái gì có tướng đều là hư vọng, thân tướng này cũng là 

hư vọng, mượn tướng hư vọng để tu thật. Cái thật là gì vậy? 

Trí tuệ là chân thật. 

Trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  nói  với  chúng  ta  ba  cái 

chân thật. 

“Khai hóa hiển thị chân thật chi tế”, Kinh điển Tịnh Độ 

nói. “Chân thật chi tế” chính là Thiền Tông gọi là tâm tánh, 

“khai hóa hiển thị” chính là minh tâm kiến tánh. Đây là thật, 

minh tâm kiến tánh là thật. 

“Trụ chân thật tuệ” là thật. “Trụ chân thật tuệ” là gì vậy? 

Là  điều  thứ  hai  của  Tứ  Niệm  Xứ  –  “Quán  thọ  là  khổ”.  Trụ 

chân thật tuệ, sự hưởng thụ này tốt. Đây chính là điều mà Lục 

Tổ  Huệ  Năng  ở  trong  “Đàn  Kinh”  gọi  là  “trong  tâm  đệ  tử 

thường sinh trí tuệ”. Trụ chân thật tuệ họ không sinh phiền não. 

Thứ  ba  là  “Huệ  dĩ  chân  thật  chi  lợi”.  Đây  là  tha  thọ 

dụng. Thân chúng ta trụ ở thế gian này, đối với tất cả chúng 

sanh phải bố thí cúng dường lợi ích chân thật. 

Phật Bồ Tát trụ thế chỉ có chân thật, không có hư vọng. 

Sự hưởng thụ của các Ngài thật sự là sự hưởng thụ tối cao vô 

thượng,  là  trí  tuệ,  nhất  định  không  phải  phiền  não.  Đây  là 

điểm mà chúng ta cần phải học tập, cần phải biết rõ. 

Điều  thứ  ba  trong  Tứ  Niệm  Xứ  dạy  chúng  ta  là  “Quán 

tâm vô thường”. Tâm là ý nghĩ. Ý nghĩ là hư vọng, không 

182 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải chân thật. Cái chân thật, trong Kinh Lăng Nghiêm nói là 

“Thường trụ chân tâm”. Thường trụ là vĩnh viễn bất biến. 

Quí  vị  phải  biết,  chân  tâm  là  vĩnh  viễn  bất  biến,  thanh  tịnh 

tịch diệt. Chúng ta hiện nay ở trong chân tâm đã khởi ý nghĩ, 

ý  nghĩ  này  là  gì  vậy?  Ý  nghĩ  là  vô  minh.  Vô  minh  là  cái 

tướng động, còn chân tâm là tịch tĩnh, bất động. 

Nhà Phật nói tu hành, trong tu hành việc quan trọng nhất 

chính là thiền định. Tại sao Phật giáo coi trọng thiền định đến 

như  vậy?  Thiền  định  không  phải  nói  Thiền  Tông  tu  thiền 

định,  mà  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  môn  nào  cũng  là  tu 

thiền định, niệm Phật cũng là tu thiền định, mọi người phải 

biết đạo lý này. 

Tam học Giới – Định – Tuệ, nếu bạn xa rời định thì làm 

gì có trí tuệ? Thiền định sinh trí tuệ, loạn tâm sinh phiền não. 

Loạn tâm là gì vậy? Chính là tạp niệm, niệm trước diệt rồi thì 

niệm  sau  liền  sinh.  Phàm  phu  sáu  cõi  người  nào  cũng  đều 

như  thế  cả,  từ  sáng  đến  tối  khởi  tâm  động  niệm  vĩnh  viễn 

không biết ngừng nghỉ. Bạn muốn đình chỉ ý nghĩ, chỉ chính 

là định, là chỉ quán. Công phu đích thực là làm thế nào dừng 

được  vọng  niệm  của  mình.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn 

chính  là  tám  vạn  bốn  ngàn  phương  pháp  khác  nhau,  cách 

thức khác nhau để dừng được tâm, dừng được tạp niệm. Tịnh 

Tông chúng ta dùng niệm Phật, đây là pháp môn tiện lợi nhất 

trong tất cả pháp môn, dùng phương pháp niệm Phật này để 

dừng vọng tâm của chúng ta lại. Sáu cõi luân hồi, ba đường 

ác,  vô  lượng  kiếp  đến  nay  những  khổ  nạn  mà  chúng  ta  đã 

chịu, căn nguyên là gì vậy? Chính là vọng tưởng, vọng niệm. 

Cho nên Phật dạy chúng ta phương pháp hay, dùng một câu 

“A Di Đà Phật” này để dừng ý nghĩ lại, dùng một ý niệm này 

để trừ sạch tất cả mọi ý nghĩ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

183 

Niệm  Phật  như  thế  nào  mới  công  phu  đắc  lực?  Vọng 

niệm  vừa  khởi  lên  thì  niệm  “A  Di  Đà  Phật”  đè  ý  nghĩ  này 

xuống. Ở mọi lúc, mọi nơi phải có sự cảnh giác cao độ, bất 

kể là nghĩ thiện hay là nghĩ ác, thảy đều phải dẹp sạch. Tại 

sao vậy? Nghĩ thiện là đến ba đường thiện, nghĩ ác là đến ba 

đường  ác,  đều  không  ra  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi.  Muốn  thoát 

khỏi sáu cõi luân hồi thì phải “tịnh niệm”. Chúng ta phải biết 

đạo lý này. 

Người thế gian biết nghĩ ác là không tốt, nghĩ thiện là tốt, 

đây là mới chỉ biết một mà không biết hai. Nghĩ thiện là tốt, 

phước báo ở ba đường thiện, nhưng phước báo có thể hưởng 

hết,  sau khi  hưởng xong  rồi  thì  ác nghiệp  lại  hiện  tiền,  cho 

nên  đây  không  phải  là  pháp  rốt  ráo.  Pháp  rốt  ráo  trong  Đại 

thừa nói là “không lập hai bên, không giữ trung đạo”. Thiện 

ác là hai bên, hai bên đều buông xả rồi, ý nghĩ về trung đạo 

cũng không còn, vào lúc này thì thường trụ chân tâm đã hiện 

tiền. Thường trụ chân tâm hiện tiền mới là trụ chân thật tuệ. 

Chân thật tuệ là nhìn thấy chân tướng vũ trụ nhân sinh. Chân 

tướng chính là tâm tánh, chính là trong Kinh Vô Lượng Thọ 

gọi là “chân thật chi tế”, bạn mới có thể nhìn thấy, mới có thể 

chứng thực. Sau đó, sự đại từ đại bi vốn có ở trong tự tánh 

mới có thể thật sự hiện tiền. 

Tối  hôm  qua,  chúng  ta  nghe  Thiên  Chúa  giáo  giảng  về 

tâm  yêu  thương,  điều  mà  họ  nói  quả  thật  không  rõ  ràng, 

không  thấu  triệt  bằng  trong  Kinh  Phật  nói,  tuy  cùng  một  ý 

nghĩa. Cho nên cụ Hứa Triết nói, “tình thương” chính là tôn 

giáo. Khi Lý Mộc Nguyên hỏi bà: “Tôn giáo là gì?”. Bà nói: 

“Tình thương chính là tôn giáo”. “Tình thương” là đại từ đại 

bi vốn có trong tự tánh, bên trong hoàn toàn không xen tạp 

tình  thức  ở  trong  đó.  Xen  tạp  tình  thức  thì  không  phải  tự 

tánh. 

184 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong Phật pháp có bốn loại từ bi:  

-  “Ái duyên từ bi”. 

-  “Chúng sanh duyên từ bi”. 

Hai loại trên chúng sanh sáu cõi có. 

-  “Pháp duyên từ bi”, đây là Bồ Tát có. 

-  “Vô duyên từ bi”, đây là Pháp Thân Đại Sĩ có. 

Pháp  Thân  Đại  Sĩ  là  vô  duyên  từ  bi.  Trong  thập  pháp 

giới, pháp giới tứ thánh là pháp duyên từ bi. Ở trong lục đạo 

chỉ có ái duyên từ bi và chúng sanh duyên từ bi. Tại sao vậy? 

Họ có tình thức ở trong đó. Vô duyên từ bi, “vô” là không có 

tình  thức,  hoàn toàn là đức  năng vốn  có trong tự  tánh.  Cho 

nên  chúng  ta  nhất  định  phải  biết,  vọng  niệm  không  phải  là 

điều tốt. Chúng ta ngày nay có tư tưởng, tư tưởng không phải 

là điều tốt. 

Bạn xem, cổ nhân Trung Quốc tạo chữ thật sự có trí tuệ. 

Chữ  “Tư”  có  hình  dạng  như  thế  nào  vậy?  Trên  chữ  tâm  vẽ 

từng ô, từng ô gọi là “tư”. “Tưởng” là đã dính tướng, trong 

tâm  có  cái  tướng,  dính  vào  tướng  liền  gọi  là  tưởng.  Trong 

tâm  khởi  phân  biệt  thì  gọi  là  tư.  “Tư”  với  “Tưởng”  đều 

không phải là điều tốt. Bạn đem cái ô bỏ đi, tướng bỏ đi thì 

cái tâm đó gọi là chân tâm. Có tư, có tưởng là phàm phu sáu 

cõi. Tư với tưởng bỏ đi thì bạn liền thoát khỏi sáu cõi. Cho 

nên, văn tự Trung Quốc là ký hiệu chứa đầy trí tuệ. Cổ nhân 

tạo  tác  ký  hiệu  chính  là  dạy  chúng  ta  phải  khai  mở  trí  tuệ, 

xem qua liền biết ngay. 

Bạn  có  thể  không  dùng  tư  tưởng  thì  cái  bạn  dùng  là  trí 

tuệ chân thật. Bạn dùng tư tưởng thì liền chướng ngại mất trí 

tuệ chân thật của bạn. Cho nên nhất định phải biết, cái tâm vô 

thường không phải là chân tâm. Cuối cùng dạy chúng ta, sau 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

185 

khi có cách quán chính xác đối với thân mình, bạn lại nhìn ra 

thế giới, tất cả người, tất cả sự, tất cả vật ngoài thân chúng ta 

là thế giới, Phật dùng một chữ “Pháp” làm đại danh từ chung. 

“Vạn pháp giai không, vạn pháp duyên sanh”. Phàm là 

pháp duyên sanh đều không có tự tánh, cũng tức là nói không 

có tự thể. “Ngay nơi thể tức là không, hoàn toàn không thể 

được”,  vô  ngã.  “Ngã”  chính  là  một  cái  tự  thể,  vạn  pháp 

không có tự thể. Cho nên Phật ở trong Kinh Kim Cang nói: 

“Tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn bèo bọt, như sương 

như  điện  chớp,  nên  quán  sát  như  thế”.  Chữ  “Quán”  này 

chính  là  quán  tứ  niệm  xứ.  Tứ  niệm  xứ  Phật dạy  người  mới 

học, bởi vì tất cả pháp hữu vi đều là mộng huyễn bèo bọt. 

Bạn quán như thế nào đây? Phật chỉ dạy chúng ta cụ thể, 

bạn quán thân, bạn quán thọ, bạn quán tâm, bạn quán pháp. 

Bạn quán sát tỉ mỉ bốn phương diện này đều là mộng huyễn 

bèo bọt, đều là hoàn toàn không thể được. Trong Kinh Kim 

Cang nói với chúng ta một cách minh bạch: “Ba tâm không 

thể  được”  (không  thể  được  chính  là  vô  thường).  Cho  nên 

chúng  ta  nhập  môn  học  Phật,  trước  tiên  bảo  chúng  ta  phải 

thấy rõ. Đây là thấy rõ. Bạn không có công phu này thì làm 

sao có thể vào cửa được? 

Tôi  học  Phật,  tiếp  xúc  Phật  pháp  đại  khái  khoảng  một 

tháng, tôi gặp được Đại Sư Chương Gia. Ngày đầu tiên gặp 

mặt, Ngài liền dạy tôi “nhìn thấu, buông xả”. Thấy rõ cụ thể 

là quán tứ niệm xứ, buông xả chính là tứ như ý túc, tứ thần 

túc ở trong đạo phẩm. 

“Tứ thần túc” là buông xả. 

“Tứ niệm xứ” là thấy rõ. 

“Tứ chánh cần” chính là thập thiện nghiệp đạo. 

186 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Đoạn  ác  tu  thiện,  tích  lũy  công  đức  là  pháp  cơ  bản  của 

Phật  pháp.  Xa  lìa  pháp  cơ  bản  thì  vô  lượng  vô  biên  pháp 

môn, bất luận bạn tinh cần tu tập như thế nào, cuối cùng cũng 

đều  hỏng  cả,  vì  bạn  tu  hành  không  có  cơ  sở.  Cho  nên,  căn 

bản là quan trọng hơn hết mọi thứ. 




*********** 

 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN 

VµO TRONG Tø CH¸NH CÇN 

Kinh văn: “Chánh cần trang nghiêm cố, tất năng đoạn 

trừ,  nhất  thiết  bất  thiện  pháp,  thành  nhất  thiết  thiện 

pháp”. 

Đây là  “Tứ chánh cần” ở trong “đạo phẩm”.  “Tứ chánh 

cần” là tinh tấn Ba La Mật, đoạn ác tu thiện. Trong Kinh nói 

với  chúng  ta,  đây  là  cương  lĩnh,  phạm  vi  của  nó  cũng  sâu 

rộng vô tận. 

Câu đầu tiên là đoạn pháp ác đã sanh, câu thứ hai là đoạn 

pháp  ác  chưa  sanh.  Ác  đã  sanh  làm  cho  đoạn  dứt,  ác  chưa 

sanh  khiến  không  sanh,  đây  là  hai  điều  của  đoạn  ác.  Phàm 

phu sở dĩ luân hồi vô lượng kiếp đều là kết quả của tạo tác 

nghiệp bất thiện sinh ra. Hiện nay không chỉ người phương 

đông,  mà  người  phương  tây  đối  với  sanh  tử  luân  hồi  cũng 

đang  nghiên  cứu  vô  cùng  sốt  sắng,  chúng  ta  nhìn  thấy  biết 

bao  nhiêu bản  tin.  Gần  đây,  đồng  tu  từ Mỹ  gởi  cho  tôi bảy 

quyển  sách  nói  về  sanh  tử  luân  hồi,  mỗi  một  quyển  phân 

lượng rất nhiều, đóng bìa cứng hầu như đều rất dày. Người 

phương tây thời cận đại đối với những tác phẩm này tương 

đối  khả  quan.  Tổng  hợp  tất  cả  những  bản  tin  có  thể  khẳng 

định, luân hồi là thật sự tồn tại. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

187 

Con  người  chắc  chắn  không  phải  chết  rồi  thì  tất  cả  đều 

hết. Chúng tôi ở các buổi giảng trước đây thường nói, người 

chết rồi thì sẽ rất thậm tệ, phiền phức rất lớn. Nhưng vì sao 

có luân hồi? Chúng ta đọc biết bao nhiêu bản tin cũng không 

thấy nói rõ ràng. Thật sự đối với sự việc này nói một cách rõ 

ràng, thấu triệt là ở trong Kinh Phật, đặc biệt là trong  Kinh 

luận  Đại  thừa  mới  thật  sự  nhận  thức  được  bộ  mặt  xưa  nay 

của  vũ  trụ  nhân  sinh.  Tuy  Phật  nói  rất  nhiều,  đồng  tu  học 

Phật chúng ta cũng nghe rất nhiều, thấy rất nhiều, nhưng đối 

với cảnh giới trước mắt vẫn cứ mê chấp, không thể thấy rõ, 

không thể buông xả, đây là do nguyên nhân gì? Nguyên nhân 

là  chưa  có  lĩnh  ngộ  thấu  triệt  đối  với  những  đạo  lý,  chân 

tướng sự thật  mà trong Kinh luận đã nói; biết là có sự việc 

như vậy nhưng không hiểu rõ, không rõ lý rốt ráo, cho nên 

mới xảy ra hiện tượng mâu thuẫn trong học Phật; ý nghĩ vẫn 

mãi không chuyển được, không có cách gì chuyển tâm luân 

hồi thành tâm Bồ Đề được, hoặc giả giống cái mà trong Kinh 

Lăng  Nghiêm  nói  là  “Thường  trụ  chân  tâm”.  Chỉ  cần  đem 

vọng tâm luân hồi chuyển đổi thành thường trụ chân tâm thì 

người này liền siêu phàm nhập thánh, người này trong Phật 

pháp gọi là giải thoát rốt ráo. Đây là chỗ thù thắng của Phật 

pháp, sự kỳ vọng của chư Phật Như Lai đối với tất cả chúng 

sanh  là  ở  chỗ  này.  Hy  vọng  mỗi  một  chúng  sanh  đều  giác 

ngộ, hy vọng mỗi một chúng sanh thoát khỏi luân hồi. 

Thật ra mà nói, người thoát khỏi luân hồi rất nhiều, A La 

Hán thoát khỏi, Bích Chi Phật thoát khỏi, chư vị Bồ Tát cũng 

thoát khỏi. Tuy họ thoát khỏi, nhưng chưa chắc đạt được quả 

báo  cứu  cánh  viên  mãn.  Cứu  cánh  viên  mãn  là  gì?  Chứng 

được  pháp  thân  thanh  tịnh,  đó  mới  là  cứu  cánh  viên  mãn; 

chưa  chứng  được  pháp  thân  thanh  tịnh  là  không  viên  mãn, 

cho dù thoát khỏi luân hồi cũng không viên mãn. Chân tướng 

sự thật này chúng ta nhất định phải biết. 

188 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng  ta  học  Phật  là  học  cái  gì,  là  vì  cái  gì?  Nếu  vì 

phước báo ở trong sáu cõi luân hồi, vậy thì “tứ chánh cần” là 

đủ rồi.  Bạn biết đoạn  ác tu  thiện, tích lũy  công đức  thì  bạn 

chắc chắn được phước báo trời người, nhưng bạn phải nhớ kỹ 

là  không  thể  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi.  Muốn  thoát  khỏi 

luân hồi, nhất định phải chứng được pháp thân thanh tịnh, đó 

mới là thật sự thoát khỏi vĩnh viễn. 

Khởi  điểm  của  tu  hành  chính  là  ở  đoạn  ác,  tu  thiện. 

Hai sự việc này chúng ta phải siêng năng mà làm. 

“Tứ chánh cần”, “cần” là siêng năng, phải nỗ lực chăm 

chỉ mà làm. Phật nói bốn điều này gọi là “chánh cần”, đây là 

chánh pháp, không phải tà pháp. 

Thế  nào  là  “ác”,  thế  nào  là  “thiện”,  nhất  định  phải  có 

năng lực biện biệt. Phân biệt căn bản của thiện ác, chúng ta 

cũng không cần nói quá cao, trong cảnh giới trước mắt, phàm 

là vì bản thân đều là ác, phàm là vì chúng sanh đều là thiện, 

chúng ta phải biết đạo lý này. 

Người thế gian nói: “Người mà không vì mình thì trời tru 

đất diệt”, ý này giống như nói người khởi tâm động niệm vì 

bản thân là chuyện bình thường, có người nào mà không vì 

mình?  Tại  sao  Phật  nói  vì  mình  là  ác?  Cách  nói  của  Phật 

không  giống  người  thế  gian,  cũng  chính  là  cách  nói  của 

người  giác  ngộ  không  giống  như  người  chưa  giác  ngộ.  Tại 

sao  Phật  dạy  chúng  ta  như  vậy?  Người  thường  xuyên  nghe 

Phật  giảng  Kinh  thuyết  pháp  tự  nhiên  có  thể  hiểu  rõ.  Chư 

Phật Như Lai trụ Nhất Chân Pháp Giới. Phật nói với chúng 

ta, thập pháp giới hình thành như thế nào? Thập pháp giới là 

do  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chúng  sanh  biến 

hiện ra. Trong Kinh thường nói: “Tất cả pháp từ tâm tưởng 

sanh”. Chư Phật Như Lai không có tâm  tưởng, cho nên các 

Ngài trụ ở Nhất Chân Pháp Giới. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

189 

Trong thập pháp giới có tưởng, có ý nghĩ. Phật đem “tâm 

tưởng” nói thành ba loại khác nhau là kiến tư, trần sa, vô minh, 

ba việc này thường gọi là phiền não. Trong Kinh Hoa Nghiêm, 

Phật không dùng danh từ này, Phật đã đổi một câu nói khác là 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Vọng  tưởng  là  vô  minh 

phiền não, phân biệt là trần sa phiền não, chấp trước là kiến tư 

phiền  não.  Khi  bạn  khởi  ba  loại  phiền  não  này  thì  liền  đem 

Nhất  Chân  Pháp  Giới  biến  đổi  thành  thập pháp  giới.  Ở  trong 

thập pháp giới có tứ thánh, lục phàm. Lục phàm thường gọi là 

lục đạo luân hồi, cảnh giới này rất không tốt. Trong cảnh giới 

luân  hồi  của  lục  phàm,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  rất 

nặng, đặc biệt là chấp trước nghiêm trọng. 

Mọi người đều đọc qua Kinh Kim Cang, cổ đức nói, bộ 

Kinh này văn tự không nhiều, chỉ có 5.000 chữ, được phân 

thành  hai  bộ  thượng  và  hạ.  Phần  thượng  Phật  dạy  chúng  ta 

“lìa tướng”, tức là lìa chấp trước. Phần hạ dạy chúng ta “lìa 

kiến”,  tức  là  lìa  phân  biệt.  Bạn  có  thể  lìa  tứ  tướng,  không 

tướng  ngã,  không  tướng  nhân,  không  tướng  chúng  sanh, 

không tướng thọ giả thì sáu cõi luân hồi sẽ không còn nữa, 

thoát khỏi rồi. Tuy thoát khỏi nhưng bạn vẫn còn phân biệt, 

vẫn còn kiến. Nếu như tứ kiến cũng xa lìa, không ngã kiến, 

không nhân kiến, không chúng sanh kiến, không thọ giả kiến 

thì  chúng ta  liền  thoát  khỏi  thập  pháp  giới,  thoát  khỏi pháp 

giới  tứ  thánh,  như  vậy  mới  có  thể  chứng  được  Nhất  Chân 

Pháp  Giới.  Nếu  chúng  ta  hiểu  rõ  đạo lý  này  thì  tự nhiên sẽ 

giác ngộ thôi. 

Tại sao Phật nói khởi tâm động niệm vì bản thân là ác? 

Khởi tâm động niệm vì bản thân là dính vào “tướng ngã”, 

chấp trước kiên cố tướng ngã, hay nói cách khác, bạn vĩnh 

viễn  không  thoát  khỏi  luân  hồi,  vậy  bạn  nghĩ  xem,  đây  là 

thiện  hay  là  ác?  Người  khởi  tâm  động  niệm  vì  bản  thân, 

190 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tâm này là tâm luân hồi, tâm này không thoát khỏi sáu cõi 

luân hồi. 

Phật dạy chúng ta, trước tiên đem ý nghĩ, quan niệm này 

chuyển đổi trở lại, ta khởi tâm động niệm vì chúng sanh, khởi 

tâm  động  niệm  vì  Phật  pháp.  Chuyển  đổi  trở  lại  thì  tuy  có 

phân biệt nhưng bạn có năng lực thoát khỏi lục đạo luân hồi, 

bạn chí ít có thể nâng lên đến cảnh giới pháp giới tứ thánh. 

Nếu  như  bạn  ngay  cả  tứ  kiến  cũng  phá  rồi  thì  chúc  mừng 

bạn, bạn chính là Pháp Thân Đại Sĩ, bạn đã thoát khỏi thập 

pháp giới. Phật là căn cứ theo đạo lý, chân tướng sự thật như 

vậy để chỉ dạy chúng ta, Ngài dạy rất hay. 

Trong cửa Phật thường nói, chúng sanh căn tánh lợi, độn. 

Loại người nào là lợi căn vậy? Có thể đem tự tư tự lợi buông 

xả,  danh vọng  lợi  dưỡng  buông  xả,  ngũ dục  lục  trần  buông 

xả, tham sân si mạn buông xả thì người này là lợi căn. Người 

đại  phàm  lợi  căn,  trong  một  đời  này  chắc  chắn  thành  tựu. 

Người  độn  căn  thì  không  buông  được  mười  sáu  chữ  này. 

Mười  sáu  chữ  này  là  gốc  của  luân  hồi,  “tự  tư  tự  lợi,  danh 

vọng  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần,  tham,  sân,  si,  mạn”  chắc 

chắn không phải là những thứ tốt, nhưng mà người thế gian 

vẫn cứ tham ái. Cái tham ái này gọi là mê hoặc. Người học 

Phật chúng ta nghe lời giáo huấn của Phật phải giác ngộ, phải 

quay đầu, quyết định không bị mê hoặc, biết những thứ này 

đều là tội nghiệp. Nếu đã có thì phải đoạn, chưa có thì phải 

phòng  ngừa,  nhất  định  không  được  để  niệm  ác  sinh  khởi, 

nhất định không được phép có hành vi ác. Nếu như có niệm 

ác, có hành vi ác, hiện tại bất kể bảo vệ tốt như thế nào, qua 

không được mấy năm là đi tam đồ địa ngục rồi. Cho nên tu 

học Phật pháp phải trọng thực chất, không trọng hình thức. 

Chúng ta giúp bản thân chính là hoàn toàn buông xả. Cái 

thân  thể  này  vẫn  ở  thế  gian  thì  phải  cố  gắng  lợi  dụng  nó. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

191 

Trong cửa Phật thường nói “mượn giả tu thật”. Cái thân thể 

này là giả. Thật là gì vậy? Thật là minh tâm kiến tánh, thật là 

Nhất Chân Pháp Giới. Chúng ta phải mượn cái thân xác giả 

tạm này trong mấy chục năm này mà tu học. Tu là sửa đổi, 

đem tất cả những sai lầm đều sửa đổi trở lại, nâng cao mình 

đến Nhất Chân Pháp Giới thì đời này bạn không bị uổng phí, 

đời này của bạn thật sự có ý nghĩa, có giá trị. Nếu như không 

thể nâng cao, thoát khỏi luân hồi, khế nhập Nhất Chân Pháp 

Giới thì chúng ta một đời này vẫn sống say, chết mộng như 

cũ,  mơ  mơ  hồ  hồ  trải  qua  một  đời.  Sau  khi  mạng  sống  kết 

thúc thì lại phải đi đầu thai luân hồi tiếp. 

Phật  nói  với  chúng  ta,  đời  sau  đầu  thai  có  thể  có  được 

thân người là rất hiếm hoi. Đại đa số đi về đâu vậy? Đi vào 

địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Cho nên người có thể giữ được 

thân người, đời sau còn được thân người đã là việc tương đối 

không dễ dàng. Nhất định phải biết đoạn ác, tu thiện mới có 

thể giữ được thân người. Nếu muốn thoát khỏi luân hồi, thoát 

khỏi  thập  pháp  giới,  bạn  hãy  suy  nghĩ  xem,  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni Ngài trải qua đời sống như thế nào? Loại hành nghi 

đó của Ngài chính là hành nghi của Phật Bồ Tát, là đời sống 

của chư Phật Như Lai, đối với tất cả pháp của thế gian này 

không  nhiễm  mảy  bụi.  Đời  sống  của  Ngài  đơn  giản.  Ngài 

không phải không có được danh vọng lợi dưỡng, Ngài sinh ra 

đời  là  vương  tử,  nếu  không  xuất  gia  tu  hành  thì  tương  lai 

Ngài làm quốc vương, kế thừa ngôi vị của phụ thân Ngài. Cổ 

nhân  gọi  là:  “Quí  vi  thiên  tử,  phú  hữu  tứ  hải”,  Ngài  cái  gì 

cũng  đều  có.  Ngài  từ  bỏ,  rủ  sạch,  làm  cho  chúng  ta  thấy, 

buông xả tự tư tự lợi, buông xả danh vọng lợi dưỡng. Thích 

Ca Mâu Ni Phật thật sự buông xả, Ngài biểu diễn cho chúng 

ta thấy, không phải giả. Buông xả sự hưởng thụ ngũ dục lục 

trần,  buông  xả  tham  sân  si  mạn,  Ngài  làm  được  rồi.  Đó  là 

người thật sự giác ngộ, người đó gọi là Phật Đà, người đó gọi 

192 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

là Bồ Tát. Người đó không ở trong mười pháp giới, huống hồ 

là ở sáu cõi. Đây là điểm chúng ta phải học. Đây là thật sự 

học  Phật.  Đoạn  ác  phải  như  cách  đoạn  đó  của  Thế  Tôn,  tu 

thiện cũng phải như cách tu của Thế Tôn. 

Thế Tôn cả đời tu thiện là tu ba loại bố thí. 

- Bố thí Tài. Thế Tôn không có tiền của, dùng thân thể, 

dùng  thể  lực  (thân  thể  là  nội  tài)  vì  xã  hội  phục  vụ,  đây  là 

thuộc về bố thí tài. Mỗi ngày đi dạy học khắp nơi, giáo hóa 

chúng sanh. Đây là bố thí nội tài. 

- Bố thí Pháp. Nội dung dạy học là giúp người khai ngộ, 

giúp đỡ người, chỉ dạy người khác đoạn ác tu thiện, chỉ dạy 

người phá mê khai ngộ, đây là bố thí pháp. 

- Bố thí Vô Úy. An ủi một phần chúng sanh khổ nạn, hòa 

lẫn  thành  một  khối  với  đời  sống  của  họ,  khiến  họ  sinh  tâm 

hoan hỷ, đây là bố thí vô úy. 

Đây là sự nghiệp của Phật Thích Ca Mâu Ni cả đời làm. 

Ngài  dạy  Bồ  Tát  lục  độ,  tứ  nhiếp  thì  Ngài  đã  làm  được  rất 

viên  mãn.  Cái  mà  trong  một  đời  Ngài  biểu  hiện  là  kính 

nghiệp. Sự nghiệp của Ngài là giáo dục xã hội đa nguyên văn 

hóa.  Từ  khi  thị  hiện  thành  Phật  đến  lúc  ra  đi  khỏi  thế  gian 

này, trong 49 năm không có một ngày nghỉ ngơi, hằng ngày 

giáo hóa chúng sanh, hằng ngày giảng Kinh thuyết pháp. Đây 

là “chánh cần”, chúng ta cần phải biết học tập. 

Chúng ta học Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật chính là mẫu 

mực  của  chúng  ta.  Mỗi  ngày  chúng  ta  cúng  dường  hình 

tượng  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  nhìn  thấy  Ngài  thì  phải 

hướng  về  Ngài  học  tập.  Nếu  không  học  được  thì  phải  sinh 

tâm  hổ  thẹn.  Phải  cố  gắng  nỗ  lực,  không  ngừng  nâng  cao 

mình lên. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

193 

Ý  nghĩa  của  đoạn này  vẫn  chưa giảng hết,  hôm  nay  chỉ 

nói đến đoạn ác, còn lại hai điều phía sau là tu thiện. 




***************** 

 

Hôm  nay  có  rất  nhiều  đồng  tu  đến  từ  Trung  Quốc,  cơ 

duyên  hội  tụ  của  chúng  ta  vô  cùng  hiếm  có.  Hôm  qua  có 

đồng tu đã nêu ra bốn vấn đề, nhân thời gian này tôi giải đáp 

một cách đơn giản. Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo ngày mai 

chúng ta bắt đầu giảng tiếp. Những vấn đề này có thể nói là 

vấn đề chung của người học Phật chúng ta. 

1. Vấn đề thứ nhất 

Họ nói, có người xuất gia đề xướng bảy ngày tinh tấn niệm 

Phật, không ăn cơm mới được xem là tinh tấn, có thể uống thức 

uống,  khi  buồn  ngủ  vẫn  có  thể  ngủ.  Có  người  đã  chịu  đựng 

được  mười  ngày  không  ăn  cơm,  rất  nhiều  người  làm  theo 

phương pháp này. Loại đề xướng này có như pháp không? 

Phật Đà vô cùng từ bi, đối với 3.000 năm sau, tức xã hội 

ngày  nay,  Ngài  thật  sự  là  rõ  như  lòng  bàn  tay.  Trong  Kinh 

Lăng  Nghiêm,  Phật  nói:  “Thời  kỳ  Mạt  Pháp,  tà  sư  thuyết 

pháp như Hằng hà sa”. Thời Mạt Pháp mà Ngài nói chính 

là chỉ thời đại hiện nay của chúng ta. Chúng ta làm thế nào 

biện biệt pháp này là chánh hay tà? Phật trước khi nhập diệt, 

vì các đệ tử sau này đã làm cuộc khai thị quan trọng, chính là 

“Tứ y pháp”, trong đó điều thứ nhất là “Y pháp, bất y nhân”. 

Vậy  phương  pháp  bảy  ngày  tinh  tấn  niệm  Phật  này  có  như 

pháp hay không? Chúng ta thử xem trong Kinh điển có nói 

hay không? Nếu trong Kinh điển không có thì đó chính là họ 

nói, không phải Phật nói. Điều mà họ nói, chúng ta nhất định 

không được làm theo, vì nếu bạn làm theo thì là bạn y nhân 

bất y pháp rồi. Chúng ta phải “y pháp, bất y nhân”. 

194 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Kinh  điển  Tịnh  Độ  rất  dễ  dàng  tra.  Kinh  điển  Tịnh  Độ 

thuần  chân  là  ba  Kinh  và  một  luận.  Các  bạn  thử  xem  trong 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  “Kinh  A  Di  Đà”,  “Kinh  Quán  Vô 

Lượng Thọ” có cách nói này hay không? Có nói không ăn cơm 

mới được xem là tinh tấn hay không? Điều này tôi mới nghe 

nói lần đầu tiên, trước đây tôi chưa từng nghe bao giờ. Không 

ăn cơm mới được xem là tinh tấn, đâu có loại đạo lý này! 

Tinh tấn niệm Phật, trước đây tôi ở Đài Loan, lão cư sĩ 

Lý Bỉnh Nam đã làm hai lần Phật thất. Sau hai lần thì không 

làm  nữa.  Tôi  hướng  về  thầy  thỉnh  giáo  tại  sao  không  làm 

nữa? Thầy nói, hiện nay chúng sanh không phải loại căn cơ 

này.  Sao  gọi  là  “Tinh  tấn  niệm  Phật”,  “Phật  thất  tinh  tấn” 

vậy? Niệm  Phật  24 giờ  không  gián đoạn;  niệm  Phật  bảy 

ngày bảy đêm không gián đoạn, một câu Phật hiệu niệm 

đến cùng, đây gọi là tinh tấn. Tôi biết là bảy ngày bảy đêm 

không  có  ngủ,  nhưng  mà  chưa  từng  nghe  nói  là  không  ăn 

thức ăn. Điểm tâm đều có hộ pháp chuẩn bị chu đáo, khi bạn 

đói thì có thể ăn bất cứ lúc nào, nhưng không có ngủ. Họ thì 

làm  ngược  lại,  họ  có  thể  ngủ,  không  được  ăn  thức  ăn,  điều 

này chưa từng nghe nói bao giờ. Trên Kinh luận đã không có 

phép  tắc  này,  tổ  sư  cũng  không  có  cách  nói  này,  thì  đây 

không đủ để tin nhận. 

Căn  tánh  của  người  hiện  đại,  nếu  so  với  người  xưa  thì 

thật là kém rất xa, rất xa. Nguyên nhân ở chỗ nào vậy? Môi 

trường  sống  hiện  nay  của  chúng  ta  không  giống  như  người 

xưa. Mọi người đều biết, vào thời xưa dân số ít, kết cấu xã 

hội đơn giản, tâm hạnh con người thuần phác, thành thật chất 

phác, ít vọng niệm, ít dục vọng, ít tạo nghiệp, cho nên họ dễ 

dàng được lợi ích. Hiện nay khoa học kỹ thuật phát triển, tôi 

thường  hay  nói, khoa  học kỹ  thuật là  yêu  thuật, trò bịp  của 

ma  vương, không phải  của  Phật  Bồ  Tát. Phật  Bồ  Tát  thông 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

195 

minh tuyệt đỉnh, 3.000 năm trước đã có thể tạo ra rất nhiều 

máy  móc  để  chúng  ta  bay  ở  trong  khoảng  không  vũ  trụ, 

nhưng  các  Ngài  không  làm.  Bạn  thử  nghĩ,  ma  muốn  làm, 

nhưng  Phật  không  làm  là  tại  sao  vậy?  Phật  hy  vọng  tất  cả 

chúng sanh thoát khỏi lục đạo luân hồi, thoát khỏi thập pháp 

giới.  Thoát  khỏi  lục  đạo,  thoát  khỏi  thập  pháp  giới  thì  cần 

tâm thanh tịnh, cần giới – định – tuệ. Khoa học kỹ thuật phát 

triển làm đủ kiểu biến hóa, khiến cho giới định tuệ của bạn 

thảy đều hủy sạch. Các bạn thử nghĩ xem, có phải đạo lý này 

hay không? Đây là hai con đường. 

Ngày nay, nhất là mấy năm gần đây, chúng ta nhìn thấy ở 

ngoại  quốc  có  rất nhiều những sách  vở  nói  về  lục  đạo  luân 

hồi, nói luân hồi đã nói rất nhiều. Hiện nay người nước ngoài 

càng  ngày  càng  tin.  Tin  có  luân  hồi  thì  sự  việc  sẽ  thế  nào? 

Tin có luân hồi mà bạn không ra khỏi luân hồi thì có lợi ích 

gì?  Phật  giúp  chúng  ta  thoát  khỏi  luân  hồi,  không  những 

thoát khỏi luân hồi mà còn thoát khỏi thập pháp giới. Chúng 

ta đọc rất nhiều sách của phương tây nói về luân hồi, chúng 

tôi  nhìn  thấy  cũng  rất  hoan  hỷ,  nhưng  biết  rất  rõ  ràng  nó 

không rốt ráo. Họ đã dùng rất nhiều phương pháp khoa học 

xác thực, chứng minh rồi. Người chết chẳng qua là đổi thân 

thể mà thôi, vẫn ở trong lục đạo. Người phương tây đối với 

điều này là phát hiện mới. Chân tướng sự thật này vào mấy 

ngàn năm trước, trong Ấn Độ giáo cổ xưa đã nói rất rõ ràng, 

rất minh bạch. Phật Đà xuất hiện ở thế gian, thật sự mà nói 

chính là vì sự việc này, làm thế nào để giúp bạn thoát khỏi 

luân hồi, nói cho bạn biết luân hồi từ đâu mà có, tại sao lại có 

sự việc này. Đây mới là pháp rốt ráo, mới là pháp liễu nghĩa. 

Chúng ta nhất định phải nhớ kỹ “Tứ Y Pháp”. 

Thứ nhất là “Y pháp bất y nhân”. 

196 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Pháp  của  Tịnh  Tông  bao  gồm  năm  Kinh  và  một  luận. 

Những  Kinh  khác  chúng  ta  không  quan  tâm,  chúng  ta  phải 

theo  Kinh  của  bổn  tông.  Ta tu  pháp  môn  này  thì theo  Kinh 

của bổn tông này. Những điều nói trong Kinh khác, đó không 

phải  là  pháp  môn  bổn  tông  của  chúng  ta  thì  ta  không  theo. 

Đạo lý này chúng ta phải biết. 

Thứ hai là “Y liễu nghĩa, bất y bất liễu nghĩa”. 

Sao gọi là liễu nghĩa? Tôi dựa theo phương pháp lý luận 

này tu hành, tôi thật sự có thể ra khỏi tam giới, thật sự có thể 

chứng được Phật quả, thì Kinh này đối với tôi là liễu nghĩa. 

Hay  nói  cách  khác,  liễu  nghĩa  nhất  định  là  khế  cơ,  khế  lý. 

Khế lý  mà không khế cơ thì không phải liễu nghĩa. Khế cơ 

mà không khế lý cũng không phải liễu nghĩa. Điều này chúng 

ta phải biết. 

Thứ ba là “Y nghĩa, bất y ngữ”. 

Điều này  lại  càng quan  trọng.  Hiện  nay  rất  nhiều  người 

phản đối bản hội tập, đây chính là không hiểu được điều này. 

Hiểu điều này thì vấn đề được giải quyết rồi. Ý nghĩa đúng 

thì  nói  nhiều  hay  nói  ít  một  chút  cũng  chẳng  sao  cả.  Rất 

nhiều  người  không  tin  bản  phiên  dịch,  cho  rằng  phiên  dịch 

chắc chắn không thể sánh với nguyên bản; nguyên bản đáng 

tin, bản phiên dịch không đáng tin. Hiện nay Kinh Phật lưu 

lại toàn là bản phiên dịch, nguyên văn đã thất truyền rồi. Cho 

nên  điều  này  Phật  dạy  chúng  ta,  ý  nghĩa  đúng  là  được  rồi. 

Nếu như có người đề xướng phản đối bản hội tập, thì đây thật 

là  không  có  đạo  lý.  Tại  sao  nói  không  có  đạo  lý?  Trong  tự 

viện cửa Phật chúng ta, khóa tụng sáng tối là bản hội tập, bên 

trong  niệm  chú,  niệm  Kinh  văn,  nghi  thức  tán  tụng  toàn  là 

của hội tập. Nếu như phản đối bản hội tập thì khóa tụng sáng 

tối đều vứt bỏ rồi. Ngoài ra còn có rất nhiều Kinh sám Phật 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

197 

sự dùng bản sám, các bạn thử xem, “Lương Hoàng Bảo Sám” 

có phải là bản hội tập không? “Thủy Lục Sám Nghi” có phải 

là bản hội tập không? Bạn hãy xem thật kỹ, thảy đều là bản 

hội tập. Phản đối bản hội tập, vậy tất cả tự miếu đều không 

cần làm Phật sự nữa, cũng không cần làm thời khóa sáng tối 

nữa.  Vậy  rất  tốt,  cứ  thật  chân  thành  niệm  Kinh  văn  bản 

nguyên dịch, còn đây toàn là bản hội tập. Điều này không có 

đạo  lý.  Những  ngôn  luận  này  làm  lạc  lối  chúng  sanh,  đoạn 

pháp thân huệ mạng của tất cả chúng sanh. Nếu nói một cách 

nghiêm khắc hơn, tất cả Kinh mà Phật Thích Ca Mâu Ni đã 

nói trong 49 năm thảy đều là hội tập. Chính Phật nói, Ngài 

không có nói một câu pháp nào, pháp mà Ngài nói là của cổ 

Phật nói, cũng là hội tập ý của cổ Phật. Thế Tôn như thế thì 

Khổng Lão Phu Tử của chúng ta cũng như thế. Cả đời Khổng 

Lão  Phu  Tử  cũng  là  làm  hội  tập.  Chính  Phu  Tử  nói,  Ngài 

“thuật nhi bất tác”. Thuật là gì? Thuật lại lời của người khác, 

những điều nói ra đều là của người khác, không có câu nào là 

của chính mình. Đương nhiên những lời này là lời khiêm tốn, 

nhưng chúng ta thử nghĩ thật kỹ, đây là chân tướng sự thật. 

Những đạo lý này chúng ta nhất định phải hiểu. 

Thứ tư là “Y trí bất y thức”. 

Điều  sau  cùng  này  rất  quan  trọng.  Trí  là  gì?  Phải  làm 

theo  lý  trí,  không  nên  làm  theo  tình  cảm.  Gặp  những  cảnh 

giới  này  phải  suy  nghĩ  nhiều,  không  được  phép  mù  quáng 

làm theo; theo bừa là y thức, bất y trí. Trí tuệ của bạn không 

có, bạn làm theo tình cảm thì sao bạn không mê được? 

2. Vấn đề thứ hai  

Họ  nói,  hiện  nay,  có  một  số  nơi  đã  in  một  quyển  sách 

nhan đề là “Niệm Phật Cảm Ứng Lục, nói về cảm ứng thần 

thông.  Thông  qua  phương  pháp  ngồi  thiền  nhập  định,  đến 

198 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc tham gia cuộc thi do Phật A 

Di Đà và Phật Thích Ca Mâu Ni chủ trì. Trong sách còn nói, 

họ  đã  chính  mắt  nhìn  thấy  Lão  pháp  sư  Tịnh  Không  ở  Thế 

giới  Cực  Lạc  và  thường  hay  nhìn  thấy  cư  sĩ  này,  cư  sĩ  nọ 

hiện nay vẫn còn trong thế giới chúng ta. Cách nói như vậy 

của cuốn sách này có như pháp hay không? 

Xin thưa với quí vị, hoàn toàn không như pháp. Họ đến 

Thế giới Cực Lạc nhìn thấy tôi ư? Tôi chưa đến Thế giới Cực 

Lạc thì làm sao họ đến Thế giới Cực Lạc nhìn thấy tôi được? 

Đây là đề xướng mê tín. 

Cảm ứng có thể nói, nhưng không được nói nhiều. Cảm 

ứng thần thông ở trong Phật pháp đều có, nhưng Phật quyết 

không dùng cảm ứng thần thông làm Phật sự. “Làm Phật sự” 

là  ý  nghĩa  gì  vậy?  Hiện  nay  gọi  là  “Giáo  hóa  chúng  sanh”. 

Phật  nhất  định  không  dùng  phương  pháp  cảm  ứng,  phương 

pháp thần thông để giáo hóa chúng sanh. Tại sao vậy? Nếu 

như dùng loại phương pháp này, chúng ta sẽ không có năng 

lực biện biệt ma và Phật, vì ma cũng có thần thông, ma cũng 

có cảm ứng. Phật dùng phương pháp gì giáo hóa chúng sanh 

vậy? Dùng giảng Kinh thuyết pháp. Giảng Kinh thuyết pháp 

thì ma không biết. Cho nên, Phật Thích Ca Mâu Ni rất sáng 

suốt, phương pháp tôi dùng thì anh không biết; còn cái  anh 

biết dùng, tôi cũng biết dùng nhưng tôi không dùng. Hai cái 

này có khác biệt, Phật với ma là có khác biệt rồi. 

Bạn  thử  xem  tổ  sư  đại  đức  các  đời,  có  người  nào  dùng 

thần thông không? Có ai nói cảm ứng đâu? Nhất định là luôn 

thuyết Kinh giảng đạo, đem những đạo lý lớn này nói rõ ràng 

với  mọi  người,  để  họ tự  mình khế  nhập.  Đây  là  nguyên tắc 

của nhà Phật trong việc giáo hóa chúng sanh. Chúng ta hiểu 

rõ,  chúng  ta  nhất  định  tuân  thủ.  Cho  nên,  loại  sách  này  là 

không như pháp, loại sách này truyền bá ở bên ngoài, thật sự 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

199 

mà  nói  là có hại đối  với  tôi.  Người  ta  không biết,  cho  rằng 

Pháp sư Tịnh Không đề xướng mê tín, Pháp sư Tịnh Không 

luyện thần thông. Đây là phá hoại hình tượng của Phật pháp, 

đây là tội lỗi chứ không có công đức. Cho nên, loại sách này 

tốt nhất là đem nó tiêu hủy, không nên lưu thông. 

3. Vấn đề thứ ba  

Hiện nay có người đề xướng “Pháp môn bổn nguyện” đã 

hại  không  ít  người.  Trước  đây  họ  còn  tinh  tấn  niệm  Phật, 

hiện nay không những không niệm nữa, mà còn nói Lão pháp 

sư Tịnh Không đã hại họ uổng phí mấy năm công phu, và nói 

chỉ cần vừa phát nguyện là Phật A Di Đà đã chuẩn bị xong 

vé  máy  bay  cho  họ  rồi,  lâm  chung  mười niệm  là  có  thể  lên 

phía  trước  cầm  được  vé  máy  bay,  liền  có  thể  bay  đến  Thế 

giới Cực Lạc. 

Lời  nói  này  tôi  không  biết  các  bạn  có  tin  hay  không, 

nhưng lời nói này là không chính xác! 

“Bổn  nguyện  niệm  Phật”  là  tổ  sư  đại  đức  xưa  nay  đề 

xướng, điều này không sai, nhưng người hiện nay không hiểu 

ý của tổ sư, đã xuyên tạc dụng ý của tổ sư. Trước đây có lợi 

ích, hiện nay không những không có lợi ích, ngược lại còn có 

hại. “Bổn nguyện” là nguyện thứ 18 trong 48 nguyện. Chúng 

tôi trong lúc giảng Kinh đã giảng rồi, đặc biệt giảng tường tận. 

Trong  48  nguyện,  mỗi  một  nguyện  đều  bao  hàm  47  nguyện 

khác, nếu như thiếu đi một nguyện thì bổn nguyện của nó sẽ 

không viên mãn. Đây là đại đức xưa nay nói. Bốn mươi tám 

nguyện là lấy nguyện thứ 18 làm hạt nhân. Nguyện 18 từ đâu 

mà có vậy? Là từ tổ hợp 47 nguyện khác mà ra, do đó thiếu đi 

một nguyện đều không được, phải hiểu rõ đạo lý này. 

Bộ Kinh Vô Lượng Thọ từ đâu mà có vậy? Bộ Kinh Vô 

Lượng Thọ chính là nói rõ cụ thể 48 nguyện, tuyệt đối không 

200 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải chỉ cần duy có nguyện thứ 18, những nguyện khác đều 

không cần, vậy là hỏng rồi.  Giống như trong một căn nhà, 

cột  nhà  là  quan  trọng  nhất.  Nếu  nói,  tôi  chỉ  cần  cột  nhà, 

những cái khác đều không cần, vậy có thể được xem là ngôi 

nhà  không?  Có  thể  thọ  dụng  được  không?  Giống  như  một 

con  người  vậy,  bộ  não  là  quan  trọng  nhất,  chỉ  cần  bộ  não, 

những  cái  khác  đều  không  cần,  bạn  thử  nghĩ  xem  đây  là 

người  gì?  Há  không  nghe  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói: 

“Một  tức  tất  cả,  tất  cả  tức  một”  sao?  “Tất  cả”  thí  dụ  cho 

toàn bộ cơ thể con người, đây là tất cả; đầu, mắt, não, tủy, bất 

kỳ một bộ phận nào là “một” ở trong “tất cả”. Một không thể 

lìa tất cả, “tất cả tức là một, một tức là tất cả”. 

Chúng tôi thường hay nói với mọi người,  một câu danh 

hiệu A Di Đà Phật này, công đức danh hiệu không thể nghĩ 

bàn. Tại sao vậy? Một câu danh hiệu này chính là 48 nguyện 

viên mãn. Bốn mươi tám nguyện viên mãn chính là toàn thể 

Kinh Vô Lượng Thọ. Mở rộng thêm đến tất cả Kinh giáo mà 

chư  Phật  Như  Lai  đã  nói  đều  không  lìa  một  câu  Phật  hiệu 

này.  Công đức  Phật hiệu  không  thể nghĩ  bàn,  nhưng không 

thể chỉ nắm lấy một cái cục bộ này, toàn thể không cần nữa, 

đây là chắc chắn sai lầm. Chúng ta học Phật nhất định phải 

thật sự hiểu cho rõ ràng. 

“Bổn  nguyện”  là  gì  vậy?  Chân  thật  thông  đạt  toàn  bộ 

Kinh luận Tịnh Độ rồi, nắm lấy cương lĩnh này, vậy là đúng. 

Không  phải  nói,  tôi  chỉ  cần  nắm  lấy  cái  cương  này,  lưới 

không cần nữa. Ví như bắt cá, dây viền lưới gọi là cương, tôi 

nắm  lấy  cái  cương  này  rồi,  lưới  không  cần  có,  vậy  thì  bắt 

được  gì? Cương nắm  lấy  rồi,  phía dưới toàn bộ là  lưới  đều 

nắm  lấy.  Họ  đã  hiểu  sai  bổn  nguyện  này  rồi,  chỉ  nắm  lấy 

cương mà không có lưới. Các bạn muốn vẽ tranh biếm họa, 

vẽ ra rất thú vị, họ bắt cá chỉ nắm lấy cương, phía dưới không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

201 

có  lưới.  Cổ  nhân  đề  xướng  bổn  nguyện  niệm  Phật,  họ  nắm 

lấy  cương,  phía dưới  là  lưới.  Quí  vị  hãy  nghĩ  tỉ  mỉ  ý  nghĩa 

này. Họ đề xướng bổn nguyện, đáng tiếc họ không hiểu được 

cái gì là “bổn nguyện”. Cho nên, Kinh không thể không đọc, 

không  thể  không  thâm  nhập  nghiên  cứu.  Vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc đâu có dễ dàng như vậy, đâu có hời hợt như 

vậy? Tâm của bạn với tâm của Phật không giống nhau, hành 

vi  của bạn  không giống với hành  vi  của Phật  thì niệm  Phật 

cũng không thể vãng sanh. Đối với họ, bất kể tâm và hành vi 

của ta và Phật khác nhau như thế nào, chỉ cần niệm một tiếng 

“A  Di  Đà  Phật” liền  có  thể vãng  sanh  rồi.  Đây  là  lừa  mình 

dối người, chắc chắn không có đạo lý này. 

4. Vấn đề thứ tư 

Họ nói, hiện nay có người không những công kích bản hội 

tập “Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ” của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, 

mà còn lớn tiếng hô hào nào là “Hiện tượng Tịnh Không”. 

Điều  này  thật  nghiêm  trọng,  tôi  trở  thành  “hiện  tượng” 

rồi. Việc này có thể không cần quan tâm họ. Tuy họ không 

tin, họ công kích, nhưng trên thế giới này người tin vẫn rất 

nhiều. Họ không tin, ta tin. Chúng ta đã đạt được lợi ích chân 

thật từ trên bản hội tập này. Chúng ta tin, chúng ta ngồi đây, 

có không ít đồng tu đều phát tâm học tập bộ Kinh điển này, 

hoằng  dương  bộ  Kinh  điển  này.  Trong  lúc  bạn  giảng  Kinh 

hoằng dương, bạn sẽ phát hiện một hiện tượng là khi giảng 

bộ Kinh điển này pháp duyên đặc biệt thù thắng. Bạn không 

tin  thì  có  thể  thử  xem.  Bạn  giảng  một  lần  bản  hội  tập  của 

Ngài Hạ Liên Cư, giảng một lần bản của Khang Tăng Khải, 

bạn thử xem cái nào thính chúng nhiều, cái nào pháp duyên 

thù  thắng.  So  sánh  thì  lập  tức  liền  biết  ngay.  Năm  loại 

nguyên  bản  dịch  cùng  với  những  phiên  bản  khác  bạn  cũng 

giảng thử xem, rồi bạn làm một cuộc so sánh, sẽ thấy bản này 

202 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

pháp  duyên  đặc  biệt  thù  thắng.  Sự  thù  thắng  từ  đâu  mà  có 

vậy? Chư Phật gia trì, Long Thiên ủng hộ. 

Nói đến cảm ứng, gần đây một số đồng tu đến từ Trung 

Quốc  nói  cho  tôi  biết,  họ  nhìn  thấy  có  quỷ  thần  nhập  vào 

người nói hiện nay trong quỷ thần phần lớn cũng đang niệm 

bản hội tập, cũng đang nghe giảng Kinh, cũng đang học Phật. 

Ngay cả quỷ thần cũng đang học tập, nếu chúng ta không học 

hành nghiêm túc thì ngay cả so với quỷ thần chúng ta cũng 

không bằng. Đây là lời chân thật. Những việc khác chúng ta 

không  cần  quan  tâm,  lấy  bình  tâm  thanh  thản  đối  xử  hiện 

thực, dùng tâm yêu thương chân thành đối với tất cả người sự 

vật, chân thành niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, nhất định y giáo 

phụng hành. Đạo lý trong Kinh điển phải thông đạt, phương 

pháp phải hiểu rõ, y giáo phụng hành thì chúng ta trong đời 

này chắc chắn được lợi ích thù thắng. 




****************** 

 

Kinh văn: “Chánh cần trang nghiêm cố, tất năng đoạn 

trừ nhất thiết bất thiện pháp, thành nhất thiết thiện pháp”. 

Điều này phía trước đã báo cáo qua với quý vị rồi. Một 

câu  cuối  cùng  “Thành  nhất  thiết  thiện  pháp”  vẫn  phải 

giảng lại một lần nữa. 

Ba  khoa  mục  đầu  tiên  trong  37  đạo  phẩm  là  căn  bản  tu 

hành  của  chúng  ta.  Bất  luận  học  Đại  thừa,  Tiểu  thừa,  Hiển 

giáo, Mật giáo, Tông môn, Giáo hạ đều không thể đi ngược 

lại nguyên tắc này. Đây có thể nói là cơ sở giáo dục của Phật 

pháp, là pháp căn bản. 

Môn  học  thứ  nhất  là  “Tứ  Niệm  Xứ”,  chúng  tôi  ở  phần 

trước đã giới thiệu qua với quý vị rồi. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

203 

“Tứ niệm xứ” dạy chúng ta thấy rõ. 

“Tứ chánh cần” dạy chúng ta đoạn ác tu thiện. 

“Tứ thần túc” dạy chúng ta buông xả. 

Nếu như không ở trên đây thiết lập cơ sở tu hành thì nhất 

định  không  thể  nhập  môn  trong  Phật  pháp.  Chúng  ta  phải 

thường  xuyên  đem  ba  khoa  này  ghi  nhớ  ở  trong  lòng,  cố 

gắng nỗ lực đem nó thực hiện vào trong đời sống của mình, 

như vậy mới có thể được thọ dụng. 

“Chánh  cần”  có  bốn  pháp.  Bốn  pháp  này  thực  ra  là  hai 

cặp Thiện - Ác. 

Ác pháp đã sanh, chúng ta phải thường xuyên phản tỉnh, 

đã đang tạo tác, phải lập tức đem nó đoạn trừ. Ác pháp còn 

chưa sanh, khi chúng ta nhìn thấy người khác tạo ác, ta hiện 

nay vẫn chưa tạo thì phải nhớ kỹ nhất định không được sanh. 

Đây là hai điều chánh cần của ác pháp. 

Về  thiện  pháp,  thiện  pháp  đã  sanh  phải  khiến  nó  tăng 

trưởng,  tiếp  tục  không  ngừng  nỗ  lực  làm.  Thiện  pháp  chưa 

sanh phải khiến nó sanh khởi lên. Đây là hai điều của thiện. 

“Tất năng đoạn trừ nhất thiết bất thiện pháp”. Chúng ta 

đã biết đây là hai điều của pháp ác. Hai điều đoạn ác đã có 

hiệu quả, tất cả pháp ác, pháp bất thiện thảy đều được đoạn 

trừ. Phía sau câu này là “Thành nhất thiết thiện pháp”, đây 

là hai điều của pháp thiện cũng thực tiễn được rồi. 

Tiêu  chuẩn  của  thiện  –  ác  ở  đâu  vậy?  Chính  là  bộ  Kinh 

này, những điều mà trong bộ Kinh này nói chính là tiêu chuẩn 

của thiện – ác, đặc biệt là “thập thiện”. Mới học nhập môn quá 

nhiều, chúng ta không nhớ nổi, cũng không biết nên bắt tay từ 

đâu,  cho  nên  Phật  nói  với  chúng  ta,  pháp  môn  này  gọi  là 

“phương tiện ban đầu”, gồm mười điều là thân ba, khẩu bốn, ý 

204 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ba. Tương ưng với mười điều này là pháp thiện, không tương 

ưng với mười điều này gọi là pháp ác. Thân tạo sát, đạo, dâm, 

đây  là  pháp  ác.  Khẩu  thì  vọng  ngữ,  lưỡng  thiệt,  ỷ  ngữ,  ác 

khẩu, đây là pháp ác. Ý thì tham, sân, si, đây là pháp ác. 

“Tứ chánh cần”, phương tiện ban đầu là dụng công phu ở 

chỗ  này,  đây  là  thật  sự  biết  dụng  công.  Chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm, lời nói việc làm, dùng tiêu chuẩn mười điều này 

để tu sửa. Việc ác nhất định phải đoạn trừ, sau này không tạo 

nữa;  việc  thiện  phải  niệm  niệm  tăng  trưởng.  Đến  khi  nào 

thành  tựu  tất  cả  pháp  thiện  vậy?  Đó  chính  là  đoạn  mở  đầu 

của bộ Kinh này, Thế Tôn chỉ dạy chúng ta:  

Thứ nhất, “Ngày đêm thường niệm thiện pháp”. Ngày 

đêm là không gián đoạn, ở trong tâm thật sự thường xuyên có 

thập thiện nghiệp đạo. 

Thứ  hai,  “Ngày  đêm  thường  tư  duy  thiện  pháp”.  Đây 

cũng  là  tư  duy  thiện  pháp  ngày  đêm  không  gián  đoạn,  tư 

tưởng  thiện.  Chúng  ta  từ  sáng  đến  tối,  đối  với  người,  với 

việc,  với  vật,  đều  phải  dùng  thiện  để  cư  xử  với nhau,  dùng 

thập thiện để đối đãi. 

Thứ ba, “Ngày đêm thường quan sát tất cả thiện pháp”. 

Ý nghĩa của “Quan sát” này là phụng hành, đem ý định, tư 

tưởng của bạn thực tiễn vào trong hành vi đời sống của bạn 

thì bạn mới có thể thành tựu tất cả thiện pháp. 

Thiện pháp làm đến thuần chân viên mãn rồi thì người này 

chứng được vô thượng Bồ Đề. Đây là Phật quả cứu cánh viên 

mãn.  Cho  nên  bộ  Kinh  này  xem  ra  không  dài,  bề  ngoài  nhìn 

thấy như không quan trọng, nhưng nó vô cùng quan trọng. 

Chúng ta ở rất nhiều nơi nhìn thấy hình Phật, đặc biệt là 

hình  Phật  vẽ  màu,  ở  phần  đầu  hình  Phật  đều  có  vầng  sáng 

tròn.  Tròn  là  ý  nghĩa  tròn  đầy,  sáng  là  đại  biểu  cho  trí  tuệ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

205 

Trong  trí  tuệ  đã  hàm  chứa  cả  phước  đức  rồi.  Chúng  ta  tán 

thán Phật là “Quy y Phật, nhị túc tôn”. Chữ “Nhị” này chính 

là trí tuệ và phước đức cứu cánh viên mãn. Sáng là đại biểu 

cho  ý  nghĩa  này.  Tranh  màu,  phía  trên  vầng  sáng  chúng  ta 

luôn luôn nhìn thấy có ba chữ, có khi viết bằng chữ Phạn, có 

khi viết bằng chữ Trung Văn, cũng có khi thấy viết bằng chữ 

Tạng, cách đọc là “Án – A – Hồng”. Ba chữ này nghĩa là gì 

vậy? Chính là thập thiện nghiệp đạo. “Án” là thân ba thiện, 

“A” là khẩu bốn thiện, “Hồng” là ý ba thiện. Từ đó cho thấy, 

thập thiện nghiệp đạo là từ sơ phát tâm mãi đến Như Lai quả 

địa  cứu  cánh  viên  mãn.  Sau  đó  chúng  ta  mới  chợt  nhận  ra, 

Phật dạy chúng ta chính là dạy mười điều thiện này, chúng ta 

học Phật cũng chính là học mười điều này. 

Trong cửa Phật, Đại thừa, Tiểu thừa, quả vị khác nhau rất 

nhiều. Sự khác nhau từ đâu mà có vậy? Do trình độ đạt được 

trong việc tu học thập thiện  mà phân biệt ra. Chúng  ta ngày 

nay học thập thiện, thật ra mà nói, học rất không giống. Điều 

này tự mình nghiêm túc soi lại một chút chẳng phải đã biết rồi 

sao? Không cần hỏi người khác, trong tâm ta có thập thiện hay 

không, khởi tâm động niệm vẫn là tự tư tự lợi, vẫn là muốn 

làm những việc tổn người lợi mình thì tâm của chúng ta là bất 

thiện; cái niệm này, cái tâm này tương ưng với thập ác, không 

tương  ưng  với  thập  thiện.  Những  điều  chúng  ta  nghĩ,  những 

điều chúng ta nói, những điều chúng ta làm đều là ở bên thập 

ác  này;  thập  thiện  chẳng  qua  là  nghe  nói  mà  thôi.  Nghe  rồi, 

bản thân rất hoan hỷ, đây chính là mình có thiện căn. Hoan hỷ 

nhưng  tại  sao  không  thể  thực  tiễn,  tại  sao  không  làm  được? 

Nhà  Phật  nói  là  do  “nghiệp  chướng  sâu  nặng”.  Quí  vị  nhất 

định phải biết, nghiệp chướng phiền phức. “Nghiệp” là tạo tác, 

khởi  tâm  động  niệm,  tư  tưởng,  ngôn  ngữ,  hành  vi,  đây  là 

“nghiệp”. Bởi vì nghiệp của chúng ta là bất thiện, chúng ta tạo 

tác là thập ác nghiệp, nói lời thành thật, chỉ là thập ác nghiệp 

206 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng  ta  tạo  có  nặng  nhẹ  khác  nhau;  tạo  nhẹ  thì  ba  đường 

thiện,  tạo  nặng  thì  ba  đường  ác.  Quả  thật  là  ý  niệm  ác  của 

chúng ta quá nhiều, ý niệm thiện rất ít. Làm thế nào có thể sửa 

đổi trở lại, khiến niệm thiện của chúng ta nhiều hơn niệm ác 

thì chúng ta sẽ có tiến bộ, bình thường chúng ta gọi là “công 

phu đắc lực”. Bạn phải thật làm! 

Tại sao các bậc Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát đều rất 

cố gắng nỗ lực làm,  còn chúng ta thường hay lơ là, thường 

hay quên mất (sự quên mất này trong Phật pháp gọi là “thất 

niệm”, quên mất ý niệm thiện rồi, thường xuyên thất niệm)? 

Đây  là  do  tập  khí  ác  quá  nặng,  đúng  như  trong  Kinh  Địa 

Tạng đã nói: “Chúng sanh cõi Diêm Phù Đề khởi tâm động 

niệm toàn là tội lỗi”. Phật nói những lời này thật không quá 

mức, chúng ta tự mình bình tĩnh thử nghĩ liền biết ngay. Giác 

ngộ  bắt  đầu  từ  đâu  vậy?  Tôi  thường  hay  khuyến  khích  các 

đồng tu, bắt đầu làm từ “vứt bỏ tự tư tự lợi”. 

Học Phật có thể khế nhập cảnh giới Phật hay không? Có 

thể vào cửa Phật hay không? Trong pháp Đại thừa, vào được 

cửa  Phật  là  người  gì  vậy?  Là  Bồ  Tát  quả  vị  sơ  tín  ở  trong 

thập tín. Chúng ta ngày nay chưa có đạt được. Bồ Tát quả vị 

sơ tín mới được gọi là người thiện. Tại sao vậy? Ý nghĩ tự tư 

tự lợi không còn nữa, Phật ở trong Kinh giáo gọi là “Kiến tư 

phiền  não”,  tam  giới  88  phẩm  kiến  hoặc  các  Ngài  đã  đoạn 

rồi, vậy mới vào cửa. Trong Phật pháp là năm lớp, một tiểu 

học. Nếu như chúng ta đem 50 cấp bậc, từ thập tín, thập trụ, 

thập  hạnh,  thập  hồi  hướng,  thập  địa  chia  ra,  thì  thập  trụ  là 

tiểu học, thập hạnh là trung học, thập hồi hướng là đại học, 

thập  địa  là  học  viện,  như  vậy  thì  quả  vị  thập  tín  còn  chưa 

được tiểu học, mới ở lớp mẫu giáo. Theo cách chia như vậy 

thì  chúng  ta  ngay  cả  lớp  mầm  của  mẫu  giáo  còn  chưa  vào 

được, vẫn ở ngoài cửa, vậy thì chúng ta có gì đáng để kiêu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

207 

ngạo, có gì để tự cho là tài giỏi chứ? Ngay cả lớp mầm mẫu 

giáo  còn  chưa  vào  được,  đứng  ở  ngoài  cửa  người  ta  nghe 

giảng, không phải học sinh chính thức. Học sinh chính thức 

thì 88 phẩm kiến hoặc đoạn sạch rồi (kiến hoặc, điều đầu tiên 

là “Thân kiến”). Đạo lý này, chân tướng sự thật này chúng ta 

không thể không hiểu rõ. Sau khi thật sự hiểu rõ rồi thì tâm 

sám hối của chúng ta mới sanh khởi được, tuyệt đối sẽ không 

còn cống cao ngã mạn, tuyệt đối sẽ không còn tự cho là đúng 

nữa. Thử nghĩ, sánh với người tu hành của nhà Phật, sánh với 

người nào cũng không thể sánh bằng. Đoạn ác, tu thiện bắt 

tay làm từ chỗ này. Đây là căn bản, căn bản của căn bản. 

Chúng  ta  không  dụng  công  phu  ở  trên  đây  thì  đời  này 

nhất định luống công, không vào được cửa. May mà Phật có 

pháp  môn  mang  theo  nghiệp  vãng  sanh,  nếu  như  không  có 

pháp môn mang theo nghiệp vãng sanh này, có thể nói là cả 

thế giới một người cũng không thể thành tựu, bất kể bạn tu 

pháp  môn  nào,  bạn  cũng  không thể thành  tựu,  bởi vì  “ngã” 

chưa có buông xả. Trong Kinh Kim Cang nói rất hay: “Nếu 

Bồ Tát còn có tướng ngã, tướng nhân, tướng chúng sanh, 

tướng thọ giả, tức không phải Bồ Tát”. Bồ Tát là học sinh 

quả vị sơ tín, học sinh của lớp mầm  mẫu giáo, các Ngài đã 

đem  tướng  ngã  buông  xả  rồi.  Bạn  còn  chấp  trước  có  cái 

“ngã”, còn chấp trước “đây là cái của tôi”, vậy là bạn tiêu rồi. 

Chúng ta muốn buông, bắt đầu buông từ đâu vậy? Trước 

hết buông “cái của tôi”. Đây là “vật ngoài thân” nên buông 

tương đối dễ dàng. Vật ngoài thân mọi thứ đều không chấp 

trước, tuyệt đối không để ở trong tâm. “Buông xả” tức là nói 

ở trong tâm không chấp trước nữa, không phân biệt nữa, đây 

mới là thật sự buông xả, trên sự không có trở ngại. Cho nên 

Kinh Hoa Nghiêm đến cuối cùng nói với chúng ta là “lý sự 

vô ngại, sự sự vô ngại”. Tại sao trên sự vô ngại vậy? Sự là 

208 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cái  giả,  không  phải  thật,  “phàm  cái  gì  có  tướng  đều  là  hư 

vọng”, nó đâu có biết sinh ra chướng ngại? Chướng ngại là 

phân biệt, chấp trước, vọng tưởng, những thứ này là chướng 

ngại. Bạn phải đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông 

xả,  sau  đó  ở  trong  tất  cả  pháp  thế  gian  bạn  mới  tùy  duyên, 

bạn mới được tự tại. Công phu phải bắt đầu từ chỗ này. 

Sao gọi là “tất cả thiện pháp”? Không ngã, không nhân, 

không chúng sanh, không thọ giả, đây là “tất cả thiện pháp”, 

tương ưng với thập thiện. 

Thập thiện là sự. Sự đối diện có cái lý, lý sự không hai. 

Quan sát từ trên lý, Kinh Vô Lượng Thọ cũng dạy chúng ta: 

“Quán  pháp  như  hóa,  tam  muội  thường  tịch”.  Câu  Kinh 

văn này hay, quá tuyệt diệu! 

“Quán pháp như hóa” là trí tuệ Bát Nhã. Thập ác phải 

đoạn, thập thiện phải tu. Đoạn ác tu thiện đều là như huyễn, 

như hóa. Đoạn ác mà không chấp trước đoạn ác, tu thiện mà 

không  chấp  trước  tu  thiện,  thế  thì  bạn  không  phải  học  sinh 

mẫu giáo, chí ít bạn đã thăng cấp đến tiểu học, trung học rồi, 

tức là bạn không phải Bồ Tát quả vị thập tín, bạn đã đến thập 

trụ, thập hạnh. 

“Tam  muội  thường  tịch”  chính  là  vĩnh  viễn  gìn  giữ 

“Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Giác”,  trong  Kinh 

Lăng  Nghiêm  gọi  là  “Thường  trụ  chân  tâm”.  Thường  trụ 

chân tâm của bạn thường xuyên hiện tiền. Thường trụ chân 

tâm chúng ta mỗi người đều có, nhưng vô cùng đáng tiếc là 

bị nghiệp chướng che lấp, chướng ngại mất, nên thường trụ 

chân tâm của chúng ta không lộ ra được, mà chỉ lộ ra vọng 

tâm. Cho nên, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, nếu bạn không 

dùng  “tứ  chánh  cần”  thì  chắc  chắn  không  làm  được,  nhất 

định phải dùng “tứ chánh cần”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

209 

“Tứ chánh cần” ở trong đời sống thường ngày, ở mọi lúc, 

mọi nơi chúng ta niệm niệm đều phải đề cập đến. Ý nghĩ vừa 

khởi, lập tức nhận ra ngay niệm này là thiện hay là ác. Nếu 

như là ác thì phải mau mau đoạn, là thiện thì phải sinh khởi. 

Trong đây đặc biệt phải chú ý là đoạn ác, tu thiện đều không 

chấp trước, trong Kinh Bát Nhã gọi là không dính tướng. Bạn 

đi  con  đường  này  là  thuần  chánh,  trong  pháp  Đại  thừa  nói, 

đường bạn đi là trung đạo. Trung đạo là Bồ Tát đạo. Đoạn ác, 

tu thiện mà còn có phân biệt chấp trước ở trong đó cũng tốt, 

cũng được xem là khá, nhưng đó không phải Bồ Tát đạo. Có 

phân  biệt,  có  chấp  trước  là  đường  thiện  của  trời,  người. 

Không phân biệt, không  chấp  trước là  Bồ  Tát đạo.  Cũng là 

một  sự  việc  nhưng  trong  đó  đạo  lý  không  giống  nhau.  Có 

phân biệt, không có chấp trước đó là đi đường Nhị thừa, cao 

hơn đường trời người một cấp, còn có phân biệt, hoàn toàn 

không có chấp trước, khác biệt là ở chỗ này, chúng ta không 

thể không biết. Cho nên, tông chỉ của điều này chính là dạy 

chúng ta đoạn ác, tu thiện, tích lũy công đức. 




************* 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN 

VµO TRONG Tø NH¦ ý TóC 

Kinh  văn:  “Thần  túc  trang  nghiêm  cố,  hằng  lệnh 

chúng sanh, khinh an khoái lạc”. Câu này là câu tỉnh lược, 

nếu đọc một cách hoàn chỉnh thì sẽ là: “Long vương, cử yếu 

ngôn chi, hành thập thiện đạo, thần túc trang nghiêm cố, 

hằng lệnh thân tâm, khinh an khoái lạc”. 

Câu này ý nói, chúng ta đem thập thiện nghiệp thực tiễn 

vào “Tứ như ý túc”. Tứ như ý túc cũng gọi là “Tứ thần túc”. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ từ hai danh xưng “Thần” và “Như ý”, 

210 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nó còn có tên khác là “Buông xả”. Trung Quốc vào thời xưa, 

các quan cao quyền quý cầm trên tay là cái “Như ý”, so với 

Phật nói môn này thì ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. 

Làm thế nào mới có thể như ý? Cái đầu của “Như ý” là 

xoay trở lại, “Quay đầu như ý”, nhà Phật chúng ta nói “Quay 

đầu là bờ”, quay đầu là như ý rồi. Bất kể bạn ở trong xã hội 

có địa vị cao như thế nào, có quyền thế lớn như thế nào, có 

của  cải nhiều  thế  nào,  bạn  phải  biết  quay  đầu.  Quay  đầu  là 

như ý, trong nhà Phật nói là “thấy rõ, buông xả”. “Tứ niệm 

xứ” là thấy rõ. “Tứ thần túc” là buông xả. Túc là đầy đủ, thật 

sự đạt đến cứu cánh viên mãn. Trong đây có bốn điều Phật 

dạy chúng ta học. 

•  Thứ nhất là “Dục” 

Dục là “dục vọng”. Con người chúng ta có đủ thứ mong 

cầu,  đủ  thứ  ngưỡng  mộ,  đây  là  cái  mà  tất  cả  chúng  sanh 

đều có. Nếu như bạn không thể đem những thứ này buông 

xả, thì bạn sẽ không có cách gì thoát khỏi lục đạo luân hồi. 

Sau khi buông xả  rồi bạn liền được đại tự tại.  Đạo  lý này 

rất  sâu,  rất  rộng.  Buông  xả  dục  vọng  của  chúng  ta.  Ngày 

nay  quan  niệm  của  người  bình  thường  cho  rằng,  thế  gian 

này  không  ngừng  đang  tiến  bộ  là  do  sức  mạnh  của  dục 

vọng thúc đẩy. Dục vọng đang thúc đẩy thế giới này, khiến 

thế giới này mỗi ngày đang tiến bộ. Tiến bộ đến cuối cùng 

thì  như  thế  nào?  Thế  giới  hủy  diệt,  cùng  đi  vào  chỗ  chết. 

Cho  nên  bạn  thử  nghĩ,  Phật  dạy  chúng  ta  buông  xả,  dạy 

chúng  ta  quay  đầu  là  có  đạo  lý  hay  không?  Con  người  cả 

đời  dốc  sức  theo  đuổi  dục  vọng,  con  người  này  thật  đáng 

thương, cả đời không được nghỉ ngơi. Họ có thể đạt được 

những hưởng thụ đó, cái hưởng thụ đó nếu thật sự bình tĩnh 

mà  tư  duy  thì  lợi  bất  cập  hại;  bạn  đã  trả  cái  giá  quá  đắt, 

thân tâm bạn có áp lực quá lớn. Đây là sai lầm. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

211 

Chúng ta nêu ra một ví dụ đơn giản nhất, dùng người Mỹ 

so sánh với người Trung Quốc. Người Mỹ đời sống vật chất 

quả thật tốt hơn quá nhiều so với người Trung Quốc. Họ có 

môi trường sống rất thoải mái, ra khỏi cửa đều có xe hơi để đi, 

mỗi một gia đình đều có sân vườn, đều có hoa viên, sinh hoạt 

ở  trong  nhà  thảy  đều  có  thiết  bị  điện  khí  hóa.  Người  Trung 

Quốc chúng ta nhìn thấy rất ngưỡng mộ, “đời sống của người 

ta  là  tốt,  chúng  ta  không  bằng  họ”.  Hình  như  là  năm  tám 

mươi  mấy,  tôi  lần  đầu  tiên  cùng  Viện  trưởng  Hàn  về  nước, 

đến Đại Liên, bà con phụ lão hỏi đến đời sống ở Mỹ (thời đó 

chúng tôi sống ở Mỹ), ai nấy đều hiện ra ánh mắt ngưỡng mộ. 

Thế  nhưng  tôi  đã  “dội  cho  họ  một  gáo  nước  lạnh”,  tôi  nói: 

“Đời  sống  của  người  Mỹ  không  bằng  bà  con”.  Họ  vô  cùng 

Kinh ngạc, hỏi: “Tại sao vậy? Chúng ta đi ra ngoài bằng xe 

đạp,  ở  nhà  cửa  thì  dột  nát,  bất  kể  ở  phương  diện  nào  cũng 

không  thể  bằng  người  Mỹ”.  Tôi  nói:  “Xin  hỏi  các  vị,  trong 

các  vị  có  người  nào  là  người  sống  trong  cảnh  mắc  nợ 

không?” .Vào lúc đó có mặt khoảng chừng vài ba chục người, 

mọi người đôi bên nhìn nhau một lát, một người cũng không 

có.  “Ồ,  tuyệt  vời!  Đời  sống  của  người  Mỹ  thảy  đều  là  nợ 

trước, trả sau. Các bạn không có mắc nợ, họ mắc nợ. Từ lúc 

ra  đời  đã  mắc  nợ,  đến  chết  cũng  trả  không  hết”,  tôi  nói. 

Người học Phật chúng ta biết, đời sau vẫn trả nợ. Bạn thử xem 

áp lực tinh thần của họ lớn cỡ nào, mỗi ngày đều phải dốc sức 

làm việc. Tại sao phải làm việc? Vì phải trả nợ. Mua nhà, mua 

xe, dụng cụ gia đình đều là đi vay ngân hàng. Ngân hàng cho 

bạn  mượn  tiền,  công  ty  bảo  hiểm  cho  mượn,  toàn  là  tiền  đi 

vay mà có, do đó mỗi tháng phải trả. Vì vậy bạn không nên 

thấy sự đãi ngộ của người Mỹ cũng rất khá, thông thường một 

tháng  có  thể  thu  nhập  đại  khái  khoảng  3.000  Đô.  Chúng  ta 

nghe  thấy  vậy  cho  rằng  “vậy  là  thật  tuyệt  vời”.  Nhưng  thu 

nhập phổ thông nộp thuế hết một phần ba, trả nợ hết một phần 

212 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ba, đôi khi còn phải nhiều hơn một chút. Thu nhập 3.000 đô 

nhưng trên thực tế có thể dùng đại khái chỉ có 700 - 800 Đô-

la. Nếu như công việc không còn nữa thì bạn cái gì cũng tiêu 

hết. Tại sao vậy? Ngân hàng đến đòi nợ, công ty bảo hiểm đến 

đòi nợ, phát mại nhà của bạn, phát mại xe của bạn, phát mại 

thiết bị điện, đồ dùng trong nhà bạn để trả nợ, cho nên khi việc 

làm không còn nữa thì chẳng còn gì cả. Họ sống đời sống như 

vậy, còn chúng ta tuy sống vất vả một chút nhưng không mắc 

nợ. Mỗi ngày sau khi tan sở, tôi nhìn thấy mấy người ở ngay 

cửa nhà mình (họ không có sân) bày một cái bàn nhỏ ngồi ăn 

đậu  phộng,  uống  rượu  lâu  năm,  thong  dong  tự  tại.  Loại  tâm 

trạng hưởng thụ này người nước ngoài không có. 

Bạn  phải  biết,  hạnh  phúc  thật  sự  là  buông  xả  dục  vọng. 

Phật Thích Ca Mâu Ni dạy chúng ta như thế nào vậy? Những 

điều Phật nói với chúng ta, bản thân Ngài thật sự làm được rồi, 

Ngài không phải chỉ nói mà không làm. Ngài có thể sống đời 

sống  sung  túc,  Ngài  xuất  thân  là  vương  tử,  có  thể  kế  thừa 

vương vị, việc gì phải xuất gia? Việc gì phải mỗi ngày ăn một 

bữa, ba y một bát, tối ngủ gốc cây, tại sao sống đời sống này? 

Đó là nói cho chúng ta biết, đời sống này là đời sống hạnh phúc 

nhất, mỹ mãn nhất, vui sướng nhất, vì trong tâm không có một 

mảy may gánh nặng, thân cũng không có một tí gánh nặng nào, 

tâm  địa  thanh  tịnh,  toàn  thân  thanh  thản,  một  mảy  may  căng 

thẳng cũng không có. Đây gọi là “thần túc”, là “như ý”. Như ý 

thì có thể sinh thần thông, cho nên gọi là “như ý thông”. 

Sao  gọi  là  “thần  thông”?  Thật  ra  mà  nói,  thần  thông  là 

bản năng của chúng ta. Bản năng của chúng ta tại sao không 

thể hiện tiền vậy? Bởi vì tâm quá căng thẳng, thân quá căng 

thẳng rồi. Những thứ này vừa căng thẳng thì trí tuệ, đức năng 

vốn  có  của  chúng  ta  thảy  đều  không  lộ  ra  được.  Nếu  như 

trong tâm không có việc gì, thân tâm thoải mái thì trí tuệ, đức 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

213 

năng của bạn liền hiện tiền. Cho nên, thần thông không phải 

là cái có được từ bên ngoài, mà nó vốn đầy đủ trong tự tánh. 

Trong Kinh Đại thừa thường nói, tâm tánh của chúng ta 

với  tâm  tánh  của  chư  Phật  Như  Lai  không  hai  không  khác. 

Tâm  tánh  vốn  đầy  đủ  vô  lượng  trí  tuệ,  vô  lượng  đức  năng, 

không phải đến từ bên ngoài. Con người hà tất phải tham cầu 

những  dục  vọng  này,  mỗi  ngày  tăng  trưởng  tham  sân  si  để 

phải trả giá quá đắt như vậy? Bạn hưởng thụ được gì? Mỗi 

ngày trời vừa sáng là ra đi làm việc, đến tối mới trở về, thử 

hỏi  xem,  bạn  hưởng  thụ  cái gì?  Ở  cái  nhà  lớn  như  vậy,  cái 

sân lớn  như  vậy  thì phải sửa  sang,  mà  sửa  sang  thì  phải  có 

thời  gian.  Một  tuần,  người  Mỹ  làm  việc  năm  ngày,  có  hai 

ngày nghỉ là thứ bảy và chủ nhật. Ngày nghỉ họ làm gì vậy? 

Ngày  nghỉ  là  để  sửa  sang  môi  trường,  chỉnh  lý  nhà  cửa, 

không được nghỉ ngơi. Ở nhà càng lớn thì càng vất vả, không 

thuê  nổi  nhân  công.  Nước  Mỹ  thuê  nhân  công  là  tính  bằng 

giờ, một giờ là bao nhiêu tiền? Nhân công tương đối tốt thì 

một giờ là mười đô la; nhân công kém một chút, không có kỹ 

thuật gì, thì một giờ chí ít cũng là năm đô la. Họ làm việc cho 

bạn tám giờ thì bạn phải trả 40 đô la đến 80 đô la. Cho nên, 

phần  lớn  người  Trung  Quốc  ở  nước  Mỹ  không  thuê  nhân 

công, đều là tự bản thân mình làm. Những ngày nghỉ là ngày 

mệt nhất, tội gì phải khổ như vậy? Tôi nhìn qua lắc đầu, tôi 

tuyệt  đối  không  làm  cái  việc  ngu  ngốc  này.  Một  người  có 

một căn phòng là đủ rồi, quét dọn lau chùi rất dễ dàng, mười 

mấy  phút  là dọn  sạch  sẽ.  Cho  nên  tôi  nói  đó không  phải  là 

người ở nhà, mà là nhà ở người, người là nô lệ của nhà. Đây 

là do không nghĩ ra, không thấy rõ, không buông xả mới làm 

loại việc ngu ngốc này. Sự sống qua rồi cũng không biết tại 

sao nó đến, sống không biết sống như thế nào. Bạn nghĩ xem, 

thật đáng thương biết bao, đáng buồn biết bao! 

214 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Phật dạy chúng ta phải cầu điều gì vậy? Chúng ta phải cầu 

giác  ngộ,  đây  là  sự  thật.  Chư  Phật  Bồ  Tát  mỗi  niệm  đều  cầu 

giác  ngộ,  cầu  sáng  tỏ  chân  tướng  vũ  trụ  nhân  sinh;  tuyệt  đối 

không cầu danh vọng lợi dưỡng, tuyệt đối không cầu sự hưởng 

thụ ngũ dục lục trần, đời sống luôn luôn ở mức thấp nhất. Đời 

sống  ở  mức  thấp  nhất  thật  không  ngờ  là  đời  sống  hạnh  phúc 

nhất, mỹ mãn nhất, cứu cánh nhất của đời người. Đạo lý này 

không có người biết, ngày nay nói ra cũng không có người tin. 

Nhưng mà nếu tư duy thật sâu, bình tĩnh mà quan sát, bạn có 

thể  nhìn  thấy.  Thế  gian  tất  cả  mọi  thứ  đều  là  phiền  toái,  đến 

cuối cùng bạn nghĩ và nhận ra, ngay cả cái thân thể này cũng là 

sự  phiền  toái.  Vật  ngoài  thân  càng  nhiều,  gánh  nặng  của  bạn 

càng nặng, cuộc sống của bạn càng vất vả. Những điều mà Phật 

Bồ Tát, tổ sư thị hiện, thử nghĩ thật kỹ, bình tĩnh mà quan sát, 

chúng ta sẽ giác ngộ, sẽ hiểu rõ thôi. Mọi thứ đều phải buông 

xả, nhất tâm chỉ cầu chánh giác; cả đời vì người khác không vì 

bản thân, đây là người vui sướng nhất. 

Tiên  hiền  chúng  ta  thường  nói:  “Giúp  người  là  gốc  của 

niềm vui”. Khi học tiểu học, thầy cô thường hay nói với chúng 

tôi như vậy. Hiện nay chúng tôi tự mình thể hội được rồi, giúp 

đỡ người là niềm vui chân thật. Bản thân ham muốn tất cả danh 

lợi, hưởng thụ ngũ dục lục trần, đó là đau khổ đích thực. Khổ - 

Lạc không có tiêu chuẩn nhất định. Cái gì là khổ thật sự? Cái gì 

là  lạc  thật  sự?  Người  hiểu  được  không  nhiều.  Thật  sự  hiểu 

được,  thông  đạt  sáng  tỏ  mới  có  thể  thể  hội  được  tinh  nghĩa 

trong Kinh Phật thường hay nói: “Lìa khổ, được vui”. 

Chúng ta hiện tại đang tu học Phật pháp, có rất nhiều thứ 

cần  thiết  chúng  ta  vẫn  phải  sưu  tập  để  làm  tham  khảo,  còn 

đời  sống  vật  chất  thì  chúng  ta  nhất  định  phải  thỏa  mãn,  vì 

giáo  hóa  chúng  sanh  có  rất  nhiều  phương  tiện  huyền  xảo 

không thể không biết. Phật dạy chúng ta “tứ nhiếp pháp”, ở 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

215 

phần  trước  tôi  đã  giảng  rồi.  Tứ  nhiếp  pháp  là  nguyên  lý, 

nguyên  tắc  tiếp  dẫn  chúng  sanh,  cho  nên  Phật  pháp  là  vô 

cùng  linh  hoạt.  Ngày  nay  tuy  chúng  ta  có  một  số  thọ  dụng 

hoặc là vật chất, hoặc là về mặt tinh thần, trên hình tướng thì 

có nhưng trong tâm lý không được có. Có trên hình tướng là 

để làm gì vậy? Là tiếp dẫn chúng sanh. Nếu như người học 

Phật chúng ta ngày nay ai nấy đều giống như Phật Thích Ca 

Mâu Ni, mỗi ngày đi ra ngoài khất thực, không có gì cả, thì 

thế  gian  không  có  người  nào  dám  học  Phật,  vừa  nhìn  thấy, 

“Học  Phật  nguy  quá!  Anh  xem,  đáng  thương  đến  mức  như 

vậy  đấy,  hằng  ngày  ra  đường  ăn  xin.  Thôi,  không  nên  học 

Phật  nữa”.  Cho  nên  vì  tiếp dẫn  chúng  sanh,  chúng  ta  cũng 

phải làm đẹp mẫu mã của mình để chúng sanh thế gian nhìn 

thấy mà sanh tâm hoan hỷ. Nhưng mẫu mã này, bản thân bạn 

không được phép bị mẫu  mã làm  mê  mờ, vậy là hỏng. Bản 

thân phải giác ngộ, cái mẫu mã bề ngoài này là để cho người 

khác  xem,  tuyệt  đối  không  phải  tự  thọ  dụng.  Bản  thân  tâm 

địa thanh tịnh, chẳng có gì cả, thân tâm thế gian tất cả buông 

xả, bạn mới được như ý, vậy mới gọi là “thần túc”. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài Đồng Tử là tấm gương 

tốt giáo hóa chúng sanh, đặc biệt là tiếp dẫn chúng sanh thời đại 

Mạt  Pháp.  Thời  Mạt  Pháp  so  với  thời  kỳ  Chánh  Pháp,  hoàn 

cảnh  xã  hội  không  giống  nhau.  Xã  hội  trước  đây  là  bảo  thủ, 

người  thế  gian  đối  với  đời  sống  cần  cù,  không  ai  không  tán 

thán, không ai không hoan hỷ. Hiện nay quan niệm giá trị quan 

của người thế gian này hoàn toàn tương phản, đời sống của bạn 

rất nghèo hèn thì không có người coi trọng bạn. Phật pháp là 

“hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”, nhất định phải quán 

sát căn cơ. Thời đại đó cần phải dùng phương pháp gì để giáo 

hóa chúng sanh, còn thời đại hiện nay cần phải dùng phương 

pháp gì giáo hóa chúng sanh, chúng ta phải biết rõ. Người trước 

216 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đây ưa đọc sách thì tặng sách, đó thật sự là tâm hoan hỷ, như 

nhận được của báu. Hiện nay tặng họ sách, họ không cần nữa. 

Tại sao vậy? Họ không muốn xem. Hiện nay bạn tặng tivi, họ 

cần, họ rất hoan hỷ, vậy chúng ta làm thế nào biến Phật pháp 

thành  tivi  tặng  cho  họ.  Phải  biết  được  khế  cơ,  khế  lý.  Phật 

thường nói: “Khế cơ, không khế lý là ma thuyết; khế lý không 

khế  cơ  là  lời  nói  dối,  nói  ba  hoa,  nói  suông”,  cho  nên  nhất 

định phải khế lý khế cơ. Chúng ta học tập điều này như thế nào 

thì cần phải biết. 

Ngày nay, điều trước mắt chúng ta mong cầu là thế giới 

hòa bình, mong cầu xã hội ổn định, đây là điều kiện đầu tiên. 

Nếu như thế giới này không hòa bình, xã hội không ổn định 

thì không thể bàn đến điều gì nữa, ai còn tâm tư đến học đạo? 

Mục  tiêu  này  nhất  định  phải  dạy  học  mới  có  thể  đạt  được. 

Nền giáo dục thánh hiền hiện nay mọi người đều quên sạch. 

Không  những  quên  sạch,  khi  nhắc  đến  đều  phản  đối,  cho 

rằng đây là những thứ cổ xưa, chúng ta là người hiện đại nên 

những thứ đó cần phải vứt bỏ. Sự hiểu biết sai lầm như vậy 

đã  bén  rễ  trong  con  mắt  của  tất  cả  đại  chúng  rồi.  Bạn  thử 

nghĩ, việc này khó cỡ nào! 

Ngày  nay,  nếu  chúng  ta  muốn  giúp  đỡ  chúng  sanh  thì 

trước  tiên  phải  bắt  đầu  làm  từ  bản  thân.  Chúng ta  nói  hằng 

ngày, nói mà không làm thì vô ích, ai tin? Nói được thì phải 

làm được. Phật nói với chúng ta bố thí, chúng ta thật sự thí 

xả. Phật dạy chúng ta trì giới, chúng ta thật sự tuân thủ. Phật 

dạy  chúng  ta  nhẫn  nhục,  chúng  ta  phải  nhẫn  mọi  thứ.  Phật 

dạy chúng ta làm như thế nào, chúng ta rất nghiêm túc nỗ lực 

làm theo, học một điều thì làm  một điều, làm được rồi mới 

nói với người ta, người ta mới có thể tin. 

Sức của bản thân chúng ta vô cùng yếu ớt, nghiệp lực của 

chúng sanh lớn như vậy, chúng ta làm sao có thể chuyển lại 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

217 

được?  Không  chuyển  lại  được  cũng  phải  chuyển.  Chuyển 

được phần nào hay phần đó, nhất định không nản lòng, nhất 

định  không  được  từ  bỏ.  Chúng  ta  không  thể  ảnh  hưởng 

người khác là do tâm của chúng ta không thành, hạnh của 

chúng ta không đủ tốt. Thật sự là chân tâm thành ý, như lý 

như pháp  mà  tu  học,  làm  tốt  hết  sức.  Tại  sao phải làm  như 

vậy?  Quyết  không  phải  vì  mình,  mà  vì  chúng  sanh.  Đây  là 

tiền phương tiện tiếp dẫn chúng sanh. Cho nên nhất định phải 

“ly  dục”,  sau  đó  mới  thành  tựu dục  vọng  ở  trong tánh đức. 

Cái  dục  vọng  đó  là  tự  tại  mỹ  mãn.  Đây  là  chỗ  phàm  phu 

thông thường rất khó lý giải. 

Cho nên ‘Tứ thần túc” xếp ở điều thứ ba, xếp sau đoạn ác 

tu thiện, bạn mới thật sự phát hiện ra giá trị quan phàm phu 

không giống với thánh nhân. Giá trị quan của thánh nhân là 

chân  thật,  giá  trị  quan  của  phàm  phu  là  hư  vọng.  Nếu  như 

bản thân không có cách gì làm được đoạn ác tu thiện, thì Phật 

nói với bạn, bạn cũng không có cách gì thể hội được. Nhất 

định phải thông qua đoạn ác tu thiện, bạn mới có thể thể hội 

được Phật Bồ Tát tại sao tự tại, tạo sao các Ngài mỹ mãn. 

•  Thứ hai là “Niệm” 

“Niệm”,  trong  chú  giải  của  Kinh  luận  gọi  là  “Nhất  tâm 

chánh trụ”, đây là “Niệm như ý túc”. Từ cách nói này, người 

niệm Phật chúng ta liền có thể thể hội được, trong Kinh A Di 

Đà  gọi  là  “Nhất  tâm  bất  loạn”.  Nhất  tâm  bất  loạn,  niệm  đã 

như ý rồi, niệm đã tự tại rồi. “Nhất tâm” là chân tâm, quả thật 

đây mới có thể được gọi là “Chánh trụ”. 

Trong bộ Kinh Kim Cang, Tu Bồ Đề hướng về Thế Tôn 

thỉnh giáo là tâm phải an trụ vào đâu? Vấn đề trung tâm là ở 

chỗ  này,  tâm  của  chúng  ta  phải  an  trụ  ở  chỗ  nào?  An  trụ 

không đúng chỗ thì bạn sẽ bất như ý, sẽ không tự tại, đó gọi 

là “tà trụ”, không gọi là “chánh trụ”. Chánh trụ là nhất tâm, 

218 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chính  là  trong  Kinh  A  Di  Đà  gọi  là  “Nhất  tâm  bất  loạn”, 

“Tâm không điên đảo”, đây là chánh trụ. Chúng ta phải làm 

thế nào khế nhập cảnh giới này? Pháp môn Tịnh Tông tuyệt 

diệu, một câu “A Di Đà Phật” chân thật niệm, bạn liền có thể 

khế  nhập  cảnh  giới  này.  Quí  vị  phải  nhớ  kỹ  là  “chân  thật 

niệm”,  mấu  chốt  là ở  chân  thật.  Chúng  ta  niệm  Phật  đã  rất 

lâu  rồi  cũng  không  đạt  được  nhất  tâm  chánh  trụ,  đây  là 

nguyên  nhân  gì  vậy?  Chúng  ta  không  chân  thật.  Sao  gọi  là 

không chân thật? Trong niệm Phật có nghi hoặc, đây chính là 

không  chân  thật.  Trong  niệm  Phật  có  xen  tạp,  còn  có  gián 

đoạn là càng không chân thật, cho nên đã tu lâu như vậy mà 

công phu không đắc lực. 

Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  trong  “Viên  Thông  Chương”  dạy 

chúng  ta  niệm  Phật,  cương  lĩnh  là  tám  chữ:  “Đô  nhiếp  lục 

căn, tịnh niệm tương tục”. “Đô nhiếp lục căn” là nhất tâm, 

“Tịnh  niệm  tương  tục”  là  chánh  trụ.  Cái  “trụ”  đó  là  “Phật 

trụ”, Bồ Tát cũng là trụ ở “Phật trụ”. Thông thường chúng ta 

nói Bồ Tát trụ lục độ, Thanh Văn trụ tứ đế, Duyên Giác trụ 

mười  hai nhân duyên.  “Trụ”  này  là  nói giữ  tâm.  Là  giữ  cái 

tâm gì? Thiên nhân trụ thập thiện, tứ vô lượng tâm, từ bi hỷ 

xả.  Chúng  sanh  trong  tam  đồ  trụ  ở  trong  tham  sân  si.  Khởi 

tâm động niệm đều là tham sân si, đây là chúng sanh tam đồ. 

Nếu như chúng ta khởi tâm động niệm cũng rơi vào tự tư tự 

lợi, rơi vào tham sân si mạn, hằng ngày tạo thị phi nhân ngã, 

bản thân chúng ta nhất định phải hiểu rõ tiền đồ của mình là 

ba đường ác, con đường bạn đi là đường địa ngục, đường súc 

sanh, đường ngạ quỷ. 

Thế  gian  này  rất  ngắn  ngủi  tạm  bợ,  thời  gian  100  năm 

như vừa khảy móng tay là hết rồi. Bạn đi về đâu vậy? Đi về 

đường ác. Ai bảo bạn đi về đường ác? Là bạn tự làm tự chịu, 

không có bất kỳ người nào can thiệp đến, cũng không có bất 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

219 

kỳ người nào có thể đi theo bạn. Bạn làm Phật hay bạn xuống 

địa  ngục  hoàn  toàn  là  việc  của  bản  thân  bạn,  không  người 

nào có thể giúp được, không người nào có thể chướng ngại 

được,  Phật  Bồ  Tát  đối  với  bạn  cũng  bất  lực.  Điều  này  bạn 

nhất định phải biết. 

Sự từ bi, sự gia trì của Phật Bồ Tát đối với chúng sanh là 

dạy học, chỉ dạy chúng ta. Chúng ta có thể tiếp nhận dạy học, 

có  thể lĩnh  ngộ,  có thể  sửa chữa lỗi lầm,  “quay  đầu  là  bờ”. 

Quay đầu từ đâu vậy? Từ lục đạo quay đầu, từ thập pháp giới 

quay đầu, chúng ta hướng về Nhất Chân Pháp Giới, đây gọi 

là quay đầu là bờ. Lục đạo, thập pháp giới là gì vậy? Là vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Quay  đầu  chính  là  chúng  ta 

phải đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xả sạch, phải xả 

sạch lục đạo. 

Nghiệp nhân quan trọng nhất của lục đạo chính là “Kiến 

tư phiền não”. Kiến tư phiền não tạo thành lục đạo luân hồi. 

“Kiến hoặc” quy nạp thành năm loại lớn là Thân kiến, Biên 

kiến, Kiến Thủ kiến, Giới Thủ kiến và Tà kiến. Đây là năm 

loại cách nghĩ sai lầm. “Tư hoặc” là tham, sân, si, mạn, nghi, 

năm  loại  lớn.  Bạn  đem  kiến  tư  phiền  não,  tổng  cộng  mười 

loại lớn này thảy đều buông xả, thảy đều xả sạch, quay đầu từ 

chỗ  này.  Đây  vừa  quay  đầu  chính  là thập  thiện nghiệp đạo. 

Cho nên, nếu như đối với “Kiến tư phiền não” không thể lý 

giải, những danh tướng này rất phức tạp chi li, rất khó hiểu, 

bạn chỉ cần nhớ kỹ cái đơn giản nhất là “Thập thiện nghiệp”. 

Mặt trái của thập thiện nghiệp là thập ác nghiệp. 

Từ  sát, đạo, dâm  quay  đầu  lại là không sát sanh,  không 

trộm cắp, không dâm dục. 

Từ  vọng  ngữ,  lưỡng  thiệt,  ác  khẩu  quay  đầu,  chúng  ta 

suốt  đời  không  nói  vọng  ngữ,  không  lừa  mình  dối  người; 

220 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không ác khẩu; không lưỡng thiệt; không ỷ ngữ là bạn đã thật 

sự quay đầu rồi. “Quay đầu” là làm Phật Bồ Tát, không làm 

phàm phu nữa. Chúng ta phải đi làm Phật, làm Bồ Tát. 

Từ  tham  sân  si  quay  đầu  trở  lại  là  không  tham,  không 

sân, không si. Không những không tham tất cả pháp thế gian, 

mà  pháp  xuất  thế  gian  cũng  không  tham,  thì  niệm  của  bạn 

làm  sao  mà  không  thanh  tịnh  được?  Vào  lúc  này  mới  là 

“Nhất  tâm  chánh  trụ”.  Đối  xử  với  tất  cả  chúng  sanh  giống 

như  với  chư  Phật  Bồ  Tát  vậy,  bản  thân  nhất  định  là  “Nhất 

tâm chánh trụ”. 

Giáo hóa chúng sanh, họ là chủng tánh Bồ Tát thì dùng 

“lục  độ”  dạy  họ;  họ  là  chủng  tánh  Thanh  Văn  thì  dùng  “tứ 

đế”  dạy  họ;  họ  là  chủng  tánh  thiên  nhân  thì  dùng  “Thập 

thiện, tứ vô lượng tâm” dạy họ. Đây là phương tiện giáo hóa 

chúng sanh. Có chướng ngại với nhất tâm chánh trụ của mình 

hay không? Hoàn toàn không có chướng ngại. Như vậy mới 

thành tựu vô lượng vô biên công đức chân thật. 

Tâm của chúng ta rốt cuộc an trụ ở đâu vậy? Trong Kinh 

Kim  Cang,  Phật  dạy  mọi  người:  “Nên  không  chỗ  trụ  mà 

sinh tâm ấy”. Không chỗ trụ chính là chánh trụ. “Không chỗ 

trụ” là không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, 

không  chấp  trước,  điều  này  khó,  đây  không  phải  việc  mà 

phàm  phu  có  thể  làm  được.  Phàm  phu  chúng  ta  không  làm 

được thì phải thế nào? Phật vì chúng ta nói tám vạn bốn ngàn 

pháp  môn,  vô  lượng pháp  môn,  đây  là phương  tiện.  Quý vị 

nên  biết,  tất  cả  Phật  pháp  toàn  là  pháp  phương  tiện,  pháp 

chân thật không nói ra được, pháp có thể nói ra được toàn là 

pháp phương tiện. Cho nên, trong Kinh Phật nói cho chúng ta 

biết, “Pháp còn phải xả, huống chi phi pháp”. Pháp mà Phật 

có thể nói ra, Phật có thể biểu hiện ra toàn là pháp phương 

tiện.  Người  thông  minh  thì  từ  trong  phương  tiện  ngộ  nhập 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

221 

chân thật. Đây chính là chân đế dạy học của Phật. Từ phương 

tiện ngộ nhập chân thật; không có phương tiện, đối với chúng 

ta  mà  nói,  chúng  ta  sẽ  không  biết  bắt  đầu  từ  đâu.  Cho  nên 

pháp phương tiện phải dùng nhưng không được chấp trước. 

Trong Kinh có nêu ví dụ rất hay, giống như qua sông, chúng 

ta  phải  dùng  thuyền  (thuyền  là  pháp  phương  tiện),  sau  khi 

qua  sông  rồi  thì  không  cần  thuyền  nữa.  Còn  có  thể  vác 

thuyền lên bờ sao? Phật pháp là giống như thuyền vậy, chúng 

ta  có  thể  dùng  nó,  nhưng  không  được  chấp  trước  nó.  Chấp 

trước nó là sai, là bạn bị nó hại rồi. Vậy mới nói “Pháp còn 

phải xả, huống chi phi pháp”. Nhất định để tâm địa thật sạch 

sẽ, không nhiễm mảy bụi. 

Thiền tông Đại Sư Lục Tổ Huệ Năng nói rất hay: “Xưa 

nay  không  một  vật”.  “Xưa  nay  không  một  vật”  chính  là 

trong Kinh Kim Cang gọi là “Nên không chỗ trụ”; “mà sinh 

tâm  ấy”  tức  là  sinh  tâm  độ  hóa  chúng  sanh.  “Vô  trụ”  với 

“sinh tâm” là một, không phải hai. Chúng ta ngày nay rất khó 

khăn, chúng ta sinh tâm thì không thể vô trụ được; sinh tâm 

liền có trụ, nếu vô trụ thì không thể sinh tâm được, cứ luôn ở 

hai  bên  không  hợp  long  được.  Đây  là  phàm  phu.  Chư  Phật 

Bồ Tát sinh tâm với vô trụ là một, không phải hai. 

“Sinh  tâm  chính  là  vô  trụ,  vô  trụ  chính  là  sinh  tâm”. 

Mọi  người  cứ dần  dần  từ trong  đây  mà  thể  hội,  sau  đó bạn 

mới có thể lĩnh hội một chút tư tưởng của Viên giáo, nghĩa 

thú  của  Viên  giáo.  Không  –  Có  là  đồng  thời,  trong  giáo  lý 

Đại  thừa  thường  nói  “pháp  môn  không  hai”.  Cho  nên,  Âu 

Dương Cánh Vô nói: “Phật pháp không phải tôn giáo, cũng 

không phải triết học, mà Phật pháp chính là Phật pháp”. Thế 

gian bất kỳ pháp nào cũng không thể sánh bằng, nguyên nhân 

gì  vậy?  Pháp  thế  gian  là  sinh  ra  từ  trong  ý  thức,  còn  Phật 

pháp là lưu xuất ra từ trong chân tánh, khác nhau ở chỗ này. 

222 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Làm  thế  nào  chúng  ta  có  thể  khế  nhập  cảnh  giới?  Phải 

dùng nhất tâm. Khởi một ý nghĩ chính là hai tâm. Nhưng ở 

chỗ này phải nhớ kỹ, người bình thường chúng ta khởi niệm 

là vọng tưởng, không khởi niệm là vô minh, đều không phải 

nhất tâm. Phàm phu không phải rơi vào bên vọng tưởng thì 

rơi vào bên vô minh. Chân tâm rốt cuộc là ra làm sao? Trong 

Phật  pháp  Đại  thừa  có  một  danh  tướng  gọi  là  “tịch  mà 

thường  chiếu,  chiếu  mà  thường  tịch”,  tịch  -  chiếu  đồng 

thời. “Tịch” chính là vô trụ, “chiếu” chính là sinh tâm. 

“Tịch mà thường chiếu, chiếu mà thường tịch” chính là 

“Vô trụ sinh tâm, sinh tâm vô trụ”. 

Chúng ta giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn phải tận tâm 

tận lực, cố gắng nỗ lực mà làm. Trong khi làm và sau khi làm 

tâm địa thanh tịnh, không nhiễm  mảy bụi. Đây là cảnh giới 

của “tịch - chiếu viên dung”, phàm phu không làm được cảnh 

giới  này.  Phàm  phu  khi  làm  những  việc  tốt  giúp  đỡ  chúng 

sanh, cảm thấy mình đã làm rất nhiều việc tốt, công đức rất 

lớn, kể công, niệm niệm không quên. Bạn đã dính tướng thì 

tâm của bạn liền không thanh tịnh. Làm với Không Làm là 

một,  không  phải  hai,  tuyệt  đối không  dính  tướng,  không  có 

chấp trước. Không những không có chấp trước, mà ngay cả 

phân biệt, vọng tưởng cũng không có, vậy mới gọi là “Nhất 

tâm  chánh  trụ”,  niệm  của  bạn  liền  tự  tại,  niệm  liền  như  ý. 

Trong bốn điều của “tứ thần túc” thì “dục và niệm” là quan 

trọng nhất. Phần trước là nói “dục”, kế đến là nói “niệm”, hai 

điều này là quan trọng nhất, nhất là “niệm”. 

Thật  sự  mà  nói,  chúng  ta  vô  cùng  may  mắn,  trong  vô 

lượng pháp môn chúng ta gặp được pháp môn Tịnh Độ. Pháp 

môn này thuận tiện, chỉ dùng một câu Phật hiệu, bảo chúng 

ta đem tâm hằng trụ trong câu Phật hiệu. Vậy là có niệm hay 

không? Là có niệm. Dùng một niệm này để dừng tất cả vọng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

223 

niệm. Bất kể làm việc gì, ở trong tâm chỉ có A Di Đà Phật. 

Ví dụ nói chúng ta tu lục độ, lục độ thực tiễn vào trong đời 

sống,  trong  tâm  ta  là  A  Di  Đà  Phật;  chúng  ta  học  tứ  nhiếp 

pháp,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  trong  tâm  cũng  là  A  Di  Đà 

Phật; chúng ta đoạn thập ác, tu thập thiện, trong tâm vẫn là A 

Di Đà Phật. Tất cả mọi tu học thảy đều quy về một câu “A Di 

Đà Phật”. Trong tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật, ngoài A 

Di Đà Phật ra, không khởi niệm thứ hai nào khác thì người 

này gọi là người niệm Phật, người này chắc chắn vãng sanh, 

không  những  vãng  sanh  mà  còn  sanh  ở  phẩm  vị  cao,  chắc 

chắn  không  sanh  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ.  Những  pháp 

môn khác không tìm thấy sự tiện lợi như vậy. Tu học pháp 

môn  khác  không  có  dễ  dàng  thành  tựu  như  vậy,  còn  pháp 

môn này dễ dàng. Niệm niệm nắm chắc A Di Đà Phật. A Di 

Đà  Phật  chính  là  mạng  căn  của  chúng  ta.  Chỉ  có  A  Di  Đà 

Phật là chân thật, quan trọng hơn hết thảy mọi thứ, mọi thứ 

khác đều là hư vọng, vậy mới gọi là “chân thật niệm Phật”. 


Chúng ta nhất tâm là trụ ở trong “A Di Đà Phật”, không 

có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước,  không  có  gián  đoạn. 

Trong  đời  sống  thường  ngày,  nương  theo  lời  chỉ  dạy  của 

Kinh điển, ngày nay chúng ta quy nạp thành năm môn học, 

trong  đời  sống  thường  ngày,  chúng  ta  nhất  định  không  làm 

trái ngược năm môn này. 

Môn học thứ nhất là “Tịnh nghiệp tam phước”. 

Môn học thứ hai là “Lục hòa kính”. Chúng ta phải thật 

làm. Người khác bất hòa với ta, ta phải hòa với họ. Mỗi người 

đi theo con đường của riêng mình. Họ bất hòa với ta, họ phải 

đi lục đạo; nếu ta hòa với họ thì ta đi về Thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc.  Ta  và  họ,  mỗi  người  đi  theo  con  đường  của  riêng 

mình.  Ta  có  thể  giúp  họ thì  ta giúp họ hết  lòng;  nếu thật  sự 

không  giúp  được  thì  cũng  không  thể  bị  họ  làm  liên  lụy.  Họ 

224 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đọa tam đồ, ta không được đi theo họ. Cho nên bản thân ta cần 

phải biết, họ dốc sức chui vào tam đồ, có kéo lại cũng không 

kéo được, thôi thì không kéo họ, để họ đi đi. Đây không phải 

không từ bi, vì nếu không để họ đi thì chính mình sẽ bị họ kéo 

đi mất, cho nên vào lúc này nhất định phải buông tay. Đợi đến 

khi nào họ quay đầu rồi hãy đi độ họ. Giúp đỡ một người tuyệt 

đối không phải ở một đời một kiếp, mà đời đời kiếp kiếp. Đến 

khi  nào  họ  muốn  quay  đầu,  đến  lúc  đó  ta  đi  giúp  họ,  vì  cơ 

duyên  đã  chín  muồi.  Khi  họ  không  muốn  quay  đầu  thì  chư 

Phật Bồ Tát cũng không giúp được. Đạo lý này chúng ta nhất 

định phải biết. Đây cũng là điều mà trong Kinh Phật thường 

hay  nói,  trước  tiên  độ  bản  thân;  bản  thân  chưa  được  độ  mà 

muốn độ người khác là việc không thể. 

Môn học thứ ba là “Tam học Giới - Định - Tuệ”. Tam 

học,  mấy  câu  nói  trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  vô  cùng  cụ 

thể, “Khéo bảo vệ tam nghiệp” là Giới học, “Quán pháp như 

hóa” là Tuệ học, “Tam  muội thường tịch” là Định học. Lời 

khai thị này vô cùng tuyệt vời. 

Môn học thứ tư là “Lục Ba-la-mật”. 

Môn học cuối cùng là “Mười nguyện của Bồ Tát Phổ 

Hiền”. 

Chúng  ta  sống,  làm  việc,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  phải 

tuân thủ năm  môn học này. Đây là Bồ Tát đạo, người khác 

không  đi  thì  ta  đi.  Ta  biết  đây  là  đường  lớn  của  Bồ  Tát, 

chúng ta phải đem tâm trụ vào con đường này. Đây là lợi tha. 

Một câu “A Di Đà Phật” này là tự lợi. Tự lợi với lợi tha là 

đồng thời. Tự lợi chính là lợi tha, lợi tha chính là tự lợi. Niệm 

niệm không bỏ “A Di Đà Phật”. 

“Thần túc” chính là “như ý”. Chúng ta khi đến ngày tết 

thường hay chúc phúc mọi người là “sự sự như ý”. Ý nghĩa 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

225 

của  “tứ  thần  túc”  chính  là  “sự  sự  như  ý”.  Phải  làm  thế  nào 

mới có thể làm được như ý thật sự? Phần trước đã nói qua đại 

cương với quí vị rồi, buông xả liền như ý. Chúng ta phải nhớ 

kỹ, “buông xả” là không phải buông xả ở trên sự tướng, thật 

sự mà nói, trên sự tướng không có chướng ngại. Phật trong 

“Hoa Nghiêm” nói cho chúng ta biết: “Lý sự vô ngại, sự sự 

vô ngại”. Đây là chân tướng sự thật. Vậy chướng ngại phát 

sinh  từ  đâu  vậy?  Chướng  ngại  là  phát  sinh  từ  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, cho nên chỉ cần đem vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước buông xả thì không có gì không tự tại. 

Đại đức xưa thường hay dạy chúng ta: “Không tranh với 

người,  không  cầu  gì  ở  đời”.  Hai  câu  nói  này  vô  cùng  quan 

trọng. Có lẽ có người hỏi, giả như tôi không tranh với người, 

ở thế gian này chẳng cầu gì cả thì cuộc sống có ý nghĩa gì? 

Dường như người sống ở thế gian là phải tranh, là phải cầu. 

Đây là cách nghĩ của người phương tây. Cách nghĩ này, thật 

ra mà nói đã làm chúng sanh lạc lối, tạo nên vô lượng tai nạn 

cho  thế gian này.  Thiên  tai nhân họa  chính  là  bởi do  người 

tranh, cầu mà chiêu cảm đến khổ báo. Thánh nhân dạy chúng 

ta là vô cùng có đạo lý. Tại sao vậy? Nếu như tranh, cầu mà 

thật sự có thể đạt được thì đó là sự việc tốt, cần nên đi tranh, 

cần nên đi cầu. Nhưng tranh thế nào, cầu thế nào cũng không 

đạt được, thì bạn việc gì phải tranh, việc gì phải cầu chứ? Tại 

sao không đạt được vậy? Vì ở trong số mạng của bạn không 

có.  Quí  vị  phải  biết,  chúng  ta  ở  trong  đời  này,  đi  tranh  thế 

nào, đi cầu thế nào đều là duyên, có duyên mà không có nhân 

thì làm gì có quả? 

Các  bạn thử xem  trên  thế gian này  có  người  nào không 

tranh, có người nào không cầu? Nhưng mấy người cầu được, 

mấy người tranh được? Tuyệt đối không phải nói, một trăm 

người tranh thì một trăm người đều đạt được; một trăm người 

226 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cầu thì một trăm người cũng đều đạt được, vậy cái tranh với 

cầu này là có ý nghĩa, đáng được đề xướng. Một trăm người 

tranh mà chỉ có một vài người đạt được; một trăm người cầu 

cũng chỉ có một vài người có thể cầu được, chúng ta bèn nói 

đây  là  xác  suất,  đây  không  phải  là  chân  thật.  Phật  dạy  cho 

chúng ta, “nhân” là cái gieo trong đời quá khứ. Bạn giàu có 

là do trong số mạng bạn có tiền của, trong số mạng bạn có 

bao  nhiêu  tiền  của  cũng  là  nhất  định,  bạn  muốn  nhiều  hơn 

một  chút  cũng  không  có;  bạn  muốn  ít  hơn  một  chút  cũng 

không  thể  được,  có  được  bao  nhiêu  thì  đến  lúc  tự  nhiên  sẽ 

hiện  tiền.  Hơn  nữa,  cái  có  được  còn  tùy  thuộc  vào  thời  tiết 

nhân  duyên.  Có  người  khi  còn  trẻ  phát  đạt,  có  người  trung 

niên phát đạt, có người về già phát đạt, thời tiết nhân duyên 

của mỗi người không giống nhau. Cho nên cổ đức đã nói hai 

câu: “Quân tử vui mà làm quân tử, tiểu nhân oan uổng làm 

tiểu nhân”, đều là nói chân tướng sự thật. 

Nhà Phật thường nói: “Trong cửa Phật có cầu tất ứng”. 

Quí vị thử xem trong Liễu Phàm Tứ Huấn, khai thị của thiền 

sư  Vân  Cốc  đối  với  tiên  sinh  Viên  Liễu  Phàm  là  đạo  của 

thánh  nhân.  Tại  sao  nói  “có  cầu  tất  ứng”?  Bởi  vì  Phật  biết 

đạo  lý này,  hiểu  rõ  chân  tướng sự  thật.  Bạn  muốn  cầu,  hãy 

cầu như lý như pháp thì nhất định có thể đạt được. Bạn muốn 

có được một trái dưa mà bạn không đi trồng dưa, hằng ngày 

cứ  ở  đó  cầu  nguyện,  trên  trời  sẽ  thả  dưa  xuống  cho  bạn  ăn 

sao? Đâu có loại đạo lý này, đây là việc không thể! Phật dạy 

bạn cầu như thế nào vậy? Bạn muốn được dưa, Phật dạy bạn 

trồng dưa, bạn mới có thể có dưa. 

Nếu bạn cầu giàu có, Phật nói nhân của giàu có là bố thí 

tài, bạn bố thí tài thì bạn mới được giàu có. Trong đời này, 

chúng  ta  nhìn  thấy  rất  nhiều  người  có  tiền  của  ức  vạn,  tiền 

của họ từ đâu mà có vậy? Là nhân bố thí tài ở trong đời quá 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

227 

khứ,  họ  bố  thí  nhiều,  bố  thí  lớn  (cái  lớn  này  là  tâm  lượng 

lớn),  họ  bố  thí  hoan  hỷ,  họ  bố  thí  tự  tại,  đời  này  phát  tài 

dường như không bận tâm, một cách tự nhiên tiền của cứ đến 

ào ào. Trong đời quá khứ không có gieo nhân, đời này nghĩ 

đủ mọi cách cũng không thể có được, bất kể dùng thủ đoạn gì 

cũng đều vô ích, chỉ là tạo tội nghiệp mà thôi. 

Thông  minh  trí  tuệ  là  quả  báo  của  bố  thí  pháp,  bố  thí 

pháp là nhân. 

Khỏe mạnh trường thọ là quả báo của bố thí vô úy, bố thí 

vô úy là nhân. 

Nếu bạn biết đạo lý này thì bạn sẽ tự tại ngay, sẽ như ý 

ngay. Đem tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, phương 

pháp không chính đáng thảy đều xả bỏ hết, cứ thật đúng đắn 

như lý như pháp mà cầu. Gieo nhân thiện nhất định được quả 

thiện, đạo lý này không được phép không biết. 

•  Thứ ba là “Tấn” 

Tấn là tinh tấn, là không ngừng đang tiến bộ. Tiến bộ là 

tự tại, là vui vẻ; thối bộ là ủ dột, là khởi phiền não. Cầu tiến 

bộ ở chỗ nào vậy? Xin thưa với quí vị, chân tinh tấn là tâm 

địa thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, chúng ta phải nên ở chỗ này 

cầu tiến bộ. Nói thêm với bạn, sự thọ dụng về vật chất, sự thọ 

dụng về tinh thần không cần thiết phải cầu, một cách tự nhiên 

đều ở trong đó cả, đây chính là nhà Phật thường nói: “Trong 

công  đức  có  phước  đức,  trong  phước  đức  không  có  công 

đức”. Nếu có công đức thì đâu có đạo lý nào không có phước 

đức? Cho nên, Phật Bồ Tát dạy chúng ta tu tích công đức. 

“Công”  chính  là  nói hành công  phu.  Cái gì là công  phu 

vậy? Buông xả là công phu. Buông xả vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước,  buông  xả  mọi  thứ  bất  thiện,  đây  là  “công”.  Trí 

tuệ, đức năng, thọ dụng mà bạn có được, đó là “đức”. Bạn tu 

228 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“công”, sau đó bạn tự nhiên sẽ có “đức”; không tu “công” mà 

vọng  tưởng  cầu  “đức”  là  nhất  định  không  thể  cầu  được. 

Chúng ta nhất định phải hiểu rõ đạo lý này. 

Cầu tiến bộ đặc biệt phải lưu ý đến cái tiến bộ gọi là “tinh 

tấn”.  Chúng  ta  phải  chú  trọng  ở  “tinh”,  tinh  là  thuần  chứ 

không  tạp.  Chúng  ta  là  sơ  học,  sơ  học  vô  cùng  quan  trọng, 

nếu  như  không  tinh  tấn  thì  bạn  chắc  chắn  không  thể  thành 

tựu.  Chúng  ta  nhìn  thấy  trong  Kinh,  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  quả 

thật học rộng nghe nhiều. Trong Kinh Hoa Nghiêm, chúng ta 

xem thấy Thiện Tài Đồng Tử trong hội của Bồ Tát Văn Thù 

là  chuyên  tinh  tấn,  đó  là  sơ  học,  một  môn  thâm  nhập.  Một 

môn thâm nhập đến khi nào mới có thể học rộng nghe nhiều? 

Đến khi tam học giới - định - tuệ hoàn thành, trí tuệ mở rồi, 

phá một phẩm vô minh chứng một phần pháp thân, đây là Bồ 

Tát  sơ  trụ  viên  giáo,  đến  lúc  này  đi  vào  53  tham,  học  rộng 

nghe nhiều. Đây là rõ ràng dạy cho chúng ta, chưa đến trình 

độ  phá  một  phẩm  vô  minh  thì  không  có  tư  cách  tham  học, 

không có tư cách học rộng nghe nhiều. 

Trong tứ hoằng thệ nguyện nói rõ ràng, điều đầu tiên dạy 

bạn  phát  nguyện:  “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”; 

điều thứ hai dạy bạn đoạn phiền não: “Phiền não vô tận thệ 

nguyện đoạn”. Cái phiền não đó là kiến tư phiền não, trần sa 

phiền não, vô minh phiền não. Vô minh phiền não cũng phải 

phá mấy phần mới có thể bước vào giai đoạn thứ ba là “Pháp 

môn vô lượng thệ nguyện học”. Sắp xếp rõ ràng như vậy mà 

chúng ta không tin, chúng ta vừa mở đầu liền muốn học rộng 

nghe nhiều, điên đảo rồi! Cho nên chúng ta đã dùng hết tâm 

tư, đã dùng hết tinh lực mà cuối cùng chẳng thành việc nào 

cả.  Đây  là  do  không  nghe  lời  giáo  huấn  của  Phật  Đà.  Cuối 

cùng là “Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. Thiện Tài 

phỏng vấn Bồ Tát Phổ Hiền trong tham cuối cùng: “Phật đạo 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

229 

đó  làm  sao  thành  vậy?”.  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  đáp:  “Thập  đại 

nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc”.  Phật  đạo  vô  thượng  thành 

tựu rồi, bày ngay trước mắt chúng ta rõ ràng như vậy, minh 

bạch như vậy, nhưng chúng ta không thể y giáo phụng hành, 

bạn nói đáng tiếc biết bao! Cho nên phải biết tinh tấn không 

gián đoạn, chúng ta mới được tự tại. 

Trong bốn điều này đều được thần thông, cho nên “thần 

túc” cũng là “thần thông”. Bốn điều này là triệt để buông xả 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Thần thông từ đâu mà có? 

Từ tự tánh khởi dụng. 

•  Thứ tư là “Tuệ” 

Tuệ là trí tuệ Bát Nhã tự tánh khởi dụng. Tâm không tán 

loạn,  đây  chính  trong  Kinh  A  Di  Đà  gọi  là  “Nhất  tâm  bất 

loạn”, “Tâm không điên đảo”. Trong tứ thần túc, “tuệ” chính 

là  “Tâm  không  điên  đảo”,  “niệm”  chính  là  “Nhất  tâm  bất 

loạn”, như vậy mới được đại tự tại, mới có thể sự sự như ý. 

Bởi  vì  bốn  điều  này  có  thể  phát  thần  thông,  cho  nên  gọi  là 

“thần  túc”.  “Túc”  là  biểu  thị  ý  nghĩa  “viên  mãn”.  Chúng  ta 

biết đạo lý này thì mới hiểu được cách tu như thế nào. 

Phàm phu tu hành, chướng ngại lớn nhất là chấp ngã và 

chấp  pháp.  Chấp  ngã  thì  tạo  thành  phiền  não  chướng,  chấp 

pháp thì tạo thành sở tri chướng. Hai loại chướng ngại là sinh 

ra như vậy, cho nên Phật dạy người, đầu tiên phải đem “chấp 

ngã”  này  xả  bỏ.  Xả  hết  cái  chấp trước  này,  bạn  mới  có  thể 

tìm  được  cái  “ngã”  chân  thật.  Cái  “ngã”  này  Phật  ở  trong 

Kinh gọi là thường – lạc – ngã – tịnh, cái “ngã” này bạn mới 

có thể  tìm  ra.  Đây  mới là  mình  chân  thật,  trong  Thiền tông 

gọi là “Mặt mũi xưa nay trước khi cha mẹ chưa sanh ra”. Nếu 

như bạn chấp trước cái thân này là ngã, thì chân ngã bạn vĩnh 

viễn không thể tìm ra. Thân này là giả, không phải thật, sát-

230 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

na sanh diệt. Xả cái giả rồi thì cái thật liền hiện tiền. Tất cả 

Kinh giáo Đại thừa dạy chúng ta sự việc này, cho nên có thể 

y giáo tu hành, tu “tứ thần túc”, trong Kinh nói với chúng ta: 

“Hằng lệnh thân tâm, khinh an khoái lạc”, đây là thọ dụng. 

Chúng  ta  hy  vọng chúng  ta sống  rất  hạnh  phúc.  “Khinh 

an” là cảnh giới chứng được đầu tiên của người tu học Phật 

pháp, thân tâm an lạc, xa lìa phiền não. Phàm phu chúng ta 

thân  thể  nặng  nề  là  do  nguyên  nhân  gì  vậy?  Phiền  não  quá 

nhiều, tập khí quá nặng, không thể có được khinh an. Đến khi 

chúng ta tự mình tu học công phu đắc lực thì cảnh giới khinh 

an sẽ hiện tiền, nhưng mà thời gian rất ngắn, không thể duy 

trì. Tôi tin có rất nhiều đồng tu đều có kinh nghiệm này, đặc 

biệt là lúc đang niệm Phật, lúc đang tụng Kinh, thỉnh thoảng 

trong thời gian ngắn cảm giác thấy thân tâm trong lành tự tại. 

Làm sao có thể duy trì vĩnh viễn? Đó chính là công phu. 

Có người nói với tôi, khi đang niệm Phật, bỗng nhiên họ 

cảm giác thấy thân thể không còn nữa, vô cùng dễ chịu. Có 

người cảm giác thấy thân thể giống như nửa người trên còn, 

nửa người dưới mất rồi. Đây đều là cảnh giới của khinh an. 

Tại sao lại có hiện tượng này vậy? Vì vào lúc này không có 

vọng  niệm,  chính  là  nói  đã  lìa  khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước.  Nhưng  mà  trong  khoảng  sát-na  thì  vọng  tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  của  họ  lại  khởi  lên;  khởi  lên  rồi  thì 

cảnh  giới  này  liền  mất  ngay.  Tuy  cảnh  giới  này  rất  là ngắn 

ngủi,  nhưng  chứng  minh  cho  chúng  ta  thấy  Phật  nói  cảnh 

giới này là sự thật, không phải giả; cảnh giới này là thọ dụng 

chân  thật.  Người  thường  trụ  trong  cảnh  giới  này  thì  đầu  óc 

sáng suốt, đối với sự biến hóa của thế gian, của tất cả chúng 

sanh, tất cả hiện tượng này bạn sẽ thấy rất rõ ràng, thấy rất 

minh bạch, cái gọi là  “Người ở trong thì tối, người ở ngoài 

thì sáng”. Loại năng lực này chúng ta gọi là “thần thông”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

231 

Tại  sao  chúng  ta  không  thấy  rõ  ràng  vậy?  Vì  chúng  ta 

đang mê. Tại sao họ có thể thấy rõ ràng? Họ đang giác, họ 

không mê. Cho nên những người giác ngộ giúp đỡ người mê 

hoặc điên đảo như chúng ta, dạy chúng ta nhất định phải cầu 

giác ngộ. Cầu giác ngộ mới có thể thật sự giải quyết vấn đề. 

Không  dựa  vào  người  khác,  không  cần  thường  xuyên  cầu 

người khác chỉ điểm, mình biết rõ ràng hơn ai hết, điều này 

tốt. Thế phải làm thế nào? Nhất định tu “Tứ niệm xứ”. Tu “tứ 

niệm xứ” là thấy rõ, thuần túy là trí tuệ. Tu “tứ chánh cần” là 

đoạn ác tu thiện. Tu “tứ như ý túc” là buông xả tất cả vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước. Sau đó chúng ta mới thật sự có 

thể có được dục tự tại, niệm tự tại, tấn tự tại, tuệ tự tại. Đại tự 

tại  này  quả  thật  đúng  là  có  thể  chứng  được.  Đến  khi  nào 

chứng được vậy? Hoàn toàn là do ở mỗi người. Nếu bạn thật 

sự tinh tấn thì bạn đạt được sớm một ngày; bạn giải đãi bạn 

sẽ  đạt  trễ  một  ngày.  “Trễ  một  ngày”,  thời  gian  của  “một 

ngày” này rất dài, có thể là đời sau, có thể là đời sau nữa, có 

thể là vô lượng kiếp về sau. Vì vậy, nếu bạn không tinh tấn 

thì sẽ đọa lạc. Nhất định phải tinh tấn không mệt mỏi. 




************* 

 

Hôm  nay  là  một  ngày  chuyển  tiếp  thế  kỷ  của  chúng  ta, 

bắt đầu qua hai ngày của thế kỷ 21 rồi. Duyên phận này là hy 

hữu khó gặp, chúng ta vô cùng may mắn là trong đời này có 

thể gặp được. Có rất nhiều đồng tu từ các nơi ở hải ngoại tổ 

chức đoàn đến Singapore tham gia ngày gặp gỡ này, ý nghĩa 

đặc biệt, không tầm thường. 

Chúng ta nhìn tổng quan thế giới này, mỗi một người đều 

cảm  giác  thấy  một  cách  rõ  rệt  tai  nạn  của  thế  gian,  tần  số 

thiên tai nhân họa gia tăng, tai họa cũng mỗi lần một nghiêm 

trọng hơn. Tôi còn nhớ vào sáu, bảy năm trước, ở Đài Loan 

232 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

có  một  vị  lão  pháp  sư  đã  từng  nói  với  tôi  một  câu  như  thế 

này: “Thế gian này tai nạn sẽ xảy ra, nó sẽ nằm ngoài sức 

tưởng tượng của chúng ta, người cứ chết đi hết lớp này đến 

lớp khác”. Trong mấy năm nay, quả thật giống như lời thầy 

đã nói, trong truyền thông báo chí chúng ta thường hay xem 

thấy. Tại sao văn minh khoa học kỹ thuật phát triển đến hôm 

nay ở trình độ này, thì xã hội lại bị tình trạng không ổn định, 

không hài hòa như thế, nguyên nhân rốt cuộc là ở chỗ nào? 

Đây  là  điều  đáng để  chúng ta  suy  nghĩ kỹ,  không những là 

“đáng để” mà là “nhất định” phải suy nghĩ kỹ. 

Đặc  biệt  là  hai,  ba  năm  gần  đây  nhất,  tỉ  lệ  thanh  thiếu 

niên  phạm  tội  trên  toàn  thế  giới  không  ngừng  tăng  cao. 

Chúng ta nhìn thấy con số này thì vô cùng chấn động. Trên 

thế giới  ở  những  khu  vực  khác  thì  không  có  báo  cáo,  nước 

Mỹ có con số báo cáo. Mỗi ngày số người thanh thiếu niên 

phạm tội vượt qua 60 triệu người. Đây là con số mỗi ngày, 

vậy có nguy không? Dân số nước Mỹ chỉ có 300 triệu người, 

con  số  phạm  tội  này  quá  đáng  sợ  rồi.  Chúng  ta  tin  trên  thế 

giới rất nhiều quốc gia khu vực không có đưa ra con số thống 

kê,  tỉ  lệ  phạm  tội đó  không phải chỉ  có ở  nước  Mỹ.  Đây  là 

vấn đề xã hội vô cùng nghiêm trọng. Thảo nào lời tiên tri cổ 

xưa  của  phương  tây,  trong  Kinh  điển  tôn  giáo  có  ghi  chép, 

năm  2000  sẽ  xảy  ra  ngày  tận  thế.  Chúng ta  thử  xem  những 

hiện  tượng  này,  hiện  tượng  này  chính  là  điềm  báo  trước, 

chúng ta gọi là tiên đoán không tốt. Hai năm gần đây trong 

lúc  giảng  Kinh,  tôi  cũng  thường  hay  nhắc  đến  vấn  đề  này. 

Nguồn gốc của vấn đề là do chúng ta lơ là, quên mất lời giáo 

huấn của cổ thánh tiên hiền, thậm chí là vứt bỏ nó, cho nên 

mới tạo thành quả báo bất thiện của ngày nay. 

Điều mà tôi nhìn thấy, tôi lo âu nhất, người bình thường 

vẫn  không  có  cái  cảnh  giác  này,  đó  là  tỷ  lệ  ly  hôn  quá  cao. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

233 

Đây là việc đáng sợ. Xã hội ổn định, thế giới hòa bình là xây 

dựng ở gia đình hạnh phúc. Nếu như gia đình tan vỡ  thì thế 

giới này sẽ có tai nạn lớn. Rất ít người biết được đạo lý này. 

Đạo lý này cổ thánh tiên hiền thường hay nói đến. Cho nên gia 

đình có thể hòa hợp, “gia hòa vạn sự hưng”, cái “vạn sự hưng” 

đó bao gồm xã hội, bao gồm quốc gia, bao gồm thế giới. Nếu 

gia hòa thì thế giới đâu có chuyện không hòa bình, xã hội đâu 

có chuyện không ổn định? Tại sao gia đình bị tan vỡ? Chúng 

ta phải nghiên cứu nguyên nhân này. Điều thấy rõ nhất là giáo 

dục luân lý đạo đức không có người dạy nữa. Ngày nay sự kết 

hợp nam nữ ở người trẻ tuổi là do tình cảm thúc đẩy, nó duy 

trì  không  bao  lâu.  Tôi  còn  nghe  thấy  ở  Mỹ  có  câu  chuyện 

cười, sáng kết hôn thì chiều đã ly hôn rồi, vậy thì còn ra cái 

gì? Đây là một vấn đề rất nghiêm trọng. Chúng ta hãy thử xem 

giáo dục tôn giáo, thế gian bất kể bộ Kinh điển của tôn giáo 

nào, không có bộ Kinh nào mà không xem trọng giáo dục gia 

đình. “Kinh Tân Cựu Ước” của Cơ Đốc giáo, “Kinh Cô Ran” 

của Hồi giáo, các bạn hãy thử xem, tất cả tôn giáo đều là tốt 

cả, tôn giáo đều là hòa bình, tôn giáo đều là  yêu người,  yêu 

chúng sanh. Nếu như tín đồ tôn giáo không thâm nhập Kinh 

điển, không hiểu rõ Kinh điển, không thực tiễn lời giáo huấn ở 

trong Kinh điển thì tôn giáo này là mê tín. Bản thân tôn giáo 

không có mê tín,  mà người tín ngưỡng tôn giáo mê tín. Bản 

chất của tôn giáo là tốt đẹp, chân thật là cứu độ tất cả chúng 

sanh. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. 

Làm thế nào giúp những người mê tín chuyển đổi thành 

chánh tín?  Làm  thế  nào  giúp  họ hiểu  rõ  giáo nghĩa  và thực 

tiễn  lời  giáo  huấn  của  thần  thánh?  Đây  là  việc  đại  sự  mà 

chúng ta ngày nay ở trong đại thế kỷ này gặp được. 

Việc  đại  sự  này  thật  là  ngàn  năm  khó  gặp,  trong  Phật 

pháp thường  nói nhân  duyên  hiếm  có  từ  vô lượng kiếp đến 

234 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nay, chúng ta gặp được rồi. Gặp được rồi, bày ra ngay trước 

mắt hai con đường: Một con đường là thành tựu vô lượng vô 

biên công đức, một con đường khác chính là tạo tác vô lượng 

vô biên tội nghiệp. Đây là trong khoảng mê - ngộ. Giác ngộ 

rồi thì chúng ta đi con đường của thánh hiền, chúng ta đi cho 

đại chúng xem, làm nên một tấm gương tốt. Đây chính là cứu 

vãn  thế  gian,  vãn  hồi  kiếp  vận.  Con  đường  thứ  hai  là  tùy 

thuận phiền não, vứt bỏ lời giáo huấn của tổ tiên thánh hiền, 

phát triển tự tư tự lợi, tham-sân-si-mạn của mình, tiền đồ là 

địa ngục A Tỳ, ngạ quỷ, súc sanh. 

Hiện tại bày ngay trước mắt chúng ta hai con đường, bản 

thân  chúng  ta  phải  biết  lựa  chọn.  Ở  thời  đại  hiện  nay  của 

chúng  ta,  phong  khí  xã  hội  không  tốt,  sức  cám  dỗ  quá  lớn 

mạnh rồi, chúng ta không có sức định tương đối, không có trí 

tuệ tương đối, nếu như nói không mê vào ngũ dục lục trần thì 

người này là Phật Bồ Tát tái lai, chắc chắn không phải phàm 

phu.  Phàm  phu  là  nhất  định  không  thể  tránh  khỏi  bị  ảnh 

hưởng  mà  đọa  lạc.  Dùng  phương  pháp  gì  để  giúp  chúng  ta 

đây?  Việc đầu  tiên giúp  chính  mình  là  hằng  ngày  nên  nghe 

đạo thánh hiền. Người trước đây nói, ba ngày không đọc sách 

thánh hiền thì thấy vẻ mặt dễ ghét. Đó là vào thời xưa còn có 

thể  duy  trì  được  ba  ngày,  chúng  ta  ngày  nay  không  duy  trì 

nổi ba ngày, thậm chí là nói không duy trì nổi ba tiếng đồng 

hồ. Bạn có thể trong ba giờ không động tâm không? Vào thời 

xưa người có học có thể duy trì được ba ngày. Thế Tôn năm 

xưa khi còn tại thế, đệ tử thông thường có thể duy trì được 

nửa tháng, cho nên mới đặt ra nửa tháng tụng giới. Hiện nay 

không  được  rồi,  hằng  ngày  phải  nghe,  hằng  ngày  phải  đọc, 

nhất định không được gián đoạn, như vậy qua ba năm, năm 

năm, tám năm, mười năm thì cái gốc này mới có chút căn cơ, 

hay  nói  cách  khác,  sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  mới 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

235 

không bị cảnh giới xoay chuyển. Không có căn cơ tám năm, 

mười  năm,  mà  muốn  không  bị ngoại  cảnh  làm  lay  động thì 

không có đạo lý này. 

Ngày  nay,  bất  kể  đồng  tu  tại  gia  hay  xuất  gia,  nếu  bạn 

không  có  rễ  của  ngũ  căn,  ngũ  lực  thì  đạo  nghiệp  chắc  chắn 

không thể thành tựu, nói lời thành thật, không khách sáo, tiền 

đồ chắc chắn là tam đồ, được thân người cũng không dễ dàng. 

Muốn  giữ  được  thân  người  phải  có  đầy  đủ  ngũ  giới,  thập 

thiện, bạn có bản lĩnh này hay không? Cho nên chúng ta ngày 

nay  không  được  phép  lừa  mình,  dối  người.  Lừa  gạt  người 

khác tội rất nặng, lừa gạt chính mình là đại tội cực nặng. Dùng 

phương pháp gì để cứu chính mình? Chúng tôi suy đi nghĩ lại, 

vẫn là biện pháp của Ấn Tổ là sáng suốt. Ngài chắc chắn là Bồ 

Tát Đại Thế Chí tái lai. Bồ Tát đẳng giác chỉ dẫn cho người 

hiện đại chúng ta sẽ không sai. “Liễu Phàm Tứ Huấn”, “Cảm 

Ứng Thiên”, “An Sĩ Toàn Thư”, lời giáo huấn cả đời của Ấn 

Tổ, Ngài đặc biệt dùng ba tác phẩm này để chỉ dạy người hiện 

đại. Ba tác phẩm này nếu có thể phát huy sức mạnh giáo hóa 

chúng sanh toàn thế giới, phương pháp tốt nhất là làm thành 

phim  truyền  hình.  Chúng  ta  nỗ  lực  làm  theo  phương  hướng 

này,  đây  chân  thật  là  công  đức  vô  lượng  vô  biên  nhằm  cứu 

vãn  kiếp  vận  của  thế  giới.  Việc  thiên  hạ,  cổ  nhân  gọi  là: 

“Người có chí, việc ắt thành”. Việc này tuyệt đối không phải 

vì  mình,  mà  là  vì  chúng  sanh  khổ  nạn  thế  gian.  Ấn  Tổ  năm 

xưa  cật  lực  đề  xướng,  mục  đích  chỉ  là  hy  vọng  có  người  kế 

thừa. Chúng tôi hiểu được ý của Ngài. 

Năm 1977, tôi giảng Kinh tại Hồng Kông, ở tại thư viện 

Phật giáo Trung Hoa do Lão pháp sư  Đàm  Hư xây dựng. Ở 

đây, tôi nhìn thấy những Kinh sách, sách thiện do Hoằng Hóa 

Xã lưu hành, tôi vô cùng hoan hỷ, bởi vì Hoằng Hóa Xã hiệu 

đính vô cùng chính xác, chữ sai rất ít, chúng tôi gọi đó là thiện 

236 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bản. Tôi kiểm tra số chữ in ở trong trang bản quyền, phát hiện 

thấy ba tác phẩm này họ lưu hành số lượng vượt hơn ba triệu 

bản. Lúc đó tôi vô cùng kinh ngạc, ba tác phẩm này đều không 

phải  Kinh  Phật,  tại  sao  Ấn  Quang  Đại  Sư  cật  lực  đề  xướng 

như  vậy?  Vào  thời  đại  đó  lưu  hành  ba  triệu  bản  là  con  số 

khủng khiếp. Hiện nay thì không sao, kỹ thuật in ấn nâng cao 

rồi, tốc độ nhanh hơn, giá thành thấp, lưu hành ba triệu bản là 

chuyện rất bình thường. Vào thời đó mà lưu hành ba triệu bản 

thật sự là khủng khiếp. Tôi đã suy nghĩ rất nhiều ngày, tại sao 

Ngài phải làm như vậy? Ngài là Tổ sư Tịnh Độ tông, tại sao 

Ngài không lưu hành Kinh A Di Đà, không lưu hành Kinh Vô 

Lượng  Thọ?  Những  Kinh  này  Ngài  cũng  in,  nhưng  mà  số 

lượng không nhiều như vậy. Tại sao ba loại sách này lại dốc 

sức in sao? Về sau tôi mới dần dần hiểu ra là kiếp vận, chúng 

ta  dùng  Kinh  Phật  đã  không  kịp  rồi,  dùng  giáo  huấn  của  cổ 

thánh tiên hiền Nho gia thì càng không kịp nữa, cấp cứu thì 

“Liễu Phàm Tứ Huấn”, “Cảm Ứng Thiên” thật sự có hiệu quả. 

Ở Đài Loan, cư sĩ Quách cùng mấy người ở Trung Quốc 

phát tâm đem “Liễu Phàm Tứ Huấn” làm thành phim nhiều 

tập,  nhưng  đáng  tiếc  là  chỉ  có  hai  tập,  thời  gian  quá  ngắn, 

chưa thể phát huy  một cách trọn vẹn. Nhưng như vậy đã là 

quý  hóa  quá  rồi.  Tôi  nhìn  thấy  băng  video  đầu  tiên  từ 

Malaysia  tặng  cho  tôi  xem.  Sau  khi  tôi  xem  xong,  có  rất 

nhiều người vẫn không muốn lưu hành, họ nói là có thiếu sót, 

hy  vọng  tương  lai  quay  lại  lần  nữa  hãy  lưu  hành.  Tôi  nói, 

không  kịp  rồi,  hãy  nhanh  lưu  hành,  sau  này  có  cơ  hội  hãy 

quay lại. Hiện nay cái này có rồi thì hãy lập tức lưu hành. Tôi 

mới dặn dò chỗ lưu hành này phía dưới đây của chúng ta lưu 

hành  số  lượng  lớn,  hiện  tại  có  lồng  tiếng  Quảng  Đông,  có 

lồng tiếng Anh, hy vọng tương lai lại có thể lồng tiếng Nhật, 

lồng tiếng Tây Ban Nha, lưu hành toàn thế giới. Hai tập thì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

237 

cũng có cái hay của hai tập. Tại sao vậy? Hiện nay rất nhiều 

người trẻ tuổi không có tâm nhẫn nại, đưa quá nhiều thì họ 

không muốn xem, hai tập thì được, cho nên hai tập có cái hay 

của  hai  tập.  Phải  xem  nhiều,  chí  ít  phải  xem  300  lần  thì  ở 

trong tâm bạn mới có ấn tượng. Khởi tâm động niệm bạn mới 

có thể đề cao cảnh giác, ý nghĩ này của ta có được phép động 

hay không? Cái tâm này của ta có thể khởi hay không? Khởi 

tâm động niệm chính là tạo nghiệp. Động một niệm thiện thì 

nghiệp bạn tạo là nghiệp thiện, động một niệm ác thì nghiệp 

bạn tạo là nghiệp ác. Khởi tâm động niệm là nghiệp ý. Phải 

hạ công phu ở chỗ này, phải tu hành ở chỗ này. 

Trước tiên tu tốt bản thân, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, 

phá mê khai ngộ, chuyển phàm thành thánh thì chắc chắn là 

thành  tựu  ở  trong đời  này,  không  cần đợi  đến đời  sau.  Đây 

mới là người thông minh chân thật, đây mới là Bồ Tát vượt 

thế kỷ tái lai. Bồ Tát là từ người mà thành, họ có thể làm Bồ 

Tát, chúng ta cũng có thể làm Bồ Tát, vấn đề là chúng ta có 

muốn  làm  hay  không.  Phàm,  thánh  chỉ  ở  trong khoảng  một 

niệm. Cái ý nghĩ này chuyển qua được, vì tất cả chúng sanh, 

ta tu thân cũng vì tất cả chúng sanh, vì tất cả chúng sanh làm 

nên tấm gương, chúng ta dẫn đầu làm. 

Chúng ta nên biết rằng, thế gian muôn sự muôn pháp đều 

là đồ giả, không có cái gì là thật. Chỉ có giúp đỡ người khác 

đoạn ác tu thiện, giúp đỡ người khác chuyển mê thành ngộ là 

thật, những cái khác toàn là giả. Chúng ta làm thế nào giúp đỡ 

người đây? Điều này chúng tôi ở trong các buổi giảng thường 

hay nói, hằng ngày đều đang nói, phải biết vận dụng tứ nhiếp 

pháp, phải thực tiễn sáu Ba La Mật của Bồ Tát. Đây là đề mục 

trung tâm của pháp hành ở trong giáo dục Phật pháp. 

Tứ nhiếp pháp tôi cũng đã giảng được một thời gian. Đầu 

tiên phải vận dụng tại gia đình, gia đình phải biết học dùng tứ 

238 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhiếp  pháp.  Vợ  chồng  hòa  hợp  thì  gia  đình  bạn  sẽ  hưng 

vượng.  Ứng  dụng  vào  trong  công  việc,  ứng  dụng  vào  trong 

đối nhân xử thế tiếp vật, tứ nhiếp pháp dùng cách nói hiện đại 

mà nói, chính là phương pháp giao tế giữa người với người, 

Phật dạy chu đáo như vậy. Vợ chồng hai người tại sao bất hòa 

vậy? Không biết tứ nhiếp pháp. Biết tứ nhiếp pháp thì đâu có 

đạo lý nào không hòa mục? Học Phật pháp thật hữu ích, là bạn 

tốt với Phật Bồ Tát, cũng là bạn tốt với người vô cùng xấu ác. 

Có thể chung sống với bất kỳ người nào, đây gọi là Phật Bồ 

Tát. Nhất định không làm tổn thương tất cả chúng sanh. Phải 

thành tựu tất cả chúng sanh, giúp đỡ tất cả chúng sanh. Bản 

thân  chúng  ta  làm  cũng  là  vì  giúp  đỡ  người  khác,  cho  nên 

chúng ta cần phải nỗ lực hơn, càng phải động viên mình thêm. 

Hôm nay tôi vô cùng cảm tạ lão pháp sư, chư vị pháp sư, 

chư vị đồng tu, các vị từ rất nhiều nơi tổ chức đoàn đến nơi 

đây,  trong  ngày  lễ  mừng  thiên  niên  kỷ.  Bước  sang  thế  kỷ 

mới, tôi chỉ đem một chút cảm tưởng này, dùng một chút tâm 

đắc  tu  học  để  cúng  dường  mọi  người.  Chúng  ta  cùng  nhau 

khích lệ tu Bồ Tát đạo. 




*********** 

 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN 

VµO TRONG NGò C¡N 

Kinh văn: “Ngũ căn trang nghiêm cố, thâm tín kiên cố, 

tinh  cần  phỉ  giải,  thường  vô  mê  vong,  tịch  nhiên  điều 

thuận, đoạn chư phiền não”. 

Đoạn này là nói, nếu như chúng ta đem thập thiện nghiệp 

đạo thực tiễn vào ngũ căn, thì sẽ đạt được lợi ích thù thắng 

như trong bốn câu dưới đây:  

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

239 

-  “Tin sâu kiên cố”. Đây là nhu cầu cấp bách tu học của 

chúng ta hiện nay. 

-  “Tinh cần không mệt mỏi”. Đây cũng là điều chúng ta 

mong mỏi. 

-  “Thường không mê mất”. Đây là trí tuệ hiện tiền. 

-  “Tịch nhiên điều thuận”. Đây là công phu chân thật. 

Quả là đoạn tất cả phiền não. Ngũ căn có năm loại. Sao gọi 

là căn? Thế Tôn ở chỗ này dùng tỉ dụ để nói, giống như thực 

vật, nó có rễ thì nó có thể đâm chồi, nảy lộc, ra hoa, kết quả. 

Phật nói: “Tín, Tấn, Niệm, Định, Tuệ, năm điều này là gốc rễ 

của Bồ Đề vô thượng”. Nếu như không có cái gốc này, chúng 

ta tu như thế nào cũng không thể thành tựu. Năm điều này là có 

hệ thống, có thứ tự trước sau. Cái thứ nhất là “Tín”, cái thứ hai 

là “Tinh Tấn”, không có “Tín” thì làm gì có “Tấn”? Không có 

“Tấn” thì làm gì có “Niệm”? Từ đó cho thấy, trong Kinh Hoa 

Nghiêm nói: “Tín là mẹ đẻ của các công đức, nuôi lớn tất cả 

các thiện căn” rất có đạo lý, không sai tí nào. 

•  Thứ nhất, “Tín căn” 

Niệm  Phật,  xưa  nay  tổ  sư  đại  đức  nói  với  chúng  ta,  ba 

điều kiện của Tịnh Tông là “Tam tư lương”. Chúng ta muốn 

vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì nhất định phải 

đầy đủ ba điều kiện này. Ba điều kiện này không đầy đủ, dù 

cho  một  ngày  niệm  một  trăm  ngàn  tiếng Phật hiệu thì cũng 

chỉ là kết một thiện duyên với Tây Phương Tịnh Độ, đời này 

chắc  chắn  không  thể  vãng  sanh.  Đạo  lý  này  chúng  ta  phải 

biết.  Ba  điều  kiện  này,  thứ  nhất  là  “Tín”,  thứ  hai  là 

“Nguyện”, thứ ba là “Hạnh”. “Hạnh” chính là đoạn tất cả ác, 

tu tất cả thiện, chân thật niệm Phật. Cổ nhân lại nói, chân thật 

niệm Phật là chánh hạnh, đoạn ác tu thiện là trợ hạnh. Lời nói 

này cũng có đạo lý. Nhưng mà điều quan trọng hơn, Đại Sư 

240 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Liên Trì,  Đại Sư Ngẫu Ích đều dạy chúng ta: “Chánh - Trợ 

không hai”, “Chánh - Trợ song tu”, không nên xem nhẹ trợ 

tu, chúng ta mới có thành tựu. 

Tam tư lương, thứ nhất là “Tín”. 

Tín  là  gì?  Giáo  hạ  thông  thường  nói:  “Tín  chư  đế  lý”, 

“Tín nhẫn nhạo dục” ở tất cả chân lý. “Đế lý” này, chúng ta 

hiện nay gọi là chân lý, là đạo lý chân thật, bạn phải tin. 

Sau tín là “Nhẫn”. 

Chữ  “Nhẫn”  dùng  cách  nói  hiện  nay  chính  là  “khẳng 

định”. Tôi tin rồi, nhưng mà vẫn không thể khẳng định thì cái 

“Tín” này không thể được xem là căn. Bạn có tín, nhưng cái 

tín này không có căn. Không những phải khẳng định, mà còn 

phải yêu thích. Bạn tin rồi, bạn khẳng định rồi, mà bạn không 

yêu thích nó thì có lợi ích gì?  Nếu bạn rất yêu thích nhưng 

không thể đem nó thực hiện thì vẫn không gọi là căn. 

Sau cùng là “Dục”. 

Dục là dục vọng, biến nó thành dục vọng của mình. Chúng 

ta ngày nay lấy Tịnh Độ để nói, chúng ta tin Phật A Di Đà, 

chúng ta tin Thế giới Cực Lạc, sau khi chúng ta tin rồi, trong 

tâm  chúng  ta  khẳng  định,  yêu  thích,  thật  sự  biến  thành  dục 

vọng của mình, ta nhất định muốn sanh về Thế giới Cực Lạc, 

nhất định ao ước gần gũi A Di Đà Phật thì cái tín này mới gọi 

là có căn. Nếu như không có cái dục vọng mạnh mẽ muốn cầu 

sanh Cực Lạc, muốn gần gũi Phật A Di Đà, thì cái tin này của 

bạn  không  có  căn,  tuy  có  tín  mà  không  có  căn.  Từ  đó  cho 

thấy, cổ nhân nói người niệm Phật nhiều mà người vãng sanh 

ít, chúng ta chẳng phải đã hiểu rõ rồi sao? 

Tại  sao  người  vãng  sanh  ít  vậy?  Chúng  ta  biết,  người  tu 

pháp  môn  niệm  Phật  đều  tin,  nhưng  có  thể  khẳng  định  hay 

không? Không nhất định. Ví dụ rõ rệt nhất là, chúng ta ngày 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

241 

nay tu Tịnh Độ, nương vào bản hội tập Kinh Vô Lượng Thọ, ở 

Đài Loan, ở Trung Quốc có một số người đưa ra nghi vấn về 

bản  hội  tập,  thế  là  rất  nhiều  người  niệm  Phật  tín  tâm  bị  dao 

động. Đó chính là họ có  “tín”  mà không có  “nhẫn”, hai chữ 

phía sau đương nhiên càng không có rồi. Nếu như không có 

người đưa ra lời dị nghị, có lẽ cái “tín” này của họ dần dần có 

thể bồi dưỡng thành, cũng có thể vãng sanh. Những người đưa 

ra lời dị nghị này đã phá hoại sạch thiện căn của những người 

này rồi. Quí vị nên biết, những người này không thể phá nổi 

Phật pháp, cũng không thể phá nổi người có thiện căn sâu dày, 

chỉ có người thiện căn yếu kém mới bị họ phá hoại toàn bộ. 

Người có thiện căn sâu dày, họ có căn, niềm tin của họ có căn, 

họ không bị dao động, nói có lý đi nữa họ cũng không bị dao 

động, đây là Đại Sư Thiện Đạo đã nói trong chương “Thượng 

Phẩm Thượng Sanh Tứ Thiếp Sớ” của Quán Kinh. 

Kinh văn mà hội tập trích ra, từng câu từng chữ là Phật 

nói, không phải do người hội tập nói; từng câu, từng chữ đều 

có nguồn gốc, đều có căn cứ, đều là y cứ vào năm loại bản 

nguyên dịch trích dẫn ra thì đâu có gì sai. Giả như chúng ta 

đối với bản hội tập thật sự hoài nghi, chúng ta có thể không 

dùng bản hội tập này, chúng ta chọn dùng bản nguyên dịch. 

Chúng  sanh  căn  tánh  không  giống  nhau,  cho  nên  Phật  độ 

chúng sanh không phải chỉ một pháp môn, mà vô lượng pháp 

môn. Tại sao Phật nói nhiều pháp môn như vậy? Vì để thích 

ứng  căn  tánh  chúng  sanh.  Pháp  môn  nào  thích  hợp  với  căn 

tánh của ta vậy? Ta xem rồi có thể sinh tâm hoan hỷ, ta có 

thể  xem  hiểu,  cái  này  đối  với  ta  là  có  duyên,  là  có  thể  khế 

hợp căn cơ của ta. Cho nên hiện nay thế gian lưu hành Kinh 

Vô  Lượng  Thọ,  bản  dịch,  hội  tập,  tiết  lục  hiệu  chỉnh,  tổng 

cộng có chín bản. Chín bản đều tốt. Phải nhớ kỹ, trong Kinh 

Phật  dạy  chúng  ta:  “Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao 

thấp”.  Hội  tập  là  Phật  nói, dù  cho  không  phải  Phật  nói,  chỉ 

242 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cần phù hợp pháp ấn của Phật, Phật thảy đều thừa nhận nó là 

Kinh Phật. Bạn xem, lòng dạ của Phật rộng rãi như vậy. 

Quí  vị  đều  biết,  Kinh  Phật  có năm  hàng  người  nói,  Phật 

chỉ là một trong năm hàng ấy, có loại do đệ tử nói, có loại do 

tiên nhân nói, chỉ cần nói phù hợp với pháp ấn của Phật. Pháp 

ấn của Phật là gì vậy? Đồng tu chúng ta đều biết, Tiểu thừa 

tam  pháp  ấn  là  vô  thường,  vô  ngã,  Niết  Bàn;  Đại  thừa  một 

pháp ấn là thực tướng. “Thực tướng” chính là chân tướng của 

vũ  trụ  nhân  sinh.  Cái  mà  họ  nói  là  chân  tướng  vũ  trụ  nhân 

sinh, cái mà chư Phật Như Lai nói cũng là chân tướng của vũ 

trụ nhân sinh, vậy thì sao không phải là Kinh Phật chứ? Phật 

dạy chúng ta lìa tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Tín tâm là một tánh đức quan trọng nhất ở trong tự tánh 

chúng ta. Phàm phu đã mê mất tự tánh, tánh đức không thể 

hiện  tiền.  Phật  Bồ  Tát  đến  giúp  đỡ  chúng  ta,  khai  thị  cho 

chúng ta, để chúng ta hồi phục tánh đức, giúp chúng ta minh 

tâm kiến tánh, thế là chúng ta mới thật sự có thể thể hội, giác 

ngộ  chân tướng,  chân  lý  của vũ  trụ nhân  sinh.  “Tín  căn”  là 

được sinh ra từ chỗ này. 

Phật thường nói, người căn tánh thượng thượng thì phiền 

não nhẹ, trí tuệ tăng, đối với điều Phật đã nói, họ vừa tiếp xúc 

liền  có thể  tin  sâu không  nghi, đây  là  thượng  căn.  Một loại 

khác là người căn tánh hạ hạ, cũng có cái hay. Họ tuy không 

có trí tuệ, nhưng họ thật sự trong đời quá khứ có thiện căn, 

phước đức, nhân duyên sâu dày. Họ gặp thiện tri thức dạy, họ 

tin sâu không nghi, thông thường chúng ta nói là “thật thà”. 

Người  căn  tánh  hạ  hạ  là  chỉ  người  thật  thà,  họ  không  hoài 

nghi, họ tin tưởng thầy có đức hạnh, có trí tuệ; tin tưởng thầy 

nhất định không lừa gạt chúng sanh, cho nên đối với lời dạy 

của  thầy  hoàn  toàn  tin  tưởng,  không  hề  có  mảy  may  nghi 

hoặc, loại người này dễ dàng thành tựu. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

243 

Chúng ta đọc sách, xem thấy sách ghi chép người tu hành 

trước đây, nếu như chúng ta lưu ý, thử xem những người tu 

hành xung quanh trước  mắt này là thật sự có thành tựu. Tu 

pháp môn khác chúng ta tiếp xúc tương đối ít, nhưng tu pháp 

môn  Tịnh  Độ  chúng  ta  tiếp  xúc  tương  đối  nhiều,  chúng  ta 

nhìn thấy rất nhiều người vãng sanh tướng lành hy hữu. Hãy 

thẩm tra thật kỹ, quan sát một chút, những người này đều là 

người thật thà, đều là đối với Kinh giáo tin sâu không nghi, y 

giáo  tu  hành,  họ  mới  có  thành  tựu  thù  thắng  như  vậy.  Nhà 

Phật  thường  nói:  “Tam  chuyển  pháp  luân”,  những  người 

vãng sanh, thành tựu của họ gọi là “Tác chứng chuyển”, họ 

đã làm chứng minh cho chúng ta. 

Người vãng sanh gần đây nhất là vào khoảng tháng tám, 

lão  lâm  trưởng  của  Cư  Sĩ  Lâm  Phật  giáo  Singapore  -  ông 

Trần Quang Biệt đã vãng sanh ngày mồng 7 tháng 8. Trước 

đó ba tháng ông đã dự báo ngày giờ đi. Ông đã viết trên giấy 

báo mười mấy lần “mồng 7 tháng 8”. Người trong nhà nhìn 

thấy cũng không dám hỏi ông đó là ý gì. Mồng 7 tháng 8 là 

ngày  ông  vãng  sanh,  trước  đó  ba  tháng  ông  đã  biết  rồi. 

Tướng  lành  vãng  sanh  này  chúng  ta  chính  mắt  nhìn  thấy. 

Những oan gia trái chủ của ông đến Niệm Phật Đường Cư Sĩ 

Lâm, nhập vào người của cư sĩ Đỗ (việc này mọi người cũng 

đều  nhìn  thấy),  họ  nói  rằng  họ  là  oan  thân  trái  chủ  của  lão 

lâm trưởng, họ nhìn thấy lão lâm trưởng niệm Phật vãng sanh 

thì vô cùng tán thán. Không những họ không gây phiền phức 

mà còn rất hoan hỷ, yêu cầu đến Cư Sĩ Lâm để quy y và xin 

nghe Kinh. Vì vậy, lầu một với lầu hai của Cư Sĩ Lâm có lắp 

đặt tivi, 24 giờ trình chiếu băng video giảng Kinh, đó không 

phải cho người xem, mà là do oán thân trái chủ của lão Lâm 

trưởng yêu cầu, ngày đêm không gián đoạn mở cho họ nghe. 

Nếu như chúng ta không cố gắng tu học Tịnh Độ một cách 

nghiêm túc, thật sự còn không bằng ngay cả quỷ. Đây là chân 

244 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tướng sự thật gần nhất. Cho nên tu học Phật pháp có thể có 

thành tựu hay không, thành tựu được bao nhiêu, mấu chốt là 

ở tín tâm. Tín tâm của bạn càng kiên định thì thành tựu của 

bạn càng lớn. Nếu như tín tâm của bạn có vấn đề, bán tín bán 

nghi,  thì bạn sẽ không có thành tựu  ở trong pháp  môn này. 

Không chỉ là Tịnh Độ như thế, Phật pháp bất kể là tông phái 

nào, bất kể là pháp môn nào cũng không có ngoại lệ, đều là 

xây  dựng  trên  cơ  sở  của  tín  tâm,  cho  nên  tín  tâm  là  quan 

trọng hơn hết mọi thứ. 

Thế nhưng tín tâm quả thật là rất khó thiết lập, cái này có 

quan hệ rất lớn với thiện căn, phước đức, nhân duyên đã tu 

tích trong đời quá khứ. Cho nên thành tựu không phải ngẫu 

nhiên,  cũng  không  phải  là  chuyện  của  một  đời  một  kiếp. 

Trong  đời  quá  khứ  có  thiện  căn,  phước  đức,  trong  đời  này 

gặp được cơ duyên rất tốt thì trong đời này khẳng định thành 

tựu. Bạn gặp được thiện tri thức chân chánh, đối với lời chỉ 

dạy của thiện tri thức tin sâu không nghi, y giáo phụng hành, 

thật  sự  từ  tín  đến  khẳng  định,  đến  hoan  hỷ  tiếp  nhận,  đến 

thực tiễn vào trong đời sống hành trì của mình thì cái “tín” 

này mới có gốc. Có gốc mới có thể sinh trưởng. Sinh trưởng 

này là sinh trưởng tâm đạo, tâm Bồ Đề tăng trưởng. Cái mà 

Tịnh Tông vốn có là “tâm đại Bồ Đề vô thượng”. Đây là điều 

mà Đại Sư Ngẫu Ích nói trong “Yếu Giải”. Tín nguyện kiên 

định cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, tâm này là tâm 

đại  Bồ  Đề  vô  thượng.  Chúng  ta  phải  bắt  rễ  từ  chỗ  này,  từ 

ngay chỗ này mà chân thật tu học. Tại sao người khác có thể 

tin, ta không thể tin? Tại sao người khác không hoài nghi, ta 

hoài nghi? Suy nghĩ nhiều một chút, đi theo tổ sư đại đức xưa 

nay như Ấn Quang Đại Sư thời cận đại, Đại Sư Liên Trì, Đại 

Sư  Ngẫu  Ích  cuối  đời  Minh,  đầu  đời  Thanh,  đều  là  tấm 

gương tốt nhất của chúng ta, đáng để chúng ta học tập, đáng 

để chúng ta noi theo. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

245 

•  Thứ hai, “Tấn căn” 

Ngũ căn, cái đầu tiên là “Tín”, tôi đã giới thiệu qua với 

quí  vị  rồi.  Thứ  hai  là  “Tấn”,  tinh  tấn.  Từ  những  chỗ  này 

chúng  ta  có  thể  nhận  thấy,  trong  “Tứ  thần  túc”  có  tinh  tấn, 

“Ngũ  căn”  có  tinh  tấn,  “Ngũ  lực”  có  tinh  tấn,  trong  “Thất 

giác  chi”  cũng  có  tinh  tấn,  trong  “Bát  chánh  đạo”  cũng  có 

tinh tấn. Từ đó cho thấy, trong Phật giáo bất kỳ một danh từ 

nào, khi ở vị trí khác nhau thì nó sẽ có cách giải thích khác 

nhau, tuyệt đối không phải giải thích giống nhau, đạo lý này 

nhất định phải biết. 

Tinh tấn của “Căn” với tinh tấn của “Lực” đương nhiên 

là  không  giống  nhau.  Nếu  như  giống  nhau  thì  việc  gì  Phật 

phải  phân  ra  nhiều  môn  học  như  vậy?  “Ba  mươi  bảy  đạo 

phẩm” phân ra thành bảy môn học. Từ đó cho thấy, cách nói 

của nó không giống nhau. Cùng một đạo lý như vậy, Phật nói 

nhiều về bố thí, nói nhiều về trì giới, bạn cũng phải hiểu rõ 

nó ở trong môn học nào, mỗi môn học đều giải thích không 

giống nhau. Bạn biết được những nguyên lý, nguyên tắc này 

thì khi giảng giải cho người khác hay bản thân tu học cũng sẽ 

rất rõ ràng, thật sự có thể được thọ dụng. 

Trong ngũ căn, “Tấn căn” là căn của tinh tấn. Theo cách 

nói  của  cổ  nhân  là  “Tín  chư  pháp  cố,  bội  sách  tinh  tấn”.  Ý 

nghĩa  này  không  khó  hiểu,  đối  với  tất  cả  pháp  mà  Phật  đã 

nói, bạn thật sự có thể tin được, “Tín căn” xác lập rồi, nhưng 

mà “Tín” này phải có căn, nó có bốn mức độ. Nếu như chúng 

ta ngày nay nói tin Phật, Phật giáo đồ tại gia, xuất gia đều tin 

Phật, vậy thì có căn hay không? Không có căn! Cho nên cái 

tin này tuyệt đại đa số là thuộc về “mê tín”. Sao gọi là mê tín 

vậy? “Phật” là gì, “giáo” là gì, “Phật giáo” là gì họ đều chưa 

có hiểu rõ ràng. Họ nhìn thấy tượng Phật, tượng Bồ Tát, họ 

cũng lạy, họ cũng rất thành kính, nhưng họ không biết gì cả, 

246 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

xem Phật Bồ Tát như quỷ thần. Tại sao họ phải đến lạy vậy? 

Họ  đến  cầu  phước,  hy  vọng  quỷ  thần  có  thể  giúp  họ,  xem 

Phật Bồ Tát giống như quỷ thần vậy. Không phân biệt được 

Phật, thần, quỷ, đây  chính là rơi vào mê  tín. Cho nên trước 

đây, một số bậc đại đức đề xướng “chánh tín”. 

Sao gọi là chánh tín? Đem đạo lý của Phật pháp hiểu rõ 

ràng,  hiểu  minh bạch  thì  cái tín này  gọi là  chánh tín.  Có  lý 

luận làm căn cứ, vậy là không phải mê tín rồi. Chánh tín là có 

khác với mê tín. Nhưng mà cái tín đó, Phật giáo đồ chánh tín, 

họ  có  căn  hay  không?  Không  chắc.  Một  số  hiện  tượng  mà 

chúng ta nhìn thấy, họ học rất nhiều, học rất tạp, học rất loạn, 

có thể thấy họ không có căn. Nếu như họ có căn, họ sẽ có thọ 

dụng. Có căn nhất định là thâm nhập một môn, huân tu trong 

thời gian dài, đây gọi là căn, đạo lý này  phải biết. Cho  nên 

cái “Tín” này phải có căn. 

Phật đã nói căn có bốn mức độ là vô cùng có đạo lý. Thứ 

nhất là “Tín”, thứ hai là “Nhẫn”. Chữ “Nhẫn” này dùng cách 

nói hiện đại để nói là “khẳng định”, nhất định không có hoài 

nghi. Có một số người tin, nhưng họ còn có nghi hoặc. Nghi 

chưa có đoạn thì dừng ở tín, chưa có đến nhẫn. Đến “nhẫn” thì 

cái  nghi  này  đoạn  sạch  rồi.  Tuy  không  còn  nghi  nữa,  khẳng 

định rồi, nhưng bạn có ưa thích không? Pháp thế xuất thế gian 

quá nhiều, bạn ở trong tất cả pháp, rốt cuộc bạn ưa thích pháp 

môn nào? Có người ưa thích danh vọng lợi dưỡng, có người 

ưa thích ngũ dục lục trần, có người ưa thích giàu có. Bạn đối 

với  Phật  pháp  có  ưa  thích  hay  không?  Mức  độ  ưa  thích  của 

bạn như thế nào? Hiện tại pháp sư giảng Kinh ở đây, bạn nói 

bạn ưa thích Phật pháp, nhưng ở bên kia có người nói với bạn, 

bây giờ đi qua bên đó bạn có thể kiếm một triệu Đô-la, bạn lập 

tức đi qua bên đó ngay, vậy thì cái ưa thích này của bạn là ở 

trên tiền tài, không phải ở trên Phật pháp. Trước đây thầy Lý 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

247 

thường nói với chúng tôi, bên đó nói bạn đi một chút có thể 

kiếm  một  triệu  Đô-la,  bạn  cũng  không  đi,  “tôi  muốn  nghe 

pháp”,  đây  mới  là  thật  sự  lạc.  Như  vậy  đủ  thấy  là  rất  khó, 

“tín”  muốn  có  căn  không  phải  dễ  dàng.  Nhất  định  không  bị 

cảnh giới bên ngoài cám dỗ, không bị cảnh giới bên ngoài làm 

dao động, thì cái “tín” này của bạn mới có căn. 

“Dục”  là  gì  vậy?  “Dục”  là  có  được  niềm  vui  ở  trong 

pháp. Chúng ta thường nói “Pháp hỷ sung mãn”. Chúng ta tự 

mình  thử  nghĩ  “tín”  của  chúng  ta  có  căn  hay  không?  “Tín” 

không có căn thì “tinh tấn” sẽ không có, sao có thể tinh tấn 

được? Nhất định tín phải có căn rồi thì đối với Phật pháp họ 

tự  nhiên sẽ tinh  tấn. Cho  nên,  “tinh  tấn” cũng có  căn.  Năm 

loại  căn  đầy  đủ  thì  trên  đường  Bồ  Đề  sẽ  tinh  tấn  hướng về 

phía trước, không bị thoái chuyển. 

Quí vị đồng tu phải biết, đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, Kinh Vô Lượng Thọ nói với chúng ta, vẫn là tu từ ngũ 

căn, ngũ lực, thất Bồ Đề phần, bát chánh đạo. Đó là gì? Ba 

môn phía trước bạn đầy đủ rồi, bạn nên biết phía trước là tứ 

niệm xứ, tứ chánh cần, tứ như ý túc, có những cơ sở này thì 

mới có “căn”. Chúng ta phía trước không có ba môn nền tảng 

này mà bạn nói có căn, thì căn này từ đâu mà ra? Ba môn học 

phía  trước  là  điều  kiện  nhất  định  phải  có  để  chúng  ta  vãng 

sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc. “Tứ niệm xứ” là thấy rõ; 

“Tứ chánh cần” là đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức; “Tứ 

như ý túc” là buông xả, như vậy niệm Phật mới có thể vãng 

sanh.  Sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc vẫn phải tu ngũ 

căn, ngũ lực, thất Bồ Đề phần, bát chánh đạo. Quí vị nên biết, 

37  đạo  phẩm  không  hoàn  toàn  giới  hạn  ở  Tiểu  thừa,  nó  là 

môn học chung ở trong nhà Phật. Tông môn, Giáo hạ, Hiển 

giáo, Mật giáo, nó hoàn toàn thông cả. Đại sư Thiên Thai nói 

“37  đạo  phẩm”,  chính  bản  thân  Ngài  nói  là  dựa  vào  Tạng, 

248 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Thông, Biệt, Viên. Ba mươi bảy đạo phẩm của Tạng giáo là 

Tiểu  thừa,  Thông  giáo  là  Đại  thừa.  Biệt  giáo  37  đạo  phẩm, 

Viên giáo 37 đạo phẩm. Ở Thế giới Hoa Tạng, Thế giới Cực 

Lạc là 37 đạo phẩm của Viên giáo. Từ đó cho thấy, cảnh giới 

của nó không thể giới hạn. 

Chúng  ta  học  Phật  nếu  như  không  bắt  rễ  thì  làm  sao 

được. Rễ phải bắt như thế nào? Nhất định không được quên 

“Thập  thiện  nghiệp  đạo”.  Trong  37  môn  học  này,  mỗi  một 

môn  học  đều  đã  bao  gồm  thập  thiện  nghiệp  đạo  một  cách 

viên mãn. Vả lại, trong mỗi một môn học đều bao gồm viên 

mãn  36  môn  học  khác,  nếu  thiếu  một  môn  thì  việc  tu  hành 

của bạn sẽ không viên mãn, sẽ có thiếu sót. Trong đại Kinh 

thường  nói:  “Một  tức  tất  cả,  tất  cả  tức  một”,  phải  hiểu  rõ 

đạo lý này thì sự tu học của chúng ta mới có chỗ khởi đầu. 

Bạn có được tín giải như vậy, có nhận thức như vậy, bạn tự 

nhiên sẽ hăng hái nỗ lực tinh tấn, không cần người khác đốc 

thúc. Tại sao vậy? Có lợi ích lớn, có thọ dụng lớn. Tóm lại, 

chúng ta phải biết đạo lý này. 

“Tinh  tấn”,  bạn  tinh  tấn  hơn  gấp  bội  so  với  người  bình 

thường. Tại sao vậy? Từng tâm niệm mong cầu đại viên mãn, 

đại  tự  tại,  đại  giải  thoát  thì  người  tự  nhiên  tinh  tấn.  Danh 

vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần của thế gian, một cách rất 

tự nhiên họ sẽ xả bỏ sạch sẽ. Tại sao vậy? Thông đạt hiểu rõ 

rất sâu sắc những thứ này là chướng ngại của chúng ta, làm 

chướng ngại đại đạo Bồ Đề, làm chướng ngại chúng ta minh 

tâm  kiến  tánh,  làm  chướng  ngại  đại  khai  viên  giải.  Bạn  chỉ 

cần có mảy may chấp trước, thế là phiền phức ngay. 

“Tinh tấn” là làm những việc gì? Vẫn là như phần trước 

đã nói, nhìn thấu, buông xả, đoạn ác, tu thiện, phải thật sự 

hạ công phu ở những chỗ này. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

249 

“Quán  tứ  niệm  xứ”,  đó  là  trí  tuệ.  Thật  sự  hiểu  rõ  vô 

thường,  khổ,  không,  “quán  thân  bất  tịnh,  quán  thọ  thị  khổ, 

quán  tâm  vô  thường,  quán  pháp  vô  ngã”.  Vô  thường,  khổ, 

không,  đây  là  thế  gian.  Không  những  lục  đạo  như  vậy,  mà 

thập pháp giới cũng không ngoại lệ. Vì thế đối với lục đạo, 

thập pháp giới không có mảy may tham luyến. Trong đây là 

giống như chư Phật Bồ Tát thị hiện vậy, tùy duyên qua ngày, 

thuận cảnh cũng tốt, nghịch cảnh cũng tốt. Thuận cảnh buông 

xả tham ái, nghịch cảnh buông xả sân hận, họ có thể buông 

xả được. Tại sao có thể buông xả vậy? Hiểu rõ chân tướng sự 

thật  rồi,  thấy  rõ  rồi,  cho  nên  họ  có  thể  buông  xả,  trong  đời 

sống thường ngày đoạn ác tu thiện. Ở chỗ này chúng ta nhất 

định phải hiểu rõ, phàm là việc lợi ích bản thân đều là ác. Tại 

sao  vậy?  Tăng  trưởng  chấp  ngã,  hay  nói  cách  khác,  tăng 

trưởng tham sân si mạn, đây chắc chắn là ác. Phàm là việc lợi 

ích chúng sanh là thiện. Đây là tiêu chuẩn của thiện - ác. 

Người tu đạo tuyệt đối không cầu tự lợi, mà niệm niệm 

lợi  ích  chúng  sanh.  Chúng  ta  tu  hành  là  vì  chúng  sanh.  Tu 

hành vì chúng sanh như thế nào? Vì chúng sanh làm nên một 

tấm gương tu hành. Chúng ta thành Phật đạo vì chúng sanh. 

Tại sao thành Phật đạo vì chúng sanh? Sau khi thành Phật rồi 

có  thể  rộng  độ  tất  cả  chúng  sanh.  Vì  vậy  chúng  ta  tu  hành 

chứng quả không phải vì bản thân. Tu hành chứng quả vì bản 

thân là không thể thoát khỏi lục đạo luân hồi. Nguyên nhân 

gì vậy? Lục đạo luân hồi là do ý nghĩ “Ngã” này biến hiện ra, 

trong Kinh Kim Cang gọi là “Ngã kiến”. “Ngã kiến” không 

phá thì làm sao có thể thoát khỏi luân hồi? Chúng ta từ vô thỉ 

kiếp  đến  nay,  cái  “ngã  kiến,  ngã  tướng”  này  chấp  trước 

nghiêm  trọng,  muốn  buông  xả  mà  không  thể  buông  được. 

Khởi tâm động niệm vẫn là có cái “ngã” thì sự việc này phiền 

phức rồi. “Chấp ngã” không phá thì không thể ra khỏi luân 

250 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hồi, không thể chứng được thánh quả. “Thánh quả” này là Tu 

Đà Hoàn Tiểu thừa, Bồ Tát quả vị sơ tín Đại thừa, bạn không 

có cách gì chứng được. Nếu chúng ta muốn thật sự thành tựu, 

không hạ công phu ở chỗ này thì làm sao được? 

Công phu cần phải hạ như thế nào? Năm xưa thầy Lý dạy 

chúng tôi là phải “Đổi tâm”. Cách đổi tâm như thế nào? Thật 

ra mà nói, thầy nói đổi tâm chính là “thay đổi ý nghĩ”. Trước 

đây  khởi  tâm  động  niệm  luôn  luôn  là  “ngã”,  “ngã”  lúc  nào 

cũng  đứng  đầu.  Bây  giờ,  khi  khởi  tâm  động  niệm  là  vì 

“người”, không phải vì “ta”, đem ý nghĩ này chuyển đổi lại. 

Đây gọi là “đổi tâm”, chính là đổi cái ý nghĩ, bắt tay từ chỗ 

này  mà  làm.  Khởi  tâm  động  niệm  nhất  định  không  nghĩ  vì 

bản  thân,  khởi  tâm  động  niệm  nhất  định  là  vì  tất  cả  chúng 

sanh  mà  suy  nghĩ  thì  mới  được.  Nếu  như  chúng  ta  không 

chịu  làm  như  vậy,  đời  này  muốn  thoát  khỏi  luân  hồi  là  rất 

khó,  muốn giáo hóa chúng  sanh thì  càng khó hơn.  May  mà 

Phật A Di Đà đại từ đại bi, Ngài lập ra pháp Tịnh Độ, chúng 

ta không xả được ý nghĩ tự tư tự lợi cũng có thể vãng sanh. 

Ta niệm Phật là vì bản thân cũng có thể vãng sanh. Pháp môn 

này  quá  tuyệt  vời,  cho  nên  mười  phương  ba  đời  tất  cả  chư 

Phật đều tán thán. Nhưng mà sẽ ra sao? “Ngã” chưa có quên 

hết  thì  sẽ  sanh về  Thế  giới  Tây  Phương Cực  Lạc  cõi Phàm 

Thánh Đồng Cư. Sau khi sanh về Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, đến khi nào “ngã” buông xả rồi, ngã tướng và ngã kiến 

không còn thì bạn mới có thể nâng lên đến Phương Tiện Hữu 

Dư Độ. Đây là phương tiện đặc biệt của pháp môn Tịnh Độ, 

cho  nên  đó  gọi  là  “pháp  môn  đặc  biệt”.  Chưa  đoạn  ngã 

tướng, ngã kiến thì tu những pháp môn khác nhất định không 

thể thành tựu, đạo lý này chúng ta phải biết. 

Thế  nhưng  bạn  muốn  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, Kinh điển tổ sư đại đức đều dạy chúng ta, tuy chưa 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

251 

có  đoạn  hết  ngã  chấp,  ngã  kiến  nhưng  bạn  phải  phục  cho 

được  thì  bạn  mới  có  thể  vãng  sanh.  Nếu  như  lúc  sắp  mạng 

chung, cái tư tâm này, cái tự tư tự lợi, phân biệt, chấp trước 

này  vẫn  rất  mạnh  thì  bạn  không  thể  vãng  sanh.  Đến  cuối 

cùng  vẫn  phải  đem  những  thứ  này  phục  cho  được,  tức  là 

không  còn  nghĩ  đến  bản  thân,  vào  lúc  này  không  còn  nghĩ 

đến bản thân thì bạn mới có thể vãng sanh. Từ đó cho thấy, 

ngã  kiến  với  ngã  tướng,  ngay  cả  cầu  sanh  về  Tây  Phương 

Tịnh  Độ  cũng  là  một  chướng  ngại  lớn.  Làm  sao  phục  hết 

đây?  Đây  không  phải  là  “diệt  hết”  mà  là  “phục  hết”.  Một 

lòng  một  dạ  cầu  sanh  Tịnh  Độ  gặp  Phật  A  Di  Đà,  đến  Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, sau khi thành tựu lại lái thuyền từ 

rộng độ chúng sanh. Đây gọi là phục, cái này chưa có đoạn. 

Chúng ta phải biết đạo lý này, sau đó bạn mới biết dụng công 

ra làm sao, tinh tấn như thế nào. 

Đương nhiên, tốt nhất trước mắt công phu của chúng ta 

phải đắc lực. Trong đời sống thường ngày, chúng ta hiện tại 

cứ  hành  công  phu  phục  phiền  não.  Trong  Kinh  Kim  Cang 

dạy “Làm thế nào hàng phục tâm ấy”. Tâm gì vậy? Tâm tự tư 

tự lợi, tâm phân biệt chấp trước phải hàng phục nó. Phương 

pháp  hàng  phục  chính  là  ba  môn  phía  trước  trong  37  đạo 

phẩm:  Tứ  niệm  xứ,  tứ  chánh  cần,  tứ  như  ý  túc.  Bạn  không 

dùng phương pháp này thì khó! Phương pháp này dùng đắc 

lực thì trong đời sống thường ngày hành công phu sẽ vô cùng 

thuận lợi, tự nhiên tiến bộ sẽ rất nhanh chóng. Kinh giáo vừa 

triển khai, ý nghĩa bạn có thể thông đạt. 

“Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”. Ngày nay Kinh 

giáo triển khai, ý nghĩa tại sao không hiểu? Không những bạn 

không thể xem hiểu, giảng tường tận với bạn, bạn nghe cũng 

không hiểu, thậm chí là hiểu sai ý nghĩa. Nguyên nhân đều là 

do chưa có buông xả tự tư tự lợi. Cái ý nghĩ này nhất định 

252 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải chuyển, sau đó mới có thể bàn đến “Tấn căn”. Tinh tấn 

của bạn đã có căn rồi, bạn tự nhiên sẽ dụng công gấp đôi. 

Chúng ta học Phật, nhất định phải hiểu rõ “Phật” là gì? Nếu 

như ý nghĩa chân thật của “Phật” không hiểu rõ thì sự học tập 

của  chúng  ta  đến  cuối  cùng  đều  là  trống  không.  Từ  xưa  đến 

nay, người phát tâm học Phật không ít, nhưng người thật sự có 

thành tựu không nhiều, nguyên nhân là không biết “Phật” là gì. 

Trong Kinh luận Phật nói rất rõ ràng, “Phật” là tự tánh của 

bản thân chúng ta, là tự tánh của mỗi người. Từ đó cho thấy, 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  xưa  còn  tại  thế,  tất  cả  Kinh  mà 

trong 49 năm đã nói không phải là của Ngài. Nếu là của Thích 

Ca Mâu Ni Phật thì chúng ta học theo Ngài rồi. Những điều mà 

Ngài đã nói trong 49 năm là gì vậy? Là tự tánh của bản thân 

chúng ta, cho nên học Phật gọi là “Nội học”, đạo lý là ở chỗ 

này. Nếu như cầu pháp ngoài tâm, đó gọi là “Ngoại đạo”. 

Chúng ta cho rằng Phật pháp là của Phật Thích Ca Mâu 

Ni, nhưng sau khi chúng ta học thành rồi lại là ngoại đạo. Cái 

nhận  biết  này  là  mấu  chốt.  Chúng  ta  không  phải  học  theo 

người khác, chúng ta là hướng vào trong tự tánh mà học, đây 

là chỗ vĩ đại nhất của giáo dục Phật Đà. Không những Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  như  vậy,  mà  Khổng  Tử,  Mạnh  Tử  cũng 

như  vậy.  Học  thuyết  của  nhà  Nho  hiện  nay  lưu  truyền  phổ 

biến  nhất  là  “Tứ  Thư”,  “Đại  Học”,  “Trung  Dung”,  “Luận 

Ngữ”,  “Mạnh Tử”. Đây có phải là tư tưởng của Khổng Tử, 

của Mạnh Tử không? Không phải! Tất cả cũng là tự tánh, là 

trí tuệ, đức năng vốn có trong tự tánh của mỗi người. Chúng 

ta phải có sự nhận thức này, thì sau đó chúng ta mới thật sự 

có thể có sở đắc. Sở đắc là gì vậy? Là minh tâm kiến tánh, 

đại triệt đại ngộ, chúng ta được là cái này. Sau khi ngộ nhập 

rồi mới thật sự sáng tỏ hư không pháp giới tất cả chúng sanh 

cùng chính mình là một thể. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

253 

Trong Phật pháp, Kinh có đủ tính đại biểu nhất là Kinh 

Hoa  Nghiêm,  đây  là  pháp  luân  căn  bản  của  Phật  pháp.  Cái 

mà  có  đủ  tính  đại  biểu  nhất  của  Nho  gia  là  “Tứ  Thư”.  “Tứ 

Thư” là do người đời sau là Chu Phu Tử Chu Hy triều Tống 

hội  tập.  Ông  hội  tập  rất  tốt.  Trong  quyển  hội  tập  này  có  lý 

luận,  có  phương  pháp,  còn  kèm  thêm  biểu  diễn,  cách  thức 

giống hệt như trong Kinh Hoa Nghiêm. Cho nên sau khi tôi 

xem xong, tôi phỏng đoán, cảm hứng của Chu Phu Tử nhất 

định là có được từ Kinh Hoa Nghiêm. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  có  lý  luận,  có  phương  pháp,  có  biểu 

diễn. Ở trong “Tứ Thư”, “Trung Dung” là lý luận; “Đại Học” 

là phương pháp; “Luận Ngữ” là sự biểu diễn của Khổng Lão 

Phu  Tử,  Đây  cũng  chính  là  nói  Khổng  Phu  Tử  đem  đạo  lý 

của  “Trung  Dung”,  phương  pháp  của  “Đại  Học”  thực  tiễn 

vào đời sống đối nhân, xử thế, tiếp vật của mình, làm ra cho 

chúng  ta  thấy.  Khổng  Phu  Tử  làm  được  rồi,  Mạnh  Phu  Tử 

cũng làm được rồi. Khổng Phu Tử làm viên mãn, Mạnh Phu 

Tử làm chưa được viên mãn. Khổng Tử là thánh, Mạnh Tử là 

hiền, một người là Phật Đà, một người là Bồ Tát. Đó là tánh 

đức của chúng ta, là trí tuệ đức năng vốn có của tự tánh, với 

“Hoa Nghiêm” thật sự là không hai, không khác. Chu Phu Tử 

tiếp  xúc  qua  Phật  giáo,  đã  hạ  công  phu  ở  trong  Kinh  điển, 

cho nên trong tưởng tượng của tôi, ông biên tập “Tứ Thư” rất 

có thể là có được sự gợi ý từ trong Kinh Hoa Nghiêm. 

Khổng Mạnh dạy người, chúng ta có thể xem Ngài là Phật 

Bồ Tát. Tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc của Ngài là câu nói: 

“Minh  đức,  thân  dân,  chỉ  ư  chí  thiện”.  Trong  “Đại  Học”, 

vừa mở đầu là “Đại học chi đạo, tại minh minh đức, tại thân 

dân, tại chỉ ư chí thiện”. Đây là tổng cương lĩnh của toàn bộ 

Nho học, muôn ngàn ngôn ngữ đều không thể xa rời nguyên 

tắc này. Tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc dạy học của Phật, 

254 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trong Kinh luận gọi là “A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. 

Ý  nghĩa  của  câu  nói  này  là  hoàn  toàn  tương  đồng  với  minh 

đức, thân dân, chỉ ư chí thiện. Cách nói khác nhau, nhưng ý 

nghĩa chỉ là một. “A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” dịch 

là  “Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác”.  Quí  vị  thử  nghĩ 

thật kỹ, nó có gì không giống với minh đức, thân dân, chỉ ư 

chí  thiện  ở  trong  “Đại  Học”?  Đây  đều  là  từ  trong  tánh  đức 

viên mãn lưu xuất ra. Chúng ta hiểu được cương lĩnh, nguyên 

tắc  này,  sau  đó  mới  có  thể  thật  sự  sáng  tỏ  việc  học  tập  của 

Nho,  Phật  là  vĩnh  viễn  không  ngừng  nghỉ,  vĩnh  viễn  không 

gián đoạn, vô lượng kiếp đến nay và vô lượng kiếp về sau, đời 

đời  kiếp  kiếp  đều  đang  học  tập.  Đã  thành  Phật,  đã  làm  đại 

thánh nhân rồi vẫn là đang học tập, tại sao vậy? Giáo hóa tất 

cả chúng sanh, tự mình làm gương mẫu, làm một tấm gương 

về học tập. Đạo lý này chúng ta phải biết. 

Người  làm  cha  mẹ  hằng  ngày  đang  học  tập  là  làm  cho 

con cái thấy, để con cái dựa theo hình ảnh này mà học. Thầy 

cô cũng hằng ngày đang học tập, làm nên hình ảnh này cho 

học sinh thấy. Không chỉ như vậy, bất kể ở ngành nghề nào, 

bất kể ở thân phận nào cũng cùng một đạo lý. Thủ lĩnh hằng 

ngày đang học tập, làm cho cấp dưới của họ thấy. Ông chủ 

hằng  ngày  đang  học  tập,  làm  cho  nhân  viên  của  họ  thấy. 

Thầy trò thúc đẩy nhau phát triển, vậy mới có thể thành tựu 

viên mãn công đức. Từ đó cho thấy, việc học tập này xưa nay 

chưa từng lơi  lỏng. Ngày  nay  xã  hội  tại sao  loạn động?  Do 

quên mất đạo lý này rồi, cho nên cha mẹ không biết dạy con 

cái, thầy cô không biết dạy học sinh, ông chủ không biết dạy 

nhân viên; oán trách lẫn nhau, trên dưới bất hòa. Đây là căn 

nguyên của loạn động xã hội. Pháp thế xuất thế gian quy kết 

đến cuối cùng chính là học tập; học, học nữa, học mãi, học 

không  xong,  học  đời  đời  kiếp  kiếp.  Không  học  sao  có  thể 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

255 

thành  tựu?  Huống  chi  chúng  ta  ở  địa  vị  phàm  phu,  tập  khí 

phiền não chưa có đoạn được tí nào, không học làm sao có 

thể đem cảnh giới của mình nâng cao lên được? 

Nhà  Phật  nói  mười  pháp  giới  chính  là  mười  cấp  bậc. 

Chúng  ta  hiện  nay  ở  cõi  người.  Đại  Sư  Thiên  Thai  giảng 

“Pháp Hoa”, Ngài đem mười đường mở rộng thành một trăm 

đường.  Ở  trong  mỗi  một  đường  lại  có  mười  đường,  gọi  là 

“Bách  giới  thiên  như”.  Cách  nói  này  rất  hay.  Ở  trong  cõi 

người có Phật trong cõi người, Bồ Tát trong cõi người, Thanh 

Văn, Duyên Giác trong cõi người v.v… Trở xuống thấp nhất 

là có ba đường ác trong cõi người. Chúng ta tự mình bình tĩnh 

soi lại, trong mười pháp giới ở cõi người, chúng ta ở giới nào? 

Điều này chúng ta phải có tâm cảnh giác. 

Thế Tôn ở trong Kinh luận đem nhân tố đứng đầu quan 

trọng nhất của thập pháp giới nói ra với chúng ta. Trong Kinh 

Hoa  Nghiêm  nói  rất hay:  “Ưng  quán  pháp  giới  tánh,  nhất 

thiết duy tâm tạo”, lại nói cho chúng ta biết “Thập pháp giới 

y  chánh  trang  nghiêm  là  duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở 

biến”.  Đạo  lý  này  chúng  ta  phải  thể  hội  cho  được,  đây  là 

chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh.  Từ  đó  cho  thấy,  có  thể 

chứng minh “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. “Tất cả pháp” 

là do tâm tưởng của mình biến hiện ra, tuyệt không liên quan 

gì với người khác. Oán trời trách người là bạn tự mình tạo tội 

nghiệp, bản thân bạn bị đọa lạc, sự việc này không liên quan 

gì với người khác. Kiết hung họa phước, giàu nghèo quý tiện 

đều do tự mình tạo nên, là quả báo mà mình khởi tâm động 

niệm biến hiện ra. Cảnh giới biến hiện chính là quả báo. 

Phật  nói  cho  chúng  ta  biết,  pháp  giới  Phật  là  “Tâm  bình 

đẳng” hiện, đây là Nhất Chân Pháp Giới. Cho nên chúng ta là 

đệ tử Phật, cúng Phật, tôi thường nói điều quan trọng nhất là 

cúng một ly nước. “Nước” đại biểu cho thanh tịnh, bình đẳng. 

256 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Khi chúng ta nhìn thấy ly nước này liền nghĩ đến ta đối nhân 

xử thế tiếp vật phải dùng tâm thanh tịnh, phải dùng tâm bình 

đẳng.  Tâm  này  là  thuần  chân,  không  vọng;  tâm  này  là  chân 

tâm,  là  tâm  Phật,  không  phải  Phật  khác,  mà  là  Phật  tự  tánh. 

Dùng tâm bình đẳng, tâm lục độ là Bồ Tát; tâm tứ đế là Thanh 

Văn; tâm nhân duyên là Duyên Giác; tâm  thập thiện, tâm tứ 

vô  lượng  là  chư  thiên;  tâm  ngũ  giới  thập  thiện  là  cõi  người. 

Trở xuống, tham lam là ngạ quỷ, sân hận là địa ngục, ngu si là 

súc sanh. Trong ngũ giới thập thiện, nếu không buông xả cống 

cao ngã mạn là tâm A Tu La. A Tu La cũng tu thiện nhưng do 

muốn  hơn,  hiếu  thắng  nên  rơi  vào  cõi  A  Tu  La.  Nếu  như 

khiêm tốn, cung kính, tu ngũ giới thập thiện là cõi trời. Tâm 

trời là từ bi hỷ xả, nhất định không có cống cao ngã mạn. 

Chúng ta hằng ngày học là học những cái này. Mỗi ngày 

phản tỉnh, mỗi ngày xem lại, mỗi ngày sửa đổi, mỗi ngày tích 

thiện thì thiện mới có thể viên mãn, lỗi dần dần được tiêu trừ. 

Dù cho bản thân đạt đến thuần thiện, không ác (đây là quả địa 

Như  Lai  cứu  cánh),  nhưng  vẫn  phải  tu  ngũ  giới  thập  thiện, 

biểu diễn cho chúng sanh chưa giác ngộ thấy. Đây gọi là “đại 

từ đại bi”, đây gọi là “thừa nguyện tái lai”, đây gọi là “rộng độ 

chúng sanh”, vẫn phải làm cho người khác thấy. Tận tâm tân 

lực, niệm niệm phải chăm lo người khác, cần mẫn tu ba loại 

bố thí là bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy. Trong bố thí vô 

úy, điều quan trọng nhất là có thể khiến tất cả chúng sanh an 

tâm đạt lý. Tâm của chúng sanh bất an, sợ hãi, bạn có thể giúp 

họ thân tâm an ổn, xa lìa sợ hãi, đây gọi là bố thí vô úy. 

Chúng  tôi  gần  đây  có  xây  một  “Niệm  Phật  Đường  Báo 

Ân”  ở  trên  núi  Cổ  Tấn.  Niệm  Phật  đường  này  có  54  liêu 

phòng, mỗi liêu phòng ở được hai người, có thể ở 100 người, 

giúp  đỡ  đồng  tu  niệm  Phật  khắp  các  nơi,  hoan  nghênh  mọi 

người  đến  bên  đó  niệm  Phật.  Đạo  tràng  này  đã  xây  nhiều 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

257 

phòng như vậy, chúng tôi nhất định không bán, cũng không 

cho thuê, chúng tôi tiếp đãi đồng tu các nơi. Nếu như bạn có 

ngày  nghỉ,  một  tuần  cũng  tốt,  hai  tuần  cũng  tốt,  một  tháng 

cũng tốt, ba tháng cũng tốt, bạn có thể lên trên núi niệm Phật. 

Trên núi môi trường rất tốt. Chúng tôi có thiết kế phòng tiếp 

đãi,  giúp  đỡ  đồng  tu  tại  gia.  Ở  Úc  Châu,  chúng  tôi  có  xây 

một đạo tràng “Trung tâm đa nguyên văn hóa Toowoomba”, 

chúng tôi không gọi là Chùa, cũng không gọi là Viện, mà gọi 

là “Trung tâm đa nguyên văn hóa”. Đây là đạo tràng xây cho 

đồng tu xuất gia chúng tôi. Đồng tu xuất gia muốn chân thật 

tu hành thì hoan nghênh đến nơi đó để niệm Phật, nghiên cứu 

giáo lý.  Đạo  tràng  của  chúng tôi không có pháp  hội,  không 

có Kinh sám Phật sự, thuần túy là đạo tràng tu học. Đạo tràng 

này  chúng  tôi  nhất  định  làm  theo  cách  thức  của  Ấn  Tổ  núi 

Linh  Nham  Tô  Châu.  Chúng  ở  trong  đây  không  được  phép 

nhận đệ tử. Nếu như bạn nhận đệ tử, bạn cần phải xuống núi 

tự  lập,  rời  khỏi  đạo  tràng  này.  Nơi  đây  chỉ  dành  cho  đại 

chúng chuyên tâm tịnh tu. 

Về  việc  hoằng  pháp  lợi  sinh,  ở  Úc  châu  hiện  nay  có 

khoảng bảy, tám ngôi Tịnh Tông Học Hội. Chúng ta có thể 

đến  các  nơi  để  giảng  Kinh,  dẫn  dắt  mọi  người  niệm  Phật. 

Giảng Kinh xong rồi, hoặc giả là tu Phật thất xong rồi thì trở 

về Toowoomba để tiến tu. Tôi hiện nay có một chút năng lực 

như vậy để chăm lo mọi người. Cho nên niệm niệm phải nghĩ 

đến  đại  chúng,  phải  giúp  đỡ  người  khác.  Nếu  như  có  năng 

lực, tôi xây thêm mấy đạo tràng nữa; không có năng lực thì 

xây  ít  lại,  chứ  tuyệt  không  miễn  cưỡng,  tuyệt  không  hóa 

duyên. Tôi muốn xây bao nhiêu đạo tràng, đi khắp nơi phan 

duyên, vậy là sai rồi. Tuyệt đối không xin mọi người một xu 

nào,  đạo  tràng  thành  tựu  một  cách  tự  nhiên.  Vĩnh  viễn  gìn 

giữ tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, đây chính là đạo. 

258 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

•  Thứ ba, “Niệm căn” 

Cổ đức nói: “Ư chánh trợ đạo, ức niệm bất vong”. Lời 

nói này không sai. Phải làm thế nào có thể niệm niệm không 

quên, thì niệm của chúng ta mới có căn. Cho nên ở chỗ này 

nói, tóm lại nhất định phải nhớ kỹ, nếu như không có ba môn 

phía trước thì tín, tấn, niệm, định, tuệ đều không có căn. Từ 

đó cho thấy tầm quan trọng của ba môn tứ niệm xứ, tứ chánh 

cần,  tứ  như  ý  túc,  không  có  ba  môn  phía  trước  này  thì bốn 

môn  phía  sau  chắc  chắn  không  có.  Chúng  ta  ngày  nay  tín, 

tấn,  niệm,  định,  tuệ  đều  không  có  căn,  nguyên  nhân  là  do 

chúng ta không nghiêm túc tu niệm xứ, chánh cần, thần túc. 

“Niệm xứ” là thấy rõ, “thần túc” là buông xả. Nếu như không 

thể thấy rõ, không thể buông xả thì làm gì có căn? Thấy rõ, 

buông  xả  có  thể  sanh  căn.  Mấu  chốt  ở  “Chánh  cần”  cũng 

chính  là  ở  đoạn  ác,  tu  thiện.  Thật  sự  phát  tâm  đoạn  ác,  tu 

thiện thì tín, tấn, niệm, định, tuệ của chúng ta mới có căn. 

Niệm  căn:  “Ư  chánh  trợ  đạo,  ức  niệm  bất  vong”.  Hai 

câu nói này là nguyên tắc, bất kể tu học pháp môn nào, nhất 

định phải có chánh tu, có trợ tu. Pháp môn Tịnh tông, chánh 

tu  là  giống  như  trong  Kinh  A  Di  Đà  gọi  là  “chấp  trì  danh 

hiệu”, Bồ Tát Đại Thế Chí nói “tịnh niệm tương tục”, đây là 

chánh  tu  của  chúng  ta.  Sáng  tối  sáu  thời  nhất  định  không 

quên danh hiệu, công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. Trợ 

tu là đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức. Chánh - Trợ song tu. 

Xưa nay tổ sư đại đức cũng có một cách nói khác, chánh tu là 

chấp trì danh hiệu, trợ tu vẫn là chấp trì danh hiệu, cách nói 

này cũng không sai, nhưng người sơ học chúng ta rất dễ dàng 

hiểu  sai.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Quả  nhiên  là  một  câu  Phật 

hiệu niệm đến cùng, trong tâm một tạp niệm cũng không có, 

đây là chánh, trợ đều viên mãn. Nếu như chưa đạt đến công 

phu này, ranh giới của chánh - trợ vẫn là rất rõ ràng, chánh - 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

259 

trợ vẫn không có cách gì dung hợp thành một thể. Chỉ khi đạt 

đến  hoàn  toàn  không  có  tạp  niệm,  thì  chánh  trợ  này  là  một 

thể. Đạo lý này chúng ta phải biết. Chỉ sợ điều gì vậy? Nghe 

cách nói này của tổ sư rồi, chúng ta chỉ nhất tâm niệm Phật A 

Di Đà, chứ chẳng quan tâm đến đoạn ác, tu thiện nữa; vọng 

tưởng, tập khí vẫn cứ hiện tiền; rất nhiều việc giúp đỡ người 

khác thì không muốn làm. Đây chính là chúng ta hiểu sai ý 

của tổ sư. Khi chánh trợ thật sự hòa hợp thành một thể rồi, ác 

đoạn tận rồi, không thể có ác niệm khởi hiện hành thì thiện 

nhất định vẫn phải tu. Nếu như không tu thiện thì việc gì Phật 

Thích Ca Mâu Ni phải đến thế gian này để thị hiện, việc gì 

Ngài phải 49 năm lao nhọc vất vả vì chúng sanh giảng Kinh 

thuyết  pháp  như  vậy?  Là  không  cần  thiết  rồi.  Giảng  Kinh 

thuyết pháp độ chúng sanh, đây là tu thiện. Từ đó cho thấy, 

khi  công  đức  đạt  đến  viên  mãn  rồi,  đoạn  ác  tu  thiện  vẫn 

không hề từ bỏ. Trên quả địa Như Lai còn không bỏ, chúng 

ta  ở  trên  nhân  địa  đã  bỏ  mất  rồi,  vậy  làm  sao  có  thể  thành 

tựu? Cho nên các đồng tu nhất định phải nhớ kỹ, ác nhất định 

phải đoạn, hãy đoạn từ trong tâm, khiến ác niệm không sanh 

thì hành vi ác tự nhiên sẽ không còn nữa, phải ngay đây hạ 

công phu. Thiện nhất định phải tu. 

Phật  dạy  chúng  ta  tùy  duyên,  điều  này  hay.  Tùy  duyên 

tức là chúng ta gặp được cơ duyên thì phải làm, không gặp 

được thì không cần cố đi tìm. Không gặp được, tự mình cố đi 

tìm làm thì đây gọi là phan duyên. Đây là chỗ chúng ta phải 

đem nó phân biệt cho rõ ràng. Ý nghĩ đoạn ác tu thiện vĩnh 

viễn  không  dứt,  cho  nên  gặp  được  cơ  duyên  bạn  mới  chịu 

nghiêm  túc  nỗ  lực  làm,  làm  hoàn  toàn  không  nghi  hoặc.  Ở 

Tịnh Độ tông, “Chánh đạo” mọi người đều vô cùng hiểu rõ, 

việc “Trợ đạo” thì quá nhiều, quá nhiều, nói mãi không hết. 

“Trợ đạo” chính là tích lũy công đức. Số mục quá nhiều thì 

260 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải cần nắm chắc cương lĩnh. Cho nên Tịnh Tông Học Hội 

thành lập, chúng tôi ở trong duyên khởi đã đưa ra năm môn 

học. Năm môn này chính là khóa mục cần thiết phải học tập 

ở trong trợ tu. 

Khóa mục thứ nhất là “Tịnh nghiệp tam phước”. 

Tịnh nghiệp tam phước trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ 

Phật tổng cộng có ba điều, mười một câu. 

-  Điều  thứ  nhất:  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. 

-  Điều thứ hai: “Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất 

phạm uy nghi”. 

-  Điều thứ ba: “Phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả, đọc 

tụng Đại thừa, khuyến tấn hành giả”. 

Phải thường xuyên nhớ kỹ, thực hiện từng giờ, phải làm 

được. 

Khóa mục thứ hai là “Lục hòa kính”. 

“Kiến  hòa  đồng  giải”  ở  trong  lục  hòa  kính,  chúng  ta  là 

phàm phu, chưa có cảnh giới cao như vậy, nên cách nhìn của 

chúng ta đối với vũ trụ, đối với nhân sinh, tất cả người, sự và 

vật đều lấy  Kinh luận làm tiêu chuẩn. Chúng ta tu Tịnh Độ, 

Kinh  mà  chúng  ta  ngày  nay  áp  dụng  là  ba  Kinh  Tịnh  Độ: 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”, 

“Kinh  A  Di  Đà”,  lấy  những  điều  mà  trong  ba  Kinh  này  nói 

làm tiêu chuẩn. Cách nghĩ, cách nhìn của chúng ta đối với tất 

cả người, sự và vật phải học tập theo ba Kinh này.  Cho nên 

Kinh không chỉ đọc qua là được, đọc suông không có lợi ích 

gì, đọc là phải biết ý nghĩa của Kinh. Sau khi ý nghĩa sáng tỏ 

rồi, phải thực hiện vào trong đời sống chúng ta. Chúng ta phải 

đem những lời dạy trong Kinh làm cho được thì Kinh này mới 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

261 

có lợi ích. Không làm được, vậy có lợi ích gì đâu? Hành vi, 

ngôn ngữ tạo tác của chúng ta đều tuân thủ theo lời giáo huấn 

ở trong Kinh điển. Phật dạy chúng ta những việc nào nên làm, 

chúng  ta  nhất  định  nghiêm  túc  nỗ  lực  làm;  những  việc  nào 

không nên làm, chúng ta nhất định không được phép vi phạm. 

Đây chính là trì giới. Chúng ta cứ dựa theo những điều trong 

Kinh đã nói là đủ rồi. Cho nên, Kinh nhất định phải học cho 

thật thuộc. Khi sáu căn của chúng ta tiếp xúc với cảnh giới sáu 

trần bên ngoài, ý nghĩ vừa khởi lên liền có thể đối chiếu với 

lời  Kinh  dạy,  cái  ý  nghĩ  này  của  ta  khởi  lên  rồi,  trong  Kinh 

Phật nói ý nghĩ này có nên khởi hay không? Nếu như ý nghĩ 

này bất thiện, ý nghĩ này không nên khởi, thì chúng ta dùng 

một câu “A Di Đà Phật” dẹp sạch đi ý nghĩ này. Nếu ý nghĩ 

này thiện, cần nên khởi, thì phải khiến cho loại niệm thiện này 

niệm niệm tăng trưởng. Công phu tu hành là dùng ở chỗ này, 

đây mới gọi là thật sự “ức niệm bất vong”. 

Chung  sống  hòa  mục  với  đại  chúng,  đôi  bên  phải  tôn 

trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, tận tâm 

tận lực cùng nhau đem Phật pháp phát huy mạnh mẽ, rộng độ 

chúng sanh. Sự nghiệp Phật pháp không phải do một người 

làm, mà đây là sự nghiệp xã hội, là sự nghiệp của toàn thể đại 

chúng. Chúng ta nhất định phải hiểu điều này. 

Trong Kinh điển nói với chúng ta: “Một Phật ra đời, ngàn 

Phật  ủng  hộ”,  có  thể  thấy  đây  không  phải  là  sự  nghiệp  của 

một người. Đây là giống như hát kịch vậy, biểu diễn trên sân 

khấu, một Phật ra đời thì người này đóng vai chính, nhất định 

còn có rất nhiều vai phụ, không có vai phụ thì vở kịch này sẽ 

không  thành.  Người  nào  đóng  vai  chính  đều  xem  là  duyên 

phận. Duyên phận của họ ở đây chín muồi thì chúng ta đề cử 

họ lên làm chủ, chúng ta toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ. Người 

làm chủ này là Phật, những người phối hợp giúp đỡ đó cũng 

262 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đều là Phật. Phàm phu chúng ta phạm khuyết điểm lớn nhất, 

đó là người nào cũng muốn vượt lên làm anh cả, người nào 

cũng  muốn  tranh  dẫn  đầu,  thế  là  hòa  hợp  tăng  đoàn  bị  phá 

hoại  rồi.  Chúng  ta  thấy  sự  thị  hiện  của  Phật  Thích  Ca  Mâu 

Ni,  Ngài  đóng  vai  chính,  những  chúng  xuất  gia  gồm  1.255 

người đóng vai phụ. Một ngàn hai trăm năm mươi lăm người 

này đều là cổ Phật tái lai. Vai biểu diễn trên sân khấu không 

giống  nhau,  nhưng  trên  thực  tế  đều  là  bình  đẳng.  Họ  diễn 

tuyệt vời biết bao, cùng một mục tiêu là rộng độ chúng sanh, 

cho nên công đức lớn như nhau, không có bên này bên kia, 

không có bên nặng bên nhẹ, chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Ở  một  khu  vực  nào  đó,  một  người  nào  đó  đặc  biệt  có 

duyên  với  khu  vực  này,  chúng  ta  bèn  đề  cử  họ  ra  làm  chủ, 

vậy  là  thuận  tiện.  Ở  Thanh  Sơn,  Malaysia  có  vị  cư  sĩ  đến 

thăm tôi. Ông có một khu đất trống khoảng mười mẫu, muốn 

cúng dường để xây đạo tràng. Tôi bèn hỏi, ở trong đồng tu có 

vị  nào  có  duyên  với  Malaysia?  Có  người  nói  với  tôi,  pháp 

duyên  của  chú  Ngộ  Toàn  ở  nơi  đó  rất  tuyệt  vời,  Malaysia 

khắp các nơi đều thích chú ấy. Tôi bèn nói với chú ấy: “Chú 

đi đi”. Có duyên thì có thể được trợ giúp. Tín đồ thích chú 

ấy,  muốn  giúp  chú  ấy,  khi  chú  làm  sẽ  dễ  dàng.  Không  có 

duyên mà đến nơi đó, nhân sự nơi đó đều đối xử không tốt, 

bạn đi sẽ rất khó khăn. Tại sao vậy? Vì không có người giúp 

đỡ bạn. Cho nên chúng ta đề cử, Phật giáo là dân chủ. Tự do 

dân  chủ  mở  cửa  là  Phật  giáo  đề  xướng  trước  nhất.  Từ  xưa 

đến nay, chấp sự ở trong tùng lâm tự viện Phật giáo, mỗi một 

năm  chọn  một  lần.  Ngày  ba  mươi  tháng  chạp,  tổng  kết  từ 

nhiệm,  toàn  bộ  từ  chức,  tuyển  cử  mới  trở  lại.  Mồng  một 

tháng giêng, chấp sự mới lên nhậm chức. Đây là dân chủ. Đề 

cử  chỉ  có  một  nguyên  tắc  là  duyên  phận,  chúng  ta  phải  coi 

trọng đạo lý này. Cho nên Phật pháp là pháp không tranh, đôi 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

263 

bên  nhất  định  không  có  tranh  luận,  nó  là  hòa  hợp,  cho  nên 

“Lục hòa kính” quan trọng biết bao. 

Phía sau là mục tiêu, phương hướng tu học của chúng ta. 

Tam học, lục độ, mười nguyện Phổ Hiền. Chúng tôi đưa ra 

năm  môn  học  này  để  làm  trợ  tu.  Sinh  hoạt,  hành  trì  của 

chúng  ta  nhất  định  không  làm  trái  ngược  lại  năm  môn  học 

này.  Thật  thà  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tịnh  Độ  thì  niệm  của 

chúng ta có căn. Có căn mới có thể sinh ra lực, cho nên phía 

sau nói “Ngũ lực”. Có căn, có lực thì đạo nghiệp mới có thể 

hoàn thành.  Nếu như  căn  cũng  không  có thì  chúng  ta trong 

một đời này, siêng năng khó nhọc tu học thế nào đi nữa cũng 

không thể có thành tựu. Đạo lý này chúng ta phải biết. Nếu 

như hiện tại tín, tấn, niệm, định, tuệ của chúng ta đều không 

có căn, thì chúng ta phải làm giáo dục có căn. Khi “mất bò 

mới  lo  làm  chuồng”,  hiện nay  vẫn  còn kịp,  chưa  muộn,  chỉ 

cần cố gắng nỗ lực. 

•  Thứ tư, “Định căn” 

Định  căn  có  thể  “nhiếp  tâm  chánh  trợ,  tương  ưng  bất 

tán”. Phía trên, chúng ta đã nói tu hành phải chánh trợ song 

tu, không chỉ là pháp môn Tịnh Độ, mà bất cứ một pháp môn 

nào,  thậm  chí  các  tôn  giáo  khác  của  thế  gian  cho  đến  pháp 

thế gian, đều có chủ tu và trợ tu (hiện tại thông thường chúng 

ta gọi là chọn tu, có chủ tu - có chọn tu). 

“Định” là gì? Tâm của chúng ta định ở nơi pháp môn tu 

học,  nhất  định  không  dễ  dàng  thay  đổi.  Đối  với  Phật  pháp 

khế nhập vào một mức độ tương đối sâu, chúng ta mới chân 

thật lý giải được Phật đã nói gì. Pháp môn bình đẳng, không 

có cao thấp. Sau khi chúng ta chọn định một môn, chân thật 

có thể làm được “một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu” thì 

định này mới có gốc. Có gốc mới có thể sinh trưởng, mới có 

thể khai hoa, kết quả. 

264 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Từ  xưa  đến  nay,  người  tu  học  không  có  thành  tựu,  tâm 

bệnh nghiêm trọng nhất chính là không có định căn; tâm của 

họ  bao  chao,  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói,  hứng  thú  của  họ  là 

nhiều phương diện, xem thấy cái này ưa thích, cái kia cũng 

ưa  thích,  mọi  thứ  đều  ưa  thích,  vì  thế  tinh  lực  và  thời  gian 

của  họ  bị  phân  tán,  nên  gọi  là  “môn  môn  thông,  môn  môn 

túng”, chỉ là lướt qua ở ngoài da, đều không thể cắm gốc. Do 

đó chúng ta nhất định phải hiểu được, “học rộng nghe nhiều” 

không  phải  là  ở  giai  đoạn  hiện  tại  này  của  chúng  ta.  Trên 

Kinh thường hay khuyên bảo “học rộng nghe nhiều”, đây là 

nói với ai vậy? Nói với Pháp Thân Bồ Tát, vào lúc đó phải 

nên  “học  rộng  nghe  nhiều”.  Còn  giai  đoạn  hiện  tại  này  của 

chúng ta  thì  không  được,  chỉ có  thể  “một  môn  thâm  nhập”, 

chỉ một môn, nương theo một pháp. 

Ngày nay chúng ta chọn Tịnh Độ, nhất là pháp “trì danh 

niệm Phật”, pháp này cần phải sanh khởi định căn, nhưng thực 

tế không dễ dàng. Vì sao vậy? Vì sự quá đơn giản, người ta 

không dễ gì tin tưởng; lý quá sâu, rất không dễ gì lý giải thấu 

triệt. Thế nhưng hiệu quả của nó rất là rõ ràng, ngay đến người 

không  biết  chữ  cũng  chân  thật  có  thể  làm  đến  lão  thật  niệm 

Phật. Chúng ta thường hay nhắc đến người thợ vá nồi - đồ đệ 

năm xưa của Lão pháp sư Đế Nhàn. Ông không có đi học nên 

không biết chữ, không hề biết thứ gì. Lão hòa thượng chỉ dạy 

ông một câu “Nam Mô A Di Đà Phật”, ông có thể thành thật 

mà  niệm.  Con  người  này  rất  cừ  khôi,  lão  sư  truyền  thụ  một 

câu Phật hiệu, ông liền có đầy đủ năm lực tín-tấn-niệm-định-

huệ. Ông tin tưởng lời của lão sư, không hoài nghi. Lão sư dạy 

ông niệm mệt rồi thì nghỉ ngơi, nghỉ ngơi xong rồi thì tiếp tục 

niệm. Đây là tinh tấn, chân thật là ngay trong hai đến sáu thời 

niệm  niệm  không  quên  Phật  hiệu,  niệm  lực  thành  tựu;  nhất 

tâm chuyên chú, không xen tạp bất cứ vọng tưởng nào, định 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

265 

lực  thành  tựu,  cho  nên  trong  ba  năm  ông  có  thể  thành  tựu, 

đứng mà vãng sanh. Có phải sau ba năm thì thọ mạng của họ 

vừa vặn đến rồi hay không? Tôi nghĩ chắc chắn không phải, 

đây là do công phu thành tựu. Rất nhiều người niệm Phật vãng 

sanh không phải là thọ mạng đến, mà công phu thành tựu rồi 

thì đi trước. Ví dụ như Pháp sư Oánh Kha của triều Tống, A 

Di  Đà  Phật  nói  với  ông,  ông  còn  đến  mười  năm  dương  thọ, 

nhưng ông không cần, ông nói: “Hiện tại con muốn đi liền với 

Ngài”, và sau ba ngày thì A Di Đà Phật đến tiếp dẫn. Đây là 

chính mình vẫn còn thọ mạng, nhưng không cần nữa. Thông 

thường công phu đạt đến trình độ này đều sẽ ra đi, tuyệt đối sẽ 

không lưu lại thế gian này. Người lưu lại thế gian này chỉ có 

một điều kiện, họ còn có duyên phận độ hóa chúng sanh. Nếu 

như có cơ duyên hóa độ chúng sanh thì không được đi, không 

có cơ duyên này thì lập tức ra đi. 

Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  ở  thế  gian,  thời  gian  trụ  thế  dài  hay 

ngắn không chút liên quan gì với các Ngài, chỉ xem cơ duyên 

giáo hóa chúng sanh; còn duyên thì ở, không duyên thì đi; đến 

đi tự do, không có chút chướng ngại nào. Chúng ta tu thành rồi 

cũng là như vậy. Cho nên “định” là vô cùng quan trọng. Chúng 

ta chọn lấy pháp môn này, sau khi chọn thì phải “định”, chắc 

chắn không hoài nghi, nhất định phải chuyên chú. 

Gần đây có không ít các đồng tu cùng hỏi tôi một vấn đề: 

“Chúng ta chuyên niệm một câu Phật hiệu, chuyên thọ trì một 

bộ Kinh Vô Lượng Thọ thì có thể vãng sanh không?”. Dường 

như họ hoài nghi cho rằng không đủ, quá ít. Có một số pháp 

sư  nói  như  vậy  không  đủ,  phải  nên  thọ  trì  nhiều  Kinh  luận. 

Đây chính là ngay tín căn cũng không có, làm sao có thể thành 

tựu? Then chốt ngay chỗ này. Chúng ta đọc được từ trên Kinh 

A Di Đà, sau khi vãng sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc 

vẫn phải tu “ngũ căn, ngũ lực, thất Bồ Đề phần, bát chánh đạo 

266 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phần”,  bạn  mới  biết  được  khóa  mục  này  quan  trọng.  Trên 

Kinh  A  Di  Đà  mở  ra  khóa  mục,  ba  khóa  phía  trước  là  “Tứ 

Niệm Xứ, Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý Túc” không có nhắc đến. 

Do  đây  có  thể  biết,  ba  khóa  phía  trước  là  ở  ngay  trong  giai 

đoạn hiện tại này chúng ta nhất định phải hoàn thành. Không 

có ba khóa mục phía trước thì không có căn. Phải biết tín-tấn-

niệm-định-huệ,  năm  loại  căn  này  là  từ  trên  nền  tảng  của  ba 

khóa  mục  trước  mà  sanh  căn.  Ngay  trong  lúc  giảng  giải, 

chúng  ta  thường  nêu  ra  để  khuyến  khích  các  đồng  tu.  Niệm 

xứ, Chánh cần, Thần túc không thể không xem trọng, vì nếu 

bạn  không  xem  trọng  thì  bạn  không  có  căn.  Chúng  ta  bình 

lặng mà quán sát, có rất nhiều người, không chỉ là đồng tu tại 

gia, mà cả đồng tu xuất gia, thậm chí đã xuất gia mấy  mươi 

năm  rồi,  nghe  được  những  thứ  bên  ngoài  tâm  vẫn  còn  dao 

động, còn do dự, không quyết. Đây là không có tín căn. 

Chúng ta đề xướng Kinh Vô Lượng Thọ, bổn hội tập này 

hy hữu khó gặp. Chúng ta biết được, đây đích thực là đệ nhất 

Kinh trong Kinh điển Đại thừa. Trong một, hai năm gần đây, 

có không ít đồng tu đến nói với tôi, bổn hội tập này có không 

ít người tổ chức để phản đối. Tôi nói, không phải họ phản đối 

bổn  hội  tập,  họ  phản  đối  một  mình  tôi.  Nếu  tôi  không  đề 

xướng  bổn  hội  tập  này  thì  không  việc  gì,  tôi  đề  xướng  một 

quyển nào, họ liền sẽ phản đối quyển đó. Họ đối với người, 

không phải đối với việc, việc này phải rõ ràng. Đối với người, 

cái gọi là “đại thọ chiêu phong”, rước lấy những phiền phức, 

đích  thực  có  không  ít  người  vì  những  lời  giảo  ngôn  này  mà 

khởi sanh nghi hoặc, lòng tin dao động. Tôi tuyệt đối sẽ không 

dao  động.  Tôi  nói,  người  trên  toàn  thế  giới  này  thảy  đều 

không tin, nhưng tôi vẫn tin tưởng, tôi tuyệt đối sẽ không dao 

động. Tôi thâm thọ lợi ích từ trên bổn Kinh này thì tôi làm sao 

có  thể  dao  động?  Hơn  nữa,  quyển  này  là  lão  sư  đích  thân 

truyền cho tôi. Tôi có lòng tin kiên định đối với lão sư, lão sư 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

267 

mới  chịu  đem  vật  này  truyền  lại  cho  tôi.  Đồng  tu  chúng  tôi 

nhiều như vậy, tại sao Ngài không truyền cho người khác? Tôi 

không có năng lực gì khác, tôi “tôn sư trọng đạo”, chính là lúc 

nhỏ  học  được  một  chút  như  vậy.  Tôn  kính  đối  với  lão  sư, 

không hoài nghi đối với lão sư, cho dù nếu có hoài nghi, tôi 

trực tiếp thỉnh giáo với lão sư, lão sư sẽ giải thích cho tôi, tôi 

không dễ gì bị người khác dao động. Đây là chỗ mạnh của tôi. 

Ngày  trước  tôi  ở  Đài  Trung  thân  cận  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh 

Nam, tôi đã hai, ba lần từng có loại nghi hoặc này. Ví dụ có 

một  số  người  hủy  báng  đối  với  lão  sư,  tôi  thỉnh  giáo  với 

Ngài; có một lần là vấn đề trên Kinh luận, Ngài nói ra, nhưng 

từ trước tôi chưa từng nghe qua, tôi hỏi Ngài, đây là ý nghĩa 

của chính Ngài hay là trong Kinh điển có căn cứ? Ngài nói 

với tôi, không phải là ý nghĩa của chính Ngài, chúng ta đọc 

Kinh  quá  ít.  Trải  qua  chỉ  điểm  của  Ngài  chúng  ta  mới  biết 

được, mỗi câu mỗi chữ đều có Kinh điển làm căn cứ, quyết 

định không dám vọng đàm. Vì vậy, tín tâm của chúng ta đối 

với lão sư càng thêm kiên cố, đạo nghiệp này mới có thể định 

đặt một chút nền tảng. 

Tôi thường nói, trên Kinh Phật cũng đã từng khuyên bảo 

chúng ta là nên “thân cận thiện tri thức”. Ai là thiện tri thức 

của ta? Người mà tôi tin sâu, không nghi đối với ông, lời của 

ông nói, tôi hoàn toàn y giáo phụng hành, người này chính là 

thiện tri thức của tôi. Thiện tri thức của tôi chưa chắc là thiện 

tri thức của bạn; thiện tri thức của bạn chưa chắc là thiện tri 

thức của người khác. Thiện tri thức không có tiêu chuẩn, là cá 

nhân  tín  ngưỡng  đối  với  đối  phương,  từ  đây  mà  quyết  định. 

Cho nên, chúng ta xem thấy trong sách xưa Trung Quốc, “Ngũ 

Đăng  Hội  Nguyên”,  đây  là  Tông  môn  (Giáo  hạ  cũng  không 

ngoại lệ), học nhân đi tham phỏng, tiếp kiến một vị thiện tri 

thức. Sau khi nói xong, vị pháp sư này rất có thể đã nói với họ 

268 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

rằng, duyên của bạn không có ở chỗ tôi, bạn nên đi đến chỗ 

nào đó, bạn nên đi thân cận một người nào đó, duyên của bạn 

ở chỗ nào đó. Họ có loại bản lĩnh này, có loại năng lực này, 

“duyên của bạn không ở chỗ của tôi, mà ở chỗ một người nào 

đó”.  Trong  văn  tự  Trung  Quốc  thường  ghi  chép  đơn  giản, 

nhưng trong tưởng tượng của chúng ta, khi nói chuyện làm gì 

mà chỉ nói mấy câu nói như vậy? Chí ít tiếp kiến cũng sẽ có 

một, hai giờ đồng hồ. Nội dung nói chuyện rất nhiều, khi hàn 

huyên thì nhất định hỏi qua bạn là người ở đâu? Bạn năm nay 

bao nhiêu tuổi? Bạn học Phật vào lúc nào? Ngày trước đã xem 

qua  sách  gì?  Đối  với  thiện  tri  thức  đương  đại,  bạn  kính 

ngưỡng,  bội  phục  nhất  là  người  nào?  Người  mà  bạn  kính 

ngưỡng  nhất,  bội  phục  nhất  thì  người  đó  có  duyên  với  bạn, 

bạn  nên  đi  đến  nơi  đó.  Không  phải  vị  pháp  sư  này  có  thần 

thông, đây chính là nói, bạn học với người mà bạn bội phục 

nhất, kính ngưỡng nhất thì nhất định bạn có thành tựu. Vì sao 

vậy?  Lời  của  họ  nói,  bạn  sẽ  phục  tùng  một  trăm  phần  trăm. 

Nếu  như  người  này  không  phải  là  người  bạn  kính  ngưỡng 

nhất, tuy vị lão sư này nói lời giống như vậy, nhưng bạn sẽ trừ 

bớt đi, không thể hoàn toàn tin tưởng, cho nên bạn không thể 

thành  tựu.  Chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý  này,  thiện  tri  thức  là 

không nhất định, nhân tố chính ngay chỗ này. 

Người chúng ta phải đeo đuổi chính là thánh nhân ngay 

trong tâm mắt của chính mình, người kính ngưỡng nhất ngay 

trong tâm mắt của mình. Lời của họ nói, thậm chí chính họ 

cũng làm  không được,  nhưng ta  đều  có thể  làm  được.  Tình 

hình  này  rất  nhiều,  người  xưa  nói:  “Thanh  xuất  ư  lam,  nhi 

thắng  ư  lam”.  Lão  sư  giảng  không  sai,  lão  sư  không  làm 

được, nhưng học trò  làm  được.  Thành  tựu  của  học  trò  vượt 

qua  lão  sư.  Ngạn  ngữ  thường  nói,  “có  học  trò  của  trạng 

nguyên, không nghe nói có lão sư của trạng nguyên”. Lão sư 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

269 

của trạng nguyên luôn luôn là một tú tài nghèo, vì sao họ có 

thể  đào  tạo  ra  học  trò  có  thể  đậu  trạng  nguyên,  còn  chính 

mình cả đời làm một tú tài nghèo? Vì họ nói mà không làm 

được, học trò học với họ đều có thể làm được, cho nên học 

trò thành tựu siêu vượt lão sư. Sự việc này xưa nay trong và 

ngoài  nước  có  quá  nhiều.  Đại  Sư  Thiên  Thai  nói  được  rất 

hay:  “Năng  thuyết  bất  năng  hành,  quốc  chi  sư  dã”.  Ngài 

nói không sai chút nào, họ nói mà chính họ không làm được. 

“Sư” là lão sư, thầy giáo tốt. “Năng thuyết hựu năng hành, 

quốc chi bảo giả”, đó là rất hy hữu vậy. Hai câu nói này của 

Đại Sư Thiên Thai nói được rất hay. 

Chúng ta phải biết, “Hành” là quan trọng hơn bất cứ thứ 

gì, không chỉ có thể nói mà còn có thể hành. Chúng ta sanh 

vào  thời  đại  này  là  một  thời  đại  bi  thảm,  hãy  bình  lặng  mà 

quán sát, đại chúng xã hội nghĩ những gì, nói ra những gì, làm 

ra là những gì? Toàn là tự tư tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, năm 

dục  sáu  trần,  tham-sân-si-mạn,  có  gì  đáng  sợ  bằng?  Hiện 

tượng này hiện đang gia tăng thêm tốc độ, gia tăng thêm tốc 

độ mở rộng, hậu quả là gì? Thông thường trong các tôn giáo 

gọi là “ngày tàn thế giới”, đây một chút mê tín cũng không có. 

Chúng  ta  rất  may  mắn,  chân  thật  là  vô  lượng  kiếp  đến 

nay tu được thiện căn phước đức nhân duyên, nên ở thời đại 

này chúng ta có thể gặp chánh pháp. Chỉ cần chúng ta kiến 

lập  ngũ  căn  thì  ngay  trong  một  đời  này  sẽ  không  gặp  nạn. 

Khi đại kiếp nạn đến, chúng ta vãng sanh Tịnh Độ, tùy thời 

có thể đi, khẳng định đi được. Thân ta lưu lại thế gian này chỉ 

vì một sự việc là trụ trì chánh pháp. Trụ trì chánh pháp là gì? 

Y theo chánh pháp tu hành, ta sống một ngày, ta tu một ngày, 

đây  gọi  là  trụ  trì  chánh  pháp,  hoằng  dương  chánh  pháp. 

Hoằng dương chánh pháp là giáo hóa chúng sanh. Chúng ta 

trụ trì cũng là hoằng dương, trụ trì là làm ra tấm gương cho 

270 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

người khác xem, cho đến trợ đạo (trợ đạo chính là đoạn tất cả 

ác, tu tất cả thiện). Tiêu chuẩn của thiện ác, tóm lại mà nói 

chính là y theo “Thập Thiện Nghiệp Đạo”. Bộ Kinh này rất 

quan trọng, mỗi câu mỗi chữ đều phải đem nó biến thành tư 

tưởng,  ngôn  hạnh  của  chính  chúng  ta,  hoàn  toàn  thực  tiễn 

ngay trong cuộc sống thường ngày của chính mình, giữ tâm 

của chúng ta không gì khác. 

“Chánh đạo” là mỗi niệm không quên A Di Đà Phật, mỗi 

niệm không quên Tây Phương y chánh trang nghiêm, đây là 

chánh đạo của chúng ta. “Trợ đạo” là mỗi niệm không quên 

chúng  sanh  khổ  nạn,  chúng  ta  phải  vì  chúng  sanh  khổ  nạn 

làm  ra  tấm  gương  tốt,  phải  làm  ra  cho  họ  xem,  giúp  đỡ  họ 

giác  ngộ.  Cách  nói,  cách  làm  này  có  vô  lượng  công  đức. 

Muốn  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  phải 

phước huệ song tu, vì nơi đó đều là “chư thượng thiện nhân 

câu  hội  một  nơi”.  “Thượng  thiện”  chắc  chắn  là  phước  huệ 

đầy  đủ viên  mãn.  Chúng ta làm  tấm  gương  cho  người khác 

xem, giáo hóa tất cả chúng sanh, đây là “phước đức”. Nhất 

tâm  xưng  niệm  A  Di  Đà  Phật  là  định  -  huệ.  Có  phước,  có 

định, có huệ thì bạn mới có thể thành tựu. 

•  Sau cùng, “Huệ Căn” 

Thập thiện thực tiễn ở trong Huệ căn thì liền có năng lực 

phân biệt thiện ác. Thế xuất thế gian thiện và ác rất không dễ 

gì  phân  biệt.  Chúng  ta  không  có  trí  tuệ  chân  thật,  luôn  luôn 

đem thiện pháp xem  thành ác pháp, đem ác pháp xem thành 

thiện pháp. Sự việc này xưa nay, trong và ngoài nước, những 

thí dụ đã quá nhiều rồi, có thể nói không thể nêu ra hết. Không 

luận  thế  xuất  thế  gian  pháp,  nếu  như  muốn  thành  tựu  thì 

không thể không có trí tuệ. Trước tiên phải có trí tuệ quán sát 

căn tánh của chính mình, việc này cần phải nên biết. Kế đến 

phải căn cứ căn tánh của chính mình mà chọn lấy pháp môn. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

271 

Sau khi chọn lấy pháp môn thì mới chọn lựa lão sư. Cái lý này 

là có tầng thứ, nếu như loạn rồi thì làm gì có thể có thành tựu? 

Năm  xưa  tôi  ở  Đài  Trung  thân  cận  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh 

Nam,  có  một  năm,  học  phủ  cao  nhất  là  Đại  Học  Đài  Loan 

thành lập một Phật Học Xã. Đây là lần đầu tiên Phật giáo Đài 

Loan  chính  thức  tổ  chức  hoằng  dương  Phật  pháp  ở  trong 

trường  đại  học,  do  lão  cư  sĩ  Châu  Tuyên  Đức  phát  khởi. 

Châu lão cư sĩ cũng rất quen với tôi, ông cũng là bạn cũ của 

Lý lão sư, tuổi tác của họ cũng gần bằng nhau. Tin tức truyền 

đến Đài Trung, lão sư Lý nghe rồi rất vui mừng. Tôi ở bên 

cạnh thầy, thái độ của tôi cũng rất là tự nhiên, lão sư liền hỏi 

tôi:  “Chú  cảm  thấy  thế  nào?”.  Tôi  nói:  “Con  cảm  thấy 

không  phải  là  một  sự  việc  tốt  lắm”.  Thầy  liền hỏi:  “Vì  sao 

vậy?  Đây  là  một  việc  tốt,  Cao  Đẳng  Học  Phủ,  phần  tử  tri 

thức học Phật, vì sao không phải là việc tốt?”. Tôi liền nói 

với lão sư: “Chính bởi vì họ là phần tử tri thức cao đẳng, có 

ảnh hưởng rất lớn đối với xã hội, vạn nhất họ học Phật nếu 

đi sai đường thì làm sao? Ai có năng lực sửa sai cho họ?”. 

Sau khi lão  sư nghe tôi nói  câu này,  thái độ của  thầy  rất  là 

nghiêm  túc,  thầy  nói:  “Đúng!”  và  thầy  quay  lại  hỏi  lại  tôi: 

“Vậy thì phải làm sao?”. Lúc đó chúng tôi ở Thư Viện Từ 

Quang, tôi nói: “Thư Viện của chúng ta có thể lợi dụng ngày 

nghỉ,  ngày  hè  để  thành  lập  lớp  đại  chuyên  Phật  học  giảng 

tòa. Chúng ta cũng triệu tập một tốp học sinh đại chuyên đến 

đây để truyền cho họ chánh pháp. Họ ở nơi đó có thiên, có 

tà, tốp học sinh này của chúng ta cùng ở với họ, hai bên có 

thể  thảo  luận”.  Thầy  nói:  “Biện  pháp  này  đúng,  tốt”.  Phật 

học  giảng  tòa  Từ  Quang  chính  như  vậy  mà  thành  lập.  Cho 

nên về sau, vào những ngày hè chúng ta liền tổ chức Phật học 

giảng  tòa  đại  chuyên.  Vì  giảng  tòa  này,  lão  sư  Lý  gần  như 

dùng  thời  gian  ba  tháng  để  nghĩ  đến  khoa  trình  giảng  dạy. 

Giảng  tòa  đại  chuyên  vào  ngày  nghỉ  là  ba  tuần  lễ  đến  bốn 

272 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tuần lễ; nghỉ đông thì thời gian tương đối ngắn, chỉ hai tuần 

lễ.  Hai  tuần  lễ  đến  bốn  tuần  lễ  này  phải  giảng  với  học  trò 

những gì? Làm thế nào đem Phật pháp hoàn toàn giới thiệu 

cho  sinh viên  đại học  chưa tiếp xúc  Phật  giáo?  Không phải 

tùy tiện mà làm, chân thật là trải qua suy xét thận trọng, chọn 

lấy khóa trình. Sau cùng chúng tôi chọn lấy sáu khóa mục. 

Khóa  thứ  nhất  chính  là  “Phật  Học  Giảng  Tòa  Thập  Tứ 

Giảng”. Môn Thập Tứ đó chính là Phật học khái luận, giống 

như “Nhận Thức Phật Giáo”. 

Khóa thứ hai là chọn “Bát Đại Nhân Giác Kinh”. Bát Đại 

Nhân Giác Kinh là Phật học khái luận trong Kinh Phật. Tuy 

Kinh  văn  không  dài  nhưng  giáo  nghĩa  của  Đại-Tiểu  thừa, 

Tánh-Tướng hai tông đều bao gồm. Cũng giống như Phật học 

khái luận trong Kinh Phật, hai loại này đều là giới thiệu Phật 

pháp.  Sau  đó  liền  nghĩ  đến  giải  môn  cùng  hành  môn.  Giải 

môn  không  ngoài  hai  tông  Tánh  -  Tướng.  Tướng  tông  thì 

chọn  lấy  “Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận”,  “Duy  Thức  Giảng 

Giải”. Tánh tông thì chọn “Tâm Kinh” (Kinh này mọi người 

thường đọc, đều rất quen thuộc). Đây là Giải môn. 

Về  “Hành  môn”,  nhà  Phật  rất  xem  trọng  “Hành  môn”. 

Liên  Xã  Phật  Giáo  Đài  Trung,  cố  danh  tư  nghĩa  chính  là 

chuyên tu Tịnh Độ, cho nên hành môn chọn lấy Phật Thuyết 

A Di Đà Kinh, đây là Tịnh tông. Ngoài ra còn chọn Phổ Hiền 

Bồ  Tát  Hạnh  Nguyện  Phẩm,  cũng  có  thể  hàm  nhiếp  tu  học 

của tất cả Đại thừa. 

Chúng  tôi  dùng  thời  gian  ba  tháng  quyết  định  sáu  khóa 

trình này. Sau khi chọn lấy khóa trình rồi, thì mời lão sư nào 

có  chuyên  môn  đối  với  giáo  trình  đó  đến  dạy.  Lão  sư  Lý 

nghiên cứu khóa trình và chọn mời lão sư, tôi đều tham dự, 

tôi  cùng  với  thầy  ở  trong  cái  phòng  nhỏ.  Những  giáo  trình 

này  phải  thảo  luận  đến  ba  tháng,  cho  nên  giảng  tòa  đại 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

273 

chuyên của thầy thành công. Đây là do không phải tùy tiện 

mà tìm đến vài người, họ ưa thích cái gì thì giảng cái đó, vậy 

thì lộn xộn hết khóa trình, không có mục đích, cho nên phải 

dùng  trí  tuệ để  chọn  lựa.  Chúng  ta  tu  học  thế  xuất thế  gian 

pháp cũng như vậy, phải có trí tuệ. 

Vấn đề thứ nhất, ta lần này đến thế gian này là để làm gì, 

các vị có nghĩ qua hay không? Năm 14 tuổi, tôi đã nghĩ đến 

vấn đề này rồi. Ta đến thế gian này để làm gì? Tại vì sao phải 

đến thế gian này? Như vậy ta mới có sự tỉnh giác. Xem thấy 

chúng sanh khổ nạn của thế gian này... Năm tôi 14 tuổi, đó là 

vào thời kỳ kháng chiến (chiến tranh bùng nổ vào năm tôi 11 

tuổi),  đến  đâu  cũng  thấy  người  dân  chạy  nạn,  không  nơi 

nương  tựa.  Tôi  đã  chứng  kiến  thảm  cảnh  đó,  nên  khiếp  sợ 

chiến tranh. Xem thấy cảnh tượng bi thảm này, phải toàn tâm 

toàn lực giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn, thì mục tiêu của 

đời người chúng ta liền xác định rồi, vì chúng sanh khổ nạn 

phục  vụ,  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  khổ  nạn  này.  Dùng 

phương  pháp  gì  để  giúp  đỡ?  Vào  lúc  đó,  tôi  chưa  tiếp  xúc 

qua tôn giáo, cho nên phương hướng đầu tiên chính là  giúp 

tất cả  chúng  sanh  giải  quyết  vấn đề  về  kinh  tế.  Đây  là  việc 

đầu tiên chúng ta phải nghĩ đến. 

Việc thứ hai, chúng ta phải biết vì sao chúng ta bị những 

khổ nạn chiến tranh; tiếp theo là nghĩ đến vấn đề hành chánh, 

vấn đề giáo dục, vấn đề ngoại giao; sau cùng thì nghĩ đến vấn 

đề  triết  học.  Từ  khi  còn  rất  nhỏ,  trong  đầu  tôi  đã  nghĩ  đến 

những vấn đề này rồi. 

Năm 26 tuổi, tôi gặp được Phật pháp, được thân cận Đại 

Sư Chương Gia. Đại Sư Chương Gia nói một câu đã tỉnh thức 

tôi, Ngài nói: “Chính trị không bằng Phật pháp. Nếu như trên 

chính trị nhỡ có một kế hoạch sai lầm thì rất nhiều người bị 

hại, còn Phật pháp là cứu thế gian, có trăm lợi mà không có 

274 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

một  hại”.  Lời  nói  này  rất  có  đạo  lý.  Tôi  đi  trên  con  đường 

Phật  giáo  này  là  do  Đại  Sư  Chương  Gia  quyết  định  cho  tôi. 

Chúng ta phải dùng trí tuệ để chọn lựa. Cả đời của tôi đi theo 

con đường này. Con đường này nhất định phải đi thông. Học 

thuật thế xuất thế gian quyết định phải nương vào lão sư. Nho 

cùng Phật đều xem trọng hiếu đạo và sư đạo. Sư đạo được xây 

dựng trên nền tảng của hiếu đạo. Xã hội hiện tại đã không còn 

sư đạo rồi, vì sao vậy? Bởi vì không có hiếu đạo. Đây là nhân 

tố tu học khó khăn thứ nhất của thế xuất thế gian pháp. 

Lúc  nhỏ,  tôi  còn  nhận  được  một  chút  giáo  dục  của  gia 

đình xưa, nên hiểu được một ít đạo lý này và có ấn tượng rất 

sâu sắc. Năm 14 tuổi, tôi rời khỏi gia đình, sống một mình, 

hiểu được sự thân cận thầy bạn, biết được tôn sư trọng đạo, 

cho  nên  trong  quá  trình  tu  học  của  đời  này  có  thể  nói  thời 

gian của tôi không có luống qua, không có lãng phí. Tôi đều 

gặp được những thiện tri thức chân thật, hơn nữa, những lão 

sư này đều là rất nhiệt tâm dạy bảo tôi. 

Thế  pháp,  Phật  pháp  không  thể  quên  gốc.  Căn  bản  của 

Phật pháp, Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời đã nói ra Kinh giáo; 

cổ thánh tiên hiền truyền dạy cho chúng ta cũng có không ít 

Kinh luận, đó là căn bản của dân tộc chúng ta. Trí tuệ và kinh 

nghiệm của những tổ tông mấy ngàn năm này nhờ vào Kinh 

điển lưu truyền lại. Ngạn ngữ thường nói: “Không nghe lời 

người  xưa,  chịu  thiệt  ở  ngay  trước  mắt”.  Ngày  nay  người 

Trung Quốc gặp phải kiếp nạn chính là chịu thiệt. Tại sao có 

thể có kiếp nạn này? Vì không nghe lời người xưa, cho nên 

mới tạo thành kiếp nạn này. Người học Phật không tin tưởng 

lời của Phật, người học Nho không tin tưởng lời của Khổng 

Tử, người học Đạo thì không tin tưởng lời của Trang Tử, vậy 

thì phải chịu thiệt rồi, thế gian liền có kiếp nạn đến, sự việc 

chính là như vậy. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

275 

“Lời  người  xưa”  chính  là  giáo  huấn  của  cổ  thánh  tiên 

hiền,  là  học  vấn  chân  thật,  trí  tuệ  chân  thật.  Bạn  thử  nghĩ 

xem, nó đã truyền mấy ngàn năm rồi? Trong mấy ngàn năm 

này có bao nhiêu người xem qua? Nếu như nó không phải là 

chân lý thì sớm đã bị đào thải rồi, làm sao có thể lưu truyền 

đến ngày nay? Cho nên lưu truyền lại mấy ngàn năm đều là 

trí  tuệ  chân  thật,  giáo  huấn  tốt  nhất.  Hôm  nay  chúng  ta  nói 

đến “Huệ căn”, đây là huệ căn của người Trung Quốc chúng 

ta. Phật pháp Đại thừa truyền đến Trung Quốc đã hoàn toàn 

Trung Quốc hóa, đích thực có thể biến thành Phật pháp của 

chúng ta rồi. Chúng ta xem thấy chú sớ trong Kinh luận của 

tổ sư đại đức, có thể nói là đã đem học thuyết của Nho gia, 

Đạo gia, Bách Gia Chư Tử đều dung hội quán thông ở trong 

Phật pháp, trở thành một chỉnh thể của trí tuệ. Điều này khó 

được. Chúng ta không có trí tuệ thì chúng ta không có năng 

lực  chọn  lấy  con  đường  này;  không  có  trí  tuệ  thì  chúng  ta 

không  thể  nào  thân  cận  minh  sư,  bạn  lành,  chúng  ta  cũng 

không  hiểu  được  dùng  thái  độ  gì  để  học  tập.  Nếu  như  vẫn 

phải tùy thuận tập khí của chính mình thì chắc chắn thất bại. 

Cho nên tôi thường hay khuyến khích các đồng tu, chúng ta 

là  phàm  phu,  vẫn  chưa  minh  tâm  kiến  tánh,  cũng  chính  là 

nói, chúng ta vẫn chưa siêu việt mười pháp giới, vào lúc này 

chỉ có một con đường chánh lộ là nương tựa Phật Bồ Tát; tùy 

thuận  giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát;  tùy  thuận  giáo  huấn  của 

thánh nhân; quyết định không thể tùy thuận vọng tưởng tập 

khí  của  chính  mình.  Phải  buông  xả  vọng  tưởng  tập  khí  của 

chính mình, tùy thuận giáo huấn của Phật Bồ Tát. Giống như 

đi  đường  vậy,  ta  không  quen  thuộc  đường  đi,  Phật  Bồ  Tát 

biết  rõ đường  đi,  các  Ngài  đi  ở  phía trước,  ta ở  phía sau đi 

theo các Ngài thì nhất định không sai. Đến lúc nào chúng ta 

quen thuộc đường rồi thì có thể không cần theo các Ngài. Khi 

chính mình còn không biết đường, nếu không đi theo người 

276 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

dẫn đường, tùy theo ý của chính mình mà đi, thì không biết là 

đi  đến  nơi  đâu.  Đạo  lý  này  luôn  phải  hiểu.  Phải  có  thái  độ 

học  tập  tốt,  thành  tựu  chính  mình.  Thành  tựu  chính  mình 

chính là thành tựu chúng sanh. 

Chư Phật Bồ Tát, tổ sư đại đức hy vọng mỗi mỗi chúng ta 

ở ngay trong cuộc sống đều có thành tựu thù thắng. Các Ngài 

cả  đời  tu  trì,  giảng  Kinh  nói  pháp,  trước  tác  diễn  thuật  lưu 

truyền cho hậu thế, mục đích ở đâu? Quyết không phải tuyên 

dương  chính  mình,  mà  chỉ  có  một  mục  tiêu không ngoài  là 

giúp  đỡ  hậu  học  thể  giải  đại  đạo,  khế  nhập  cảnh  giới  chư 

Phật, không hề có chút tâm riêng tư, không hề biên kiến, đây 

gọi  là  chân  thiện  tri  thức.  Việc  này  khiến  cho  chúng  ta  từ 

trong nội tâm lưu lộ ra sự cung kính kiền thành. 

“Huệ căn” là từ “Định căn” phát lộ ra. Ngũ căn Tín - Tấn 

- Niệm - Định - Huệ cũng giống như năm tầng lầu vậy, Tín là 

tầng thứ nhất, Tấn là tầng thứ hai, Niệm là tầng thứ ba, Định 

là tầng thứ tư, Huệ là tầng thứ năm. Không có tầng thứ tư thì 

làm gì có tầng thứ năm? Do đây có thể biết, Huệ căn không 

dễ dàng. “Tín căn” từ chỗ nào mà xây dựng? Tín căn từ ba 

khóa mục, 12 đạo phẩm phía trước mà xây dựng. Vậy chúng 

ta ngay trong một đời này nếu muốn thành tựu mà không y 

theo phương pháp cũ thì không được. Đây là phương pháp cũ 

Phật giáo  hóa  chúng  sanh,  mấy  ngàn năm  thành tựu, không 

luận  tại  gia  hay  xuất  gia,  đều  là  y  theo  phương  pháp  cũ  để 

thành tựu. Phàm hễ làm theo những cái mới đều là thất bại. 

“Phật Phật đạo đồng”, Phật Phật đều đi một con đường. Vấn 

đề này hy vọng chúng ta phải nghĩ nhiều. Phát tâm học Phật, 

theo  Phật  học  tập,  y  theo  giáo  huấn  của  Phật  Đà,  y  giáo 

phụng hành, đây gọi là chân thật học Phật. 


*********** 


L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

277 

Giíi thiÖu vÒ “NéI §IÓN TU HäC YÕU LÜNH” 



Bắt đầu từ hôm nay, chúng ta lợi dụng thời gian nửa giờ 

này trong ba ngày liên tục để bàn một chút về “Nội Điển Tu 

Học Yếu Lĩnh”. Ba lần, tổng cộng là một giờ rưỡi, thời gian 

không dài. Bài văn này tôi trước đây đã từng giảng rồi, bên 

này có. Bài giảng ký này quí vị có thể làm tham khảo. 

Học  thuật  của  chúng  ta  có  rất  nhiều  quan  niệm  không 

giống  như  người  nước  ngoài.  Thông  thường  mà  nói,  đây  là 

do  cơ  sở  văn  hóa  không  giống  nhau.  Tại  sao  Trung  Quốc 

trong khoảng 2.000 năm nay gặp phải khổ nạn lớn như vậy? 

Thế hệ này của chúng ta không phải không có người thông 

minh. Tôi đã từng tiếp xúc rất nhiều học giả, họ đều là những 

nhân  vật  tài  ba.  Cổ  nhân  có  câu:  “Không  tại  vị,  đừng  mưu 

chánh sự”, dùng Phật pháp để nói, những người này có trí tuệ 

nhưng không có phước báo, phước báo không đủ. Tuy họ có 

đức  hạnh,  có  học  vấn,  có  trí  tuệ,  nhưng  họ  không  tại  vị, 

không  có  quyền,  nên  họ  không  thể  thúc  đẩy  sự  nghiệp  lớn 

được, vì thế họ chỉ có thể đi dạy ở trong trường học, rất khó 

phát huy năng lực của họ. 

Trong lịch sử Phật giáo chúng ta, Đạt Ma Tổ sư quả thật 

là một người tu hành chứng quả, Ngài đến Trung Quốc cũng 

là không có quyền thế, không thể khởi tác dụng. Không thể 

nói không thể khởi tác dụng thì người này là bất tài. Tuy họ 

không  có  năng  lực  nhưng  chỉ  cần  có  một  người  có  thể  kế 

thừa  họ,  như  Thiền  tông  truyền  đến  đời  thứ  sáu  là  Lục  Tổ 

Huệ  Năng  có  được  sự  hộ  trì  của  Pháp  sư  Ấn  Tông  đã  đem 

Thiền tông phát huy mạnh mẽ. Cho nên, người hộ trì vô cùng 

quan trọng. Nếu như Lục Tổ không có sự hộ trì của Ấn Tông 

thì  thành  tựu  của  Ngài  cùng  lắm  là  giống  như  Hòa  thượng 

Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn. Cho nên hoằng pháp với hộ pháp phải 

278 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phối  hợp  thật  mật  thiết  thì  Phật  pháp  mới  có  thể  phát  huy 

mạnh  mẽ.  Ở  trong  đây  đều  phải  có  trí  tuệ  chân  thật,  người 

hoằng  pháp  có  trí  tuệ,  người  hộ  pháp  cũng  phải  có  trí  tuệ. 

Người hộ pháp không có trí tuệ thì không biết tốt xấu, không 

biết nhìn người. 

Đại  Sư  Huệ  Năng  khiêm  tốn.  Phàm  là  người  thật  sự  có 

đức hạnh, có học vấn, bất kể thế gian hay xuất thế gian, bạn 

hãy nhìn từ sự khiêm kính. Đối với bất kỳ người nào, họ cũng 

khiêm tốn, cung kính, vậy mới thật sự là người có đức hạnh, 

có  học  vấn.  Người  có  thái độ ngạo  mạn,  trong  “Luận  Ngữ”, 

Khổng Lão Phu Tử cũng nói, giả như người này tài hoa của họ 

giỏi giống như Chu Công, “Thị kiêu thả lận, kỳ dư tắc bất túc 

quán  dã”,  nhìn  thử  họ,  người  này  ngạo  mạn,  kiêu ngạo,  bỏn 

xẻn thì thôi vậy, miễn bàn những thứ khác, đó là giả, không 

phải  thật.  Cho  nên  phải  thật  sự  có  hiểu  biết,  thật  sự  có  tu 

dưỡng. Tôi học Phật gần 50 năm, tổng kết của 50 năm này là: 

“Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Chánh  Giác,  Từ 

Bi”. Người thật sự có thành tựu thì nhất định sẽ có hiện tượng 

này, chúng ta thường nói “khí tượng”, cũng có người nói “bầu 

không khí”. Khi bạn tiếp xúc với họ, bạn có thể tỉ mỉ quan sát 

được.  Cho  nên  gần  gũi  thiện  tri  thức  là  rất  quan  trọng,  tiếp 

nhận bầu không khí hun đúc này của thiện tri thức, đối với sự 

tu học của bản thân chúng ta sẽ có sự giúp ích rất lớn. 

Nếu tin tưởng nền học thuật Trung Quốc thì người nước 

ngoài tụt hậu rất xa. Đây là lời chân thật. Chúng ta chưa tiếp 

xúc ngoại quốc, cho nên có tâm lý sính ngoại. Chúng tôi đi ra 

nước ngoài một chuyến, đã ở nước ngoài mấy chục năm, nên 

hiểu  rõ  triệt  để  về  họ,  họ  kém  rất  xa  so  với  những  thứ  của 

Trung Quốc. Ngày nay cái mà Trung Quốc không bằng họ là 

gì? Họ có súng trường, đại pháo, khoa học kỹ thuật cao, tức 

là trên tay họ đang cầm vũ khí hủy diệt thế giới, những thứ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

279 

này họ hơn hẳn chúng ta. Ngoài những thứ này ra, văn hóa 

đạo  đức  họ  không  thể  sánh  với  chúng  ta.  Họ  cũng  biết  con 

đường này sẽ bế tắc. Hiện nay, họ muốn học những thứ của 

Trung Quốc. Ở nước Mỹ, trong những đại học nổi tiếng đều 

có khoa Hán Học, vô cùng nghiêm túc nghiên cứu học thuật 

Trung  Quốc.  Nhưng  người  Trung  Quốc  chúng  ta  thì  sao? 

Hơn  200  năm  nay  bị  người  nước  ngoài  ức  hiếp,  đã  mất  đi 

lòng tự tin dân tộc, cho rằng những thứ cũ của Trung Quốc 

đều là lạc hậu; cho rằng sở dĩ Trung Quốc gặp phải điều tủi 

nhục,  tai  nạn  lớn  như  vậy  đều  là  do  học  thuyết  cổ  xưa  của 

Trung  Quốc  gây  nên.  Đây  là  tư  tưởng  sai  lầm.  Hiện  nay 

người nước ngoài học những thứ của Trung Quốc, tương lai 

người Trung Quốc lại học với người nước ngoài, vĩnh viễn đi 

phía sau người nước ngoài. 

Nhà  Phật  dạy  học  từ  xưa  đến  nay,  nhân  tài  giảng  Kinh 

hoằng pháp là được bồi dưỡng ra từ trong những buổi giảng 

nhỏ, hoàn toàn không giống với Viện Phật Học hiện nay. Tôi 

từng làm ở Viện Phật Học, từng dạy tại Viện Phật Học, sau 

này giác ngộ nên không làm nữa. Viện Phật Học mời tôi làm 

thầy  giáo,  tôi  tuyệt  đối  không  đi.  Tại  sao  vậy?  Nếu  tôi  vào 

Viện Phật Học, tôi cảm thấy tôi có lỗi với học trò. Ở trong 

Viện  Phật  Học  chắc  chắn  không  thể  bồi  dưỡng  ra  nhân  tài 

được, vì môn học quá nhiều, tâm lực tán loạn, tinh thần, tâm 

lực, thời gian của bạn đều bị phân tán, đều bị lãng phí mất. 

Lần  cuối  cùng  tôi  dạy  Viện  Phật  Học  là  ở  Phật  Quang 

Sơn.  Khi  Phật  Quang  Sơn  vừa  mới  mở,  Pháp  sư  Tinh  Vân 

mời tôi làm chủ nhiệm giáo vụ. Vào lúc đó thầy có hơn 100 

học sinh. Tôi dùng phương pháp của tôi để dạy, thầy không 

tán thành.  Vào  lúc đó,  trong tâm  tôi suy  nghĩ,  hơn 100  học 

sinh này, cứ ba học sinh chia thành một tổ, chuyên công một 

bộ Kinh luận; sau 10 năm, những học sinh này là chuyên gia 

280 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hàng  đầu  của  thế  giới.  Pháp  sư  Tinh  Vân  nói,  ý  tưởng  này 

của thầy rất hay, nhưng như vậy thì không giống Viện Phật 

Học, không giống trường học. Tôi nói, trường học không thể 

bồi  dưỡng  ra  loại  nhân  tài  này  được.  Thầy  cũng  biết.  Do  ý 

kiến không hợp, tôi bèn từ chức, không làm nữa. Tôi nói dạy 

học như vậy là lãng phí thời gian, thà tôi đến trường dạy học. 

Cho nên tôi từ chối công việc ở chỗ thầy, đi đến đại học Văn 

Hóa đảm nhiệm chức giáo sư. Trường đại học Văn Hóa được 

nhà nước thừa nhận, tư cách và trải nghiệm của giáo sư đại 

học trong tương lai có lẽ còn có lợi ích đối với tôi. Quả nhiên 

hữu  dụng,  khi  tôi  đến  nước  Mỹ  xin  lưu  trú,  họ  vừa  thấy  là 

giáo sư đại học thì lập tức phê chuẩn, rất hữu hiệu. Cho nên 

nhà Phật dạy học có cách giáo dục riêng, điều này phải biết, 

cổ nhân chúng ta gọi đây là “Sư thừa”. 

Năm xưa Pháp sư Diễn Bồi ở nơi đây, thầy với tôi là bạn 

bè tốt, chúng tôi đều là pháp sư giảng Kinh, cho nên có một 

loại tình cảm đặc thù. Thầy đã từng có một lần nói qua với 

tôi rằng: “Huynh thử xem, những pháp sư giảng Kinh ở hải 

nội, hải ngoại của chúng ta, kể cả huynh trong đó, có người 

nào là xuất thân từ Viện Phật Học đâu! Toàn là tiếp nối từ xa 

xưa, chúng ta gọi là xuất thân từ lớp gia giáo”. Đạo lý này 

chúng ta phải biết. 

Tôi đến nơi này, cư sĩ Lý Mộc Nguyên vô cùng phối hợp 

với tôi. Chúng tôi lập lớp bồi dưỡng theo phương pháp này. 

Ở khóa thứ nhất, các bạn học không hiểu rõ về phương pháp 

của  chúng  tôi  nên  không  thể  tiếp  nhận,  đã  xôn  xao  bàn  tán 

suốt một tháng rưỡi. Thời gian ba tháng đã đi qua một nửa. 

Sau  một  tháng  rưỡi  họ  mới  hối  hận,  người  nào  người  nấy 

khóc rưng rức. Pháp sư Thành Hưng biết sai rồi, đã khóc ba 

ngày.  Cách  dạy  của  chúng  tôi  không  giống  với  Viện  Phật 

Học.  Viện  Phật  Học  quả  thật  đúng  là  có  lỗi  với  người. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

281 

Phương pháp của chúng tôi là phương pháp dạy học tư thục 

cổ xưa của Trung Quốc, dạy học cá biệt. Tôi học Kinh giáo 

với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam là dạy học cá biệt. Thầy dạy học 

là  chia  tổ,  cứ  hai  học  sinh  thành  một  tổ,  học  một  bộ  Kinh. 

Giảng  đường  hơn  hai  mươi  người,  hai  người  học  một  bộ 

Kinh thì hai người này ngồi ở phía trước, ngồi ngay đối diện 

với thầy, những bạn học còn lại ngồi bên cạnh lắng nghe. Hai 

người này sau khi học xong một bộ Kinh, lại đổi hai người 

khác lên. Dạy kiểu như vậy. Yêu cầu của thầy là sau khi học 

xong bộ Kinh này thì bắt buộc bạn phải lên bục giảng cho đại 

chúng nghe. Thầy cũng ngồi đó. Thầy gật đầu rồi thì bộ Kinh 

này bạn mới được xem là học xong. Sau khi học xong, yêu 

cầu bạn phải tiếp tục không ngừng giảng qua mười lần nữa 

thì bộ Kinh này bạn mới được xem là có căn bản. “Quen rồi 

sẽ  thông  thạo”,  thành  thục  rồi  sẽ  biến  thành  cái  của  mình. 

Một bộ Kinh chưa được thành thục thì nhất định không được 

phép  học  bộ  Kinh  thứ  hai.  Các  bạn  nhìn  thấy  trong  diễn 

giảng của tôi, tôi theo thầy Lý Bỉnh Nam học Phật năm năm. 

Sau  hai  năm  học  với  thầy,  tôi  mới  xuất  gia.  Những  vị  thầy 

mà tôi đã theo học, quả thật đều là thiện tri thức hàng đầu, vô 

cùng hiếm có. Tôi có duyên phận này có thể gần gũi. Các vị 

thầy đối với tôi đều là dạy học cá biệt. 

Ban đầu tôi học triết học ở Đài Loan với tiên sinh Phương 

Đông  Mỹ,  Phật  pháp  là  do  thầy  giới  thiệu  cho  tôi.  Thầy 

Phương chỉ dạy tôi là dùng tâm đặc biệt. Nguyên nhân do đâu 

vậy? Tôi có tâm nguyện ham học, cũng có năng lực học tập và 

trước đây chưa từng học bao giờ. Học trò như vậy thì thầy sẽ 

đặc biệt coi trọng, chưa từng học, là một tờ giấy trắng nên dễ 

dạy. Vào thời đó, bản thân tôi còn có công việc, mục đích chỉ 

là  hy  vọng  đến  trường  để  học  dự  thính,  nhưng  thầy  không 

chấp nhận, không đồng ý. Thầy nói với tôi: “Trường học hiện 

nay, thầy không ra thầy, trò không ra trò. Nếu như  anh đến 

282 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trường để học, anh sẽ vô cùng thất vọng”. Tôi nghe xong lời 

nói này của thầy, cho rằng thầy hoàn toàn từ chối rồi, nên lúc 

đó trong lòng rất buồn bã. Cuối cùng, thầy an ủi tôi, thầy nói: 

“Như thế này thì tốt hơn, mỗi chủ nhật hàng tuần đến nhà tôi, 

tôi  sẽ  dạy  cho  anh  hai  giờ”.  Điều  này  là  ngoài  sức  tưởng 

tượng của tôi. Về sau, qua bao nhiêu năm, chúng tôi hiểu rõ 

phương pháp dạy học cổ xưa của Trung Quốc, tôi mới sáng tỏ. 

Đến học ở trường, bạn nhất định sẽ quen biết rất nhiều thầy 

cô, quen biết rất nhiều bạn học, đầu óc của bạn sẽ loạn, vì bạn 

tiếp xúc rất nhiều thứ. Thầy vĩnh viễn gìn giữ sự thanh bạch 

của bạn, không để bạn bị ô nhiễm, một mình thầy dạy, bạn chỉ 

nghe mỗi một mình thầy, vậy mới có thể thành tựu. Thầy nhất 

định chịu trách nhiệm với học trò, đem những điều hiểu biết 

của thầy truyền cho thế hệ tiếp đó. Cổ nhân chúng ta gọi đây 

là “Truyền nhân”. Chúng tôi làm sao không cảm kích? Tại sao 

họ không tuyển chọn bạn học khác để làm truyền nhân vậy? 

Vì diện tiếp xúc của các bạn học khác quá rộng, họ thấy quá 

nhiều  thứ,  tư  tưởng  đã  bị  ô  nhiễm  rồi,  muốn  đem  những  ô 

nhiễm này trừ sạch nữa thì vô cùng khó khăn. “Vào trước là 

chủ”, họ có thành kiến trong đó. Gặp phải người như vậy thì 

chỉ  có  dạy  họ  tùy  duyên,  chứ  tuyệt  không  chuyên  tâm  một 

lòng chỉ dạy họ, rất khó sửa trở lại. Có được một người thật sự 

thanh bạch, chưa từng bị ô nhiễm, học trò này khó tìm, thật sự 

là khả ngộ bất khả cầu. 

Sau  khi  thầy  giới  thiệu  Phật  pháp  cho  tôi,  tôi  mới  biết 

Phật pháp hay. Thầy xem Phật pháp là triết học cao nhất trên 

thế gian. Thế là tôi bèn học Kinh Phật. Tôi học Kinh khoảng 

một tháng thì được gặp Đại Sư Chương Gia. Tôi theo Đại Sư 

ba  năm.  Trong  ba  năm  học  Kinh  này,  tôi  tiếp  nhận  Đại  Sư 

Chương Gia chỉ dạy. Ngài là đại đức của Mật tông, cho nên 

tôi  đối  với  thường  thức  của  pháp  Mật  tông  cũng  biết  khá 

phong phú. Ngài hoàn toàn không yêu cầu tôi học Mật. Sau 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

283 

ba năm thì Ngài vãng sanh. Sau đó một năm, tôi gần gũi lão 

cư sĩ Lý Bỉnh Nam. Vào cửa lão cư sĩ, yêu cầu của thầy đối 

với tôi có ba điều kiện:  

Điều kiện thứ nhất: Nghe Kinh chỉ được phép nghe mỗi 

một mình thầy. Ngoài thầy ra, đều không được phép nghe bất 

kỳ pháp sư, đại đức nào khác. 

Điều  kiện  thứ  hai:  Bất  luận  đọc  sách  gì,  nhất  định  phải 

báo cáo với thầy, phải được sự đồng ý của thầy, không được 

thầy đồng ý thì sách Kinh cũng không được phép đọc. 

Điều kiện thứ ba: Trước đó, tôi đã theo tiên sinh Phương 

Đông Mỹ một năm, theo Đại Sư Chương Gia ba năm. Thầy 

nói, những điều mà anh học mấy năm trước đây, tôi thảy đều 

không thừa nhận, nhất loạt vứt bỏ. Anh đến chỗ tôi phải học 

lại từ đầu. 

Ba điều kiện này chúng tôi lúc đó nghe xong cảm thấy thầy 

quá  tự  phụ,  dường  như  quá  ngạo  mạn,  không  coi  ai  ra  gì. 

Nhưng  vì  lúc  chưa  tiếp  xúc  với  lão  cư  sĩ,  tôi  rất  ngưỡng  mộ 

thầy, nên đến cuối cùng tôi đồng ý với yêu cầu của thầy. Sau 

khi đáp ứng, thầy bảo với tôi, những yêu cầu này có thời hạn 

năm năm, trong năm năm tuyệt đối phải tuân thủ ba điều kiện 

này. Theo thầy trong thời gian mới ba tháng, tôi đã cảm giác 

thấy có hiệu quả. Tại sao vậy? Phiền não nhẹ, trí tuệ tăng. Thầy 

bảo bạn không được phép nghe, không được xem những cái đó 

là che mắt bạn lại, che tai bạn lại. Vọng niệm của bạn ít rồi thì 

phiền não nhẹ, trí tuệ tăng, bất luận xem cái gì cũng cảm thấy 

thông minh hơn trước. Sau nửa năm mới biết phương pháp này 

tuyệt diệu, cho nên sau năm năm, tôi nói với lão sư: “Con xin 

tuân thủ thêm năm  năm nữa”. Thầy gật đầu.  Tôi tuân  thủ lời 

giáo huấn của thầy mười năm. Đây chính là học với một người. 

Học với một người là đi một con đường, vị thầy này nhất định 

dắt bạn đi, thành tựu bạn. Bạn học với hai vị thầy là đi hai con 

284 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đường, học ba vị thầy là ở ngã ba, học bốn vị thầy là ở ngã tư. 

Viện Phật Học nhiều thầy như vậy, thảy đều lên dạy bạn, chúng 

ta rốt cuộc học được  cái gì? Cho nên bốn năm học xong rồi, 

chẳng qua là thường thức Phật học mà thôi. Đối với “đạo”, đối 

với “học” thật sự là chẳng thành tựu gì cả. 

Chúng tôi học với thầy Lý theo phương pháp này. Thầy dạy 

học trò, cứ hai học trò học một bộ Kinh. Thời gian học một bộ 

Kinh là một tháng. Thầy dạy hai bạn học này, tôi ở bên cạnh 

lắng nghe, nghe hiểu rồi, tôi đã học hiểu rồi. Tôi đã sống ở Đài 

Trung một năm ba tháng. Trong mười lăm tháng, nghe thầy dạy 

bạn học giảng Kinh, tôi đã nghe mười ba bộ. Mười ba bộ này, 

tôi đều biết giảng cả. Cho nên, sau này tôi vừa xuất gia liền dạy 

ở Viện Phật Học. Ở Viện Phật Học, một học kỳ mới dạy một 

bộ Kinh, tôi dạy họ ba năm, dạy họ tốt nghiệp rồi, sở học của 

tôi  một  nửa  vẫn  chưa  dùng  đến.  Phương  pháp  này  thành  tựu 

nhanh, thành tựu chắc chắn. Lời cổ nhân nói không sai: “Một 

Kinh  thông,  tất  cả  Kinh  thông”.  Tôi  ở  Đài  Trung  mười  năm, 

tiếp  nhận  thầy  Lý  hướng  dẫn,  chỉ  dạy  tôi  giảng  Kinh,  không 

phải  tôi  nghe  thầy  dạy  người  khác.  Tôi  học  với  thầy,  trong 

mười năm chỉ học năm bộ. Trong năm bộ Kinh, bộ đầu tiên tôi 

học với thầy là “Kinh A Nan Hỏi Phật Việc Tốt Xấu”. Đây là 

Kinh Tiểu thừa, chỉ có bốn tờ giấy, phân lượng rất ít. Bộ thứ 

hai học với thầy là “Kinh Phật Thuyết A Di Đà”. Bộ thứ ba là 

“Phẩm  Hạnh  Nguyện  Bồ  Tát  Phổ  Hiền”.  Bộ  thứ  tư  là  “Kinh 

Kim Cang”. Bộ thứ năm là “Kinh Lăng Nghiêm”. Ở dưới hội 

của thầy mười năm, tôi đã học được nhiều thứ như vậy. Nhưng 

với nhiều thứ như vậy, nếu như ở Viện Phật Học thì một năm 

đã học xong rồi. Tôi ở chỗ đó dùng công phu mười năm. 

Khi thầy Lý giảng Kinh Hoa Nghiêm, tôi đã rời khỏi Đài 

Trung rồi. Bộ Kinh này là do tôi khải thỉnh. Chúng tôi gồm 

tám người bạn học thỉnh Ngài giảng Kinh. Tôi đến Đài Trung 

để nghe Ngài giảng. Dựa vào nền tảng trên, tám mươi quyển 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

285 

“Hoa  Nghiêm”,  tôi  chỉ nghe  một quyển, nên  khi trở về  Đài 

Bắc,  toàn  bộ  Kinh  Hoa  Nghiêm  tôi  đã  biết  giảng  rồi.  Kinh 

Pháp  Hoa  tôi  chưa  nghe,  nhưng  xem  qua  một  chút  thì  tôi 

cũng biết rồi. Biết một bộ rồi thì tất cả đều biết, đây gọi là 

biết học. Không thể nói, tôi học một bộ thì chỉ hiểu một bộ, 

cái đó có lợi ích gì, trí tuệ của bạn chưa có mở. Trí tuệ mở 

rồi, pháp thế xuất thế gian đều thông đạt cả. Điều này là quan 

trọng hơn hết. 

Bài  văn  “Nội  Điển  Tu  Học  Yếu  Lĩnh”  này  không  dài. 

Vào dịp tết âm lịch năm thứ 56 Dân Quốc, công nguyên năm 

1967,  tôi  đã  ở  mấy  ngày  tại  Chùa  Long  Hưng  Tả  Doanh  - 

Cao Hùng, ăn tết trong chùa. Đây là đạo tràng của tỳ kheo ni. 

Trụ trì là pháp sư Thiên Ất. Năm ấy tôi tu học tại Đài Trung, 

bà giúp đỡ cho tôi rất nhiều, cung cấp viện trợ về mặt kinh tế 

cho tôi. Bà hỏi tôi, cách học Kinh giáo phải như thế nào? Tôi 

viết ra bài văn này. Sau khi viết xong, đã ba lần giải thích với 

họ (ba lần có lẽ là sáu tiếng đồng hồ, một lần hai tiếng). Sau 

đó  tôi  mang  bài  văn  này  đến  Đài  Trung,  đưa  cho  thầy  Lý 

xem. Lý lão sư căn dặn in tặng cho các bạn học giảng Kinh 

của chúng tôi làm tham khảo (lúc đó là in dầu). Đây là Lý lão 

sư khẳng định. Bài văn này tôi chia thành bốn đoạn là Giáp, 

Ất, Bính, Đinh. Đoạn thứ nhất nói về mục đích của học giáo, 

đoạn  thứ  hai  nói  về  thái  độ  của  học  giáo,  đoạn  thứ  ba  nói 

phương pháp của học giáo, đoạn thứ tư nói quả dụng của học 

giáo (kết quả của nó, tác dụng của nó). 

Hiện nay chúng ta ở lớp bồi dưỡng chỉ có thể truyền thụ 

cho  bạn  học  phương  pháp.  Nói  thật  ra,  phương  pháp  hoàn 

toàn không phải là quan trọng nhất. Trong quá trình tu học, 

dạy học, tỉ lệ của phương pháp chẳng qua chỉ chiếm 10% mà 

thôi  (tức  là  một  phần  mười).  Chúng  ta  có  thể  có  thành  tựu 

hay  không,  chín  phần  mười  là  ở  thái  độ  tu  học.  Sở  dĩ  thời 

286 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

gian tôi ở Đài Trung hoàn toàn không dài mà có thể gặp được 

nhiều  thiện  tri thức như vậy,  họ đối xử với  tôi  với  con  mắt 

khác,  không  có  gì  khác,  đó  chính  là  thái  độ  tu  học  của  tôi 

không giống như những bạn học khác. Tôi có tâm chân thành 

tu học. Cho nên chân thành có thể cảm thông, có thể cảm ứng 

đạo giao với thầy. 

Chúng ta xem “Nội điển tu học yếu lĩnh”. 



Nội dung của “NỘI ĐIỂN TU HỌC YẾU LĨNH” 

1.  Đoạn  thứ  nhất,  mục  đích  nghiên  cứu  Kinh  giáo 

của chúng ta là gì? 

“Giáp,  cổ  vân  thành  Phật  Pháp  Hoa,  khai  tuệ  Lăng 

Nghiêm, tất cụ tuệ giải, thỉ năng phá mê khai ngộ, tất chân 

phá  mê  quan,  thỉ  khẳng  phóng  hạ,  nhiên  hậu  nhất  tâm 

niệm  Phật,  cầu  nguyện  vãng  sanh,  viên  thành  đạo  quả, 

phục  hà  nghi  yên,  thị  vi  toản  nghiên  quần  Kinh  chi  mục 

đích giả”. 

Đoạn đầu này nói rõ mục đích nghiên cứu Kinh giáo của 

chúng ta là gì. Mục đích chính là để thành đạo vô thượng, mà 

thành  đạo  vô  thượng  nhất  định  phải  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Tại 

sao vậy? Cầu sanh Tịnh Độ thì thời gian thành đạo vô thượng 

được rút ngắn. 

Nếu như không cầu sanh Tịnh Độ mà muốn thành đạo vô 

thượng, Phật ở trong Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta rất 

rõ  ràng,  từ  Bồ  Tát  Sơ  Trụ  Viên  Giáo  tu  đến  Pháp  Vân  Địa 

(quí vị phải nhớ kỹ, Pháp Vân Địa chính là Bồ Tát Thập Địa, 

Đẳng  Giác  vẫn  không  tính)  cần  phải  tu  hành  ba  A-tăng-kỳ 

kiếp. Điều này trong Kinh Phật nói rất rõ ràng. 

A-tăng-kỳ  kiếp  thứ  nhất  hoàn  thành  quả  vị  tam  hiền  là 

thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

287 

A-tăng-kỳ kiếp thứ hai gồm bảy quả vị, từ sơ địa đến thất 

địa. 

A-tăng-kỳ  kiếp  thứ  ba  gồm  ba  quả  vị,  chính  là  bát  địa, 

cửu địa, thập địa. 

Chúng  ta  tự  mình  phải  suy  nghĩ  thật  kỹ,  bạn  đi  thông 

thường,  không  cầu  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  thời  gian 

trước khi bạn chưa chứng được Sơ Trụ Viên Giáo đều không 

tính. Ba đại A-tăng-kỳ kiếp là từ Sơ Trụ Viên Giáo đến Pháp 

Vân Địa. Nhưng tu pháp môn Tịnh Độ cầu sanh Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, thời gian sẽ rút ngắn, mức độ rút ngắn rất 

lớn.  Cho  nên  đây  là  một  pháp  môn  không  thể  nghĩ  bàn, 

chúng ta phải nhận thức rõ ràng. Người mà không cầu sanh 

Tịnh  Độ,  nói  thật  ra,  họ  không  có  phước  báo,  thiện  căn 

phước đức không đầy đủ, cho nên họ không có ý nguyện này. 

Điều này chúng ta cần nhận thức rõ ràng. Tại sao trong Kinh 

Hoa  Nghiêm,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  khuyên  41  vị  Pháp  Thân 

Đại Sĩ cầu sanh Tịnh Độ, thập đại nguyện vương dẫn về Cực 

Lạc?  Điều  này  nhất định  chúng  ta  phải  biết.  Pháp  môn  này 

khó  tin,  nhưng  dễ  tu.  “Dễ  tu”  là  so  với  những  pháp  môn 

khác, chứ chúng ta cũng không thể xem là quá dễ dàng. 

Vãng  sanh  Tây  Phương  cần  phải  đầy  đủ  ba  điều  kiện, 

điều này thì mọi người đều biết. Tam tư lương của Tịnh Độ 

là ba điều kiện Tín – Nguyện – Hạnh. 

“Tín”, Đại Sư Ngẫu Ích ở trong “Yếu Giải” nói rất hay, tin 

mình, tin người, tin nhân, tin quả, tin sự, tin lý. Tại sao tín tâm 

của chúng ta không đầy đủ vậy? Bởi vì cửa mê chúng ta chưa 

phá. Chúng ta đang mê, chưa có giác ngộ, khó là ở chỗ này. 

Phải làm thế nào mới có thể phá cửa mê? Nhất định phải khai 

trí  tuệ.  Trí  tuệ  của  chúng  ta  tại  sao  không  thể  khai  vậy?  Ở 

trong  đây  có  chướng  ngại,  chính  là  “nghiệp  chướng”.  Mười 

288 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sáu chữ tôi thường hay nói, đó là nghiệp chướng: “Tự tư tự 

lợi, tham sân si mạn”, đây là cái ở bên trong, là nội bộ; bên 

ngoài là “Ngũ dục lục trần, danh vọng lợi dưỡng”. Chúng ta 

phải tự hỏi mình, chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói việc 

làm  có  tương  ưng  với  những  thứ  này  hay  không?  Nếu  như 

tương  ưng  với  những  thứ  này  thì  niệm  Phật  cũng  không  thể 

vãng sanh, vì nó chướng ngại bạn; chướng ngại bạn khai ngộ, 

chướng  ngại  bạn  tu  hành,  chướng  ngại  bạn  chứng  quả.  Cho 

nên  nhất  thiết  phải  đem  mười  sáu  chữ  này  đào  thải  sạch  sẽ. 

Chướng ngại của chúng ta đã trừ hết thì trí tuệ liền hiện tiền, 

mở quyển Kinh Đại thừa ra, nghĩa lý vi diệu ở trong đây bạn 

mới có thể thấy ra được. Cũng cùng là quyển Kinh điển này, 

cũng  cùng  là  những  văn  tự  này,  tại  sao  khi  mở  ra  thì  người 

khác  có  thể  thấy  vô  vàn  ý  nghĩa,  còn  chúng  ta  không  thấy? 

Không thấy là do nghiệp chướng che kín rồi. Nghiệp chướng 

mỏng,  trí  tuệ  tăng  trưởng  một  chút  là  có thể  thấy  nhiều  một 

chút. Cho nên chúng ta công phu có tiến bộ hay không, không 

cần hỏi người khác, tự mình mỗi ngày mở quyển Kinh ra là đã 

biết rồi. Ta hôm nay đọc quyển Kinh này có phải là hiểu thêm 

được  một chút ý nghĩa phải không? Đó là bạn đã có tiến bộ 

rồi. Nếu như mở quyển Kinh ra, hôm nay giống như hôm qua, 

đó là bạn hoàn toàn không có tiến bộ. Tiến bộ là “phiền não 

nhẹ, trí tuệ tăng”, đây là thật sự tiến bộ, không phải gì khác. 

Hy vọng đồng tu chúng ta lưu ý. 

“Thành Phật Pháp Hoa, khai tuệ Lăng Nghiêm”, hai câu 

nói  này  phải  giảng  thế  nào?  Tại  sao  nói  Kinh  Pháp  Hoa  là 

Kinh thành Phật? Đồng tu học giáo cần phải biết, thời kỳ đầu 

Thế Tôn vì mọi người giảng Kinh thuyết pháp, thật sự chính 

bản  thân  Ngài  có  nói  Nhất-xiển-đề  không  thể  thành  Phật. 

Nhất-xiển-đề là tiếng Phạn, ý nghĩa là người không có thiện 

căn, người đã đoạn thiện căn, loại người này không thể thành 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

289 

Phật. Ở Kinh Pháp Hoa khai quyền hiển thực, Phật đã nói lời 

chân  thật,  Nhất-xiển-đề  cũng  có  Phật  tánh,  đã  có  Phật  tánh 

thì  đều  có  thể  làm  Phật.  Cho  nên  nói,  “Thành  Phật  Pháp 

Hoa”.  Ở  trong  giáo  nghĩa  “Pháp  Hoa”,  tất  cả  chúng  sanh 

không  có  người  nào  là  không  thành  Phật,  chỉ  là  thành  Phật 

sớm  hay  muộn  không  như  nhau.  Khi  nào  thành  Phật  vậy? 

Khi nào quay đầu, “quay đầu là bờ”. Hôm nay bạn quay đầu 

thì hôm nay bạn liền làm Phật. Ngày mai quay đầu thì ngày 

mai  làm  Phật.  Đến  khi nào  bạn  mới  làm  Phật?  Sự  việc này 

không cần hỏi người khác, phải hỏi chính mình. Quay đầu từ 

đâu vậy? Tôi vừa mới nói, quay đầu từ “tự tư tự lợi”, quay 

đầu từ “tham sân si mạn”, quay đầu từ “ngũ dục lục trần”, 

quay đầu từ “danh vọng lợi dưỡng”. Quay đầu chính là bờ, 

bạn  mới  có  thể  thâm  nhập  cảnh  giới  Phật.  Sau  đó  bạn  liễu 

giải pháp môn Đại thừa, Tịnh tông thù thắng hàng đầu, một 

lòng một dạ niệm Phật, đời này thành công rồi. 

2.  Đoạn thứ hai, thái độ tu hành  

“Ất, Phật pháp vô nhân thuyết, tuy trí bất năng giải”. 

Lời  này  Thế  Tôn  đã  nói  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  đã  nói 

trong Đại Trí Độ Luận. 

“Thị dĩ cổ nhân, vạn lý tùng sư, bất đạn lao khổ, lương 

dĩ bất ngộ chân tượng, phát ngộ mạc do”. 

“Chân  tượng”  là  chân  thiện  tri  thức.  Nhất  định  phải  có 

chân thiện tri thức chỉ dạy, chúng ta mới có cơ hội giác ngộ. 

“Nhiên  minh  sư,  lương  hữu  nan  ngộ,  tất  kiệt  thành, 

sám trừ nghiệp chướng, đãng tận tam cấu”. 

“Tam  cấu”  chính  là  “Tam  hữu”:  Dục  giới  hữu,  sắc  giới 

hữu,  vô  sắc  giới  hữu.  “Tam  cấu”  chính  là  ba  loại  nghiệp 

chướng tập khí phiền não. 

290 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“Chuyên  tâm  chân  tịnh,  đắc  vi  pháp  khí,  nhi  hậu  dĩ 

chân tâm cảm cầu, tắt tất hữu ứng chi giả yên”. 

Cảm ứng đạo giao, tâm chân thành có thể cảm. Tâm của 

chúng  ta  là  tâm  hư  ngụy,  là  tự  tư  tự  lợi,  tham  sân  si  mạn. 

Chúng ta theo đuổi những danh vọng lợi dưỡng này, loại tâm 

này là tâm luân hồi, không thể cảm ứng với Phật Bồ Tát. Đạo 

lý này nhất định phải biết. 

Tâm  như  thế  nào  mới  có  thể  cảm  ứng  với  Phật  Bồ  Tát 

vậy?  Tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm 

giác ngộ, tâm từ bi, niệm niệm cảm ứng đạo giao với Phật Bồ 

Tát. 

“Cố  học  nhân  ưng  đương  phát  tâm  chí  thành,  cung 

kính, khẩn thiết, tuyệt lợi dưỡng”. 

“Tuyệt lợi dưỡng”. 

Danh  vọng  lợi  dưỡng  phải  đoạn  tuyệt.  Bạn  có  loại  tâm 

này,  còn  tham  danh  vọng  lợi  dưỡng,  cho  dù  gặp  được  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni,  bạn  cũng  không  thể  thành  đạo  được,  vì 

nghiệp  chướng  quá  nặng  rồi.  Cho  nên  bạn  phải  biết,  danh 

vọng lợi dưỡng hại chết người. 

Các tín đồ nhìn thấy pháp sư đều phát tâm cúng dường, 

cầu  phước.  Chúng  ta  thử  nghĩ,  chúng  ta  có  thể  làm  ruộng 

phước  cho  họ  hay  không?  Nếu  như  không  thể  làm  ruộng 

phước cho họ, bản thân chúng ta không phải là ruộng phước, 

đó chính là lời cổ nhân nói:  

“Một hạt gạo của thí chủ 

Lớn như núi Tu-di 

Đời nay không liễu đạo, 

Mang lông đội sừng trả”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

291 

Ngày  nay  bạn  tiếp  nhận  người  ta  cúng  dường  nhiều  ít, 

tương lai bạn thảy đều phải trả lại, tiêu hóa không được, phải 

trả lại. 

Bạn  thật  sự  thành  tựu  đạo  nghiệp  rồi  thì  bạn  là  ruộng 

phước,  họ  cúng  dường  là  gieo  phước.  Tín  đồ  cúng  dường, 

chúng ta có thể hưởng thụ hay không? Dứt khoát không được 

hưởng thụ. Tại sao vậy? Hưởng thụ sẽ đọa lạc, phiền não của 

bạn sẽ khởi lên ngay, tham sân si mạn sẽ khởi lên ngay. Tín 

đồ  cúng  dường  một  li  một  tí  cũng  không  được  phép hưởng 

thụ.  Chúng  ta  tiếp  nhận  rồi,  xử  lý  như  thế  nào  vậy?  Cúng 

chúng. Phải biết đạo lý này. Thật sự thay họ tu phước, họ bảo 

chúng ta giúp họ tu phước. Số tiền này cần phải nên làm sự 

nghiệp phúc lợi xã hội, giúp họ tu phước. 

Tổ sư đại đức đã biểu hiện cho chúng ta thấy. Thời cận 

đại, Lão hòa thượng Hư Vân tiếp nhận sự cúng dường của tứ 

chúng đệ tử, Ngài không có hưởng thụ. Quần áo Ngài mặc, 

mỗi một tấm hình đều thấy vá chùm, vá đụp rất nhiều mảnh; 

Ngài không  có  may  áo quần  mới.  Ngài  dứt  khoát không  có 

nói là đến đâu để ăn một bữa cơm ngon. Tiền đi về đâu vậy? 

Ngài đem xây chùa, sửa chùa, cả đời làm rất nhiều. Sau khi 

ngôi chùa này sửa xong hoặc xây xong, không phải bản thân 

Ngài đến ở, Ngài xem người nào tu hành chân chánh, có đức 

hạnh thì mời họ đến trụ trì, nhường cho họ, bản thân mình ra 

đi,  một  ly  một  tí  cũng  không  mang  theo.  “Xây  chùa,  an 

tăng”,  cúng  dường  người  xuất  gia.  Đây  là  điển  hình  của 

chúng ta, vì thường trụ, vì mọi người. 

Người thứ hai càng tuyệt vời hơn, đó là Ấn Quang Đại Sư. 

Đời sống và hành nghi cả đời của Ấn Quang Đại Sư giống như 

Lão hòa thượng Hư Vân. Cúng dường của Ngài nhiều, không 

kém  với  Lão  hòa  thượng  Hư  Vân.  Toàn  bộ  tiền  cúng  dường 

Ngài đem đi in Kinh. Ngài ở chùa Báo Quốc Tô Châu thành lập 

292 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

một  ngôi  Hoằng  Hóa  Xã,  thập  phương  cúng  dường  đều  đem 

làm ngân quỹ để Hoằng Hóa Xã in Kinh, hoằng pháp. Các bạn 

thử  xem,  Ngài  có  một  cuốn  sổ  tay  nhỏ  là  “Thượng  Hải  Hộ 

Quốc Tức Tai Pháp Hội Pháp Ngữ”. Vào thời đó phương Bắc 

có tai nạn, Ngài đặc biệt trích ra từ trong ngân khoản in Kinh 

3.000 tiền đại dương để cứu giúp dân bị nạn. Điều này chúng ta 

nhìn  thấy  rồi.  Cho  nên  tôi  cả  đời  học  Phật,  tôi  đi  theo  con 

đường của Ấn Quang Đại Sư, thập phương cúng dường toàn bộ 

đem đi in Kinh, bố thí; hiện nay thì làm băng ghi hình, băng ghi 

âm, VCD. Đời sống của bản thân chúng tôi vô cùng tiết kiệm, 

giản dị, càng đơn giản càng tốt. 

Ngày  nay  thường  trụ  của  chúng ta, nói lời  thành  thật, ở 

trong đời sống vô cùng hưng thịnh. Tôi không ăn cơm ở đây, 

bình  thường  bản  thân  ăn  cơm  với  hai  món  thức  ăn.  Tổng 

thống  tiền  nhiệm  của  Singapore,  tiên  sinh  Hoàng  Kim  Huy 

khi viếng thăm Cư Sĩ Lâm, chúng tôi cùng ăn cơm với nhau. 

Ông nhìn thấy chúng ta dọn lên mười  mấy  món thức ăn thì 

vô cùng kinh ngạc, ông nói: “Tôi mỗi ngày ăn cơm mới có 

năm  món,  quý  vị  có  đến  mười  mấy  món”.  Điều  này  không 

một chút giả dối. Tiên sinh Hoàng Lão năm nay hơn 80 tuổi, 

thân thể rất khỏe mạnh, rất giỏi nói chuyện. Cho nên, chúng 

ta nhất định phải biết tiết kiệm. 

Tôi rất thích ở trên núi Cổ Tấn. Tôi ở trên núi Cổ Tấn mấy 

ngày, có một số bạn học cùng ăn chung với tôi. Mỗi ngày tôi 

ăn cơm với một đĩa rau sống. Rau của họ là tự trồng, không có 

phân hóa học, không có nông dược. Mỗi bữa ăn một đĩa rau 

sống lớn, không cần gia vị gì cả. Đời sống càng đơn giản thì 

càng khỏe mạnh. Cổ nhân nói: “Bệnh tùng khẩu nhập, họa 

tùng  khẩu  xuất”,  một  chút  cũng  không  sai.  Cho  nên  danh 

vọng  lợi  dưỡng  phải  lìa,  không  lìa  những  thứ  này  thì  vô 

phương, Phật Bồ Tát cũng không có cách gì giúp bạn được. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

293 

“Giới đãi mạn”. 

“Đãi”  là  giải  đãi,  lười  biếng.  “Mạn”  là  ngạo  mạn.  Một 

người giải đãi, ngạo mạn không thể có thành tựu. Trong Kinh 

sách,  Nho  gia  cũng  nói:  “Mãn  chiêu  tổn,  khiêm  thọ  ích”, 

phải học khiêm tốn, phải cần mẫn. Bạn thấy, Khổng Lão Phu 

Tử, “Phu tử nhập thái miếu, mỗi sự vấn”. “Mỗi sự vấn” là gì 

vậy? Ở đâu cũng hướng về người thỉnh giáo, thành tựu học 

vấn của Ngài. Chúng ta đang là sơ học, nếu như có ngạo mạn 

sẽ chướng ngại sự tiến bộ của chính chúng ta. 

“Trừ thành kiến”. 

“Thành  kiến”  là  gì?  Vào  trước  là  chủ.  Trong  dạy  học, 

thiện  tri  thức  vô  cùng  coi  trọng  điểm  này.  Khi  tôi  học  triết 

học với tiên sinh Phương Đông Mỹ, tôi đã từng nói với các 

bạn,  thầy  bảo  tôi  chủ  nhật  hằng  tuần  đến  nhà  thầy,  thầy  sẽ 

dạy  cho  tôi  hai  giờ  tại  nhà  thầy.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Tôi 

không có thành kiến. Tôi vô cùng yêu thích triết học, nhưng 

chưa từng học bao giờ, thật là giống một tờ giấy trắng vậy. 

Nếu như bạn đã từng học rồi, bạn đã đọc rất nhiều sách triết 

học, từng nghe rất nhiều người giảng giải, họ không dạy bạn 

rồi. Cùng lắm là nói, đến khi nào tôi lên dạy ở trường, anh 

hãy  đến  dự  thính.  Tại  sao  vậy?  Bởi  vì  bạn  có  thành  kiến. 

Muốn đem thành kiến này của bạn trừ bỏ thì không phải là 

việc dễ dàng. Trong tình hình này, chỉ có không dạy mà thôi. 

Cổ nhân nói, học trò cầu thầy không dễ dàng, “khả ngộ, bất 

khả  cầu”;  thầy  muốn  tìm  một  học  trò  truyền  pháp  thì  càng 

khó hơn, vô cùng không dễ dàng. 

Khi tôi gần gũi lão sư Lý Bỉnh Nam, tôi chẳng qua mới có 

hai  vị  thầy;  triết  học  là  học  với  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ, 

Phật  học  là  học  với  Đại  Sư  Chương  Gia,  tổng  cộng  mới  học 

bốn năm. Đây là gì vậy? Thời gian rất ngắn, hoàn toàn không 

294 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

dài.  Thầy  Lý  còn  yêu  cầu  tôi  vứt  bỏ  hoàn  toàn,  thầy  nói: 

“Những điều mà anh học trước đây, tôi không thừa nhận. Nếu 

anh muốn học với tôi, thì phải học lại từ đầu”. Những gì mà 

bạn học trước đây đều không muốn nhắc đến. Người như thế 

này mới nhận làm học trò. Nếu như nghe Lý lão sư nói, cái này 

trước đây tiên sinh Phương giảng thế nào, Đại Sư Chương Gia 

giảng thế nào v.v… thầy đâu có nhiều thời gian như thế để biện 

luận với bạn? Thầy không dạy bạn rồi. Đây gọi là “Sư thừa”, 

đây gọi là “Học nhất gia chi ngôn”, thầy nhất định chịu trách 

nhiệm chỉ dạy bạn. Nếu như bạn có thành kiến thì thầy tuyệt 

đối không chịu trách nhiệm, tuyệt đối không dạy bạn, bạn theo 

học dự thính là được rồi. Giảng Kinh thuyết pháp, “người đến 

không đuổi đi, kẻ đi không giữ lại”, bạn có thể đến nghe giảng, 

nhưng tuyệt đối sẽ không dạy bạn. Thành kiến hại người! Cho 

nên học càng nhiều thứ thì đầu óc càng phức tạp, trí tuệ càng 

khó  mở.  Tại  sao  vậy?  Vì  bạn  không  thể  đạt  được  tâm  thanh 

tịnh. Quí vị phải biết, tâm thanh tịnh khởi tác dụng chính là trí 

tuệ,  tâm  phiền  não  khởi  tác  dụng  chính  là  tội  nghiệp.  Trong 

Kinh Địa Tạng nói: “Chúng sanh Diêm Phù Đề khởi tâm động 

niệm toàn là tội lỗi, tạo tội nghiệp”. Cho nên ba điều kiện này 

vô cùng quan trọng. Tâm địa phải chân thành, khẩn thiết, phải 

đoạn lợi dưỡng, phải ngăn trừ giải đãi, ngạo mạn, thành kiến. 

“Như thị kính Phật tôn pháp, sự sư thân hữu, phương 

hoạch  cảm  thông,  tu  tri  thành  kính,  vi  Phật  môn  chi  bí 

thược, thử Ấn tổ lữ dĩ cáo giới học nhân giả dã”. 

Trong  “Văn  Sao”,  Ấn  Quang  Đại  Sư  nhiều  lần  chỉ  dạy 

người khác làm thế nào vào cửa Phật. Đó là thành kính. Chí 

thành cung kính thì bạn mới có thể đạt được Phật pháp. 

“Dư  học  Phật,  thập  hữu  ngũ  tải,  thỉ  thâm  thể  hội, 

thành ngôn bí yếu, tư vi nghiên Kinh tu đạo, chi tất cụ thái 

độ dã”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

295 

Tôi rất nhấn mạnh về điểm này, đạo nghiệp của chúng ta 

có thể thành tựu hay không, Kinh chúng ta có thể học tốt, có 

thể giảng hay hay không, chín phần mười là quyết định ở thái 

độ,  còn  phương  pháp  chẳng  qua  chỉ  là  một  phần  mười  mà 

thôi. Có thái độ tốt, không biết phương pháp, giảng cái nào 

cũng có đạo lý, cũng đều không có sai lầm. Tại sao tôi viết 

phương  pháp  này  vậy?  Năm  ấy,  bài  văn  này  là  do  Pháp  sư 

Thiên Ất khải thỉnh. Bà hỏi tôi phương pháp giảng Kinh, cho 

nên vừa mở đầu, trước tiên tôi nói với bà, thái độ quan trọng 

hơn so với phương pháp. 

Lý lão sư mở lớp ở Đài Trung, thời gian thầy mở lớp chỉ 

có hai năm, một tuần lên lớp một lần. Học trò đều là người 

tại gia, đều có công việc riêng của mỗi người. Mỗi một tuần 

dùng thời gian một ngày đến cầu học, cho nên hai năm, tổng 

cộng thời gian không quá 100 ngày. Số học trò mà thầy dạy, 

vào thời đó bạn học chúng tôi có hơn hai mươi người. Người 

thật sự được xem là có thành tựu chỉ có ba người, hai vị khác 

là  cư  sĩ  tại  gia,  tuổi tác  cũng  tương đương  với  tuổi  của  tôi. 

Nguyên  nhân gì  vậy? Mấu  chốt  chính  là  tuyệt lợi  dưỡng, 

ngăn đãi mạn, trừ thành kiến. Nếu bạn có những thứ này, 

bạn theo thầy học như thế nào cũng rất khó có thành tựu, đều 

bị thời gian đào thải  mất. Cho nên nếu quí vị thật sự muốn 

thành tựu, nhất thiết phải có thái độ tu học tốt, nhà Phật gọi 

đó là “pháp khí”. 

3.  Đoạn thứ ba, phương pháp tu học 

“Bính,  chí  ư  nghiên  cứu  biện  pháp”.  Đoạn  này  nói 

phương pháp. 

“Ư  Kinh  văn  trường  giả,  tất  tiên  thức  kỳ  cương  lĩnh, 

đại  đoạn  chương  tiết  khắc  định tiến độ,  cung  khác thung 

dung, chung thỉ mạc giải, nghiên cứu yếu lĩnh, lược cử kỳ 

đoan phàm thập”. 

296 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Kinh  văn ngắn, phân  đoạn  của nó, tầng nấc  rất dễ dàng 

nhìn ra. Kinh văn dài thì học sẽ tương đối khó khăn. Cho nên 

chúng ta học Kinh, những bộ Kinh luận lớn chúng ta nên đặt 

ở phía sau, bắt đầu học từ bộ Kinh nhỏ, hoặc giả hơi dài một 

chút, không nên vượt quá hai vạn chữ. Kinh văn như vậy khi 

chúng ta học sẽ vô cùng thuận tiện, như “Kinh Kim Cang”, 

“Kinh  Di  Đà”,  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  là  những  bộ  Kinh 

tương  đối  dễ  dàng.  Nếu  như  ”Kinh  Pháp  Hoa”  hay  ”Kinh 

Lăng  Nghiêm”,  khi  chúng  ta  là  người  sơ  học  thật  sự  sẽ  vô 

cùng khó khăn, vì Kinh văn quá dài, văn tự của một bộ Kinh 

xấp xỉ cũng ở khoảng sáu – bảy vạn chữ. Chúng ta biện biệt 

phân đoạn, tầng nấc, bố cục, kết cấu của nó đều không phải 

người sơ học có thể làm được. Cho nên, trước tiên chúng ta 

phải nên bắt tay từ bộ Kinh nhỏ. 

Hai  câu  dưới  đây  chúng  ta  cần  nhớ  kỹ,  học  cái  gì  nhất 

định phải có tiến độ, nhất định phải “khắc định tiến độ”. Ví 

dụ bộ Kinh sách này, môn học này, khoảng bao nhiêu giờ thì 

học xong, nhất định phải có tiến độ. Tiến độ là tự mình định 

đặt. Phải “cung khác thung dung”, tức là làm thật cung kính, 

thật thận trọng. Phía dưới đã nêu ra mười cương lĩnh ở trong 

biện pháp. 




*************** 

 

M¦êI C¦¥NG LÜNH 

TRONG PH¦¥NG PH¸P TU HäC 

•  Thứ nhất, “Thích Khoa Đề” 

Nhất  là  những  Kinh  luận  lưu  hành  thông  thường  này, 

người  Trung  Quốc  hầu  như  không  phân  tông  phái,  không 

phân  đạo  tràng,  mọi  người  đều  thích  đọc,  như  “Phẩm  Phổ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

297 

Môn”, ai ai cũng thích đọc. “Tâm Kinh”, “Kinh Kim Cang”, 

“Kinh Di Đà”, “Kinh Địa Tạng” hầu như là vô cùng phổ biến 

trong giới Phật giáo Trung Quốc. Những Kinh điển này, xưa 

nay cũng có rất nhiều chú sớ. Những chú giải này chỉ cung 

cấp cho chúng ta tham khảo, chúng ta đều có thể tham khảo, 

nhưng nhất định không được có thành kiến, vì có thành kiến 

thì bạn sẽ không thể học được gì. Nhất định tự mình phải có 

chủ ý riêng, không thể hoàn toàn đi theo người ta, làm  như 

thế  bạn  sẽ  vĩnh  viễn  không  thể  xuất  đầu  lộ  diện.  Chúng  ta 

phải  học  sao  cho  mình  có  thể  độc  lập.  Cho  nên  xưa  nay, 

những đại đức này, họ giảng Kinh chúng ta có thể nghe, văn 

tự  của  họ  chúng  ta  có  thể  đọc,  chỉ  cung  cấp  cho  mình  làm 

tham khảo, điểm này là quan trọng hơn cả. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  y  cứ  Kinh  văn.  Đây  chính  là 

trước khi Thế Tôn diệt độ, chỉ dạy đệ tử Tứ Y Pháp: “Y pháp 

bất y nhân”. Chúng ta trực tiếp học với Phật, chúng ta là học 

trò của Phật, những gì mà người khác giảng, người khác chú 

sớ,  chúng  ta  có  thể  làm  tham  khảo,  họ  cũng  là  học  trò  của 

Phật,  đều  là  bạn  học  của  chúng  ta,  ngay  cả  Bồ  Tát  cũng  là 

bạn học. Họ là học trò đàn anh khóa trước, chúng ta là  học 

trò đàn em khóa sau. Những cái của học trò khóa trước có thể 

cho chúng ta làm tham khảo. Chúng ta trực tiếp học với Phật 

Đà, trực tiếp phải học Kinh điển. Đây là một quan niệm rất 

quan trọng. Không đi theo người. Thầy của chúng ta thật sự 

hiểu Phật pháp, chúng ta tôn xưng là “thầy”, quả thật chúng 

ta tôn sư trọng đạo. Nhưng mà thái độ của thầy đối với chúng 

ta không phải như chúng ta tưởng tượng, thầy xem chúng ta 

như bạn học. Vào thời xưa thư từ qua lại, thầy viết thư cho đệ 

tử, viết thư cho học trò, ký tên phía sau là “Hữu Sinh”. Đây 


không chỉ là khiêm tốn, mà là sự thật. Chúng ta là bằng hữu, 

là đạo hữu đồng tham. Thầy dùng thái độ này để đối xử với 

298 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

học  trò  của  mình,  xưng  là  “Hữu  Sinh”  (chữ  “Hữu”  trong 

bằng  hữu,  chữ  “Sinh”  trong  học  sinh).  Chúng  ta  vừa  nhìn 

thấy  chữ  ký  này  của  họ  thì  liền  biết  người  này  có  học  vấn. 

Cho  nên,  tri  thức  của  thế  xuất  thế  gian  đều  ở  khiêm  kính. 

Phật Đà đối với người đều khiêm tốn, đều cung kính. 

Khổng  Lão  Phu  Tử,  chúng  ta  nhìn  thấy  trong  “Luận 

Ngữ”, chính bản thân Ngài đối nhân, xử thế, tiếp vật là “ôn, 

lương, cung, kiệm, nhượng”, ôn hòa, lương thiện, cung kính, 

tiết kiệm, nhường nhịn. Đối với tất cả người, sự vật đều cung 

kính, dứt khoát không dám giải đãi, không có mảy may kiêu 

mạn. Đây là đức hạnh của thánh nhân. Đức hạnh của thánh 

nhân  chính  là  tánh  đức  của  chính  chúng  ta,  hay  nói  cách 

khác, chúng ta vốn dĩ là như vậy. 

Trong  Phật  pháp  nói:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  dĩ  thành 

Phật”,  vốn  dĩ  là  như  vậy.  Chúng  ta  quên  mất,  mê  mất  tánh 

đức,  nên  mới  biến  thành  ra  hình  dạng  như  hiện  nay.  Tuyệt 

đối không nên cho rằng cái hình dạng này hiện nay là chính 

xác,  là  đúng,  vậy  thì  hoàn  toàn  sai  rồi.  Điều  này  cần  phải 

biết. Biểu hiện của thánh nhân, của Phật Bồ Tát, đó là hoàn 

toàn chính xác. Chúng ta hiện nay muốn cải tà quy chánh thì 

phải học tập theo thánh nhân. Bộ Kinh này cầm trên tay, đây 

là nói  chúng ta bắt đầu học  tập, thỉnh  thoảng  phải xem  chú 

giải của cổ nhân. Cổ nhân chú giải nhất định có phân đoạn. 

Vì vậy trước tiên chúng ta phải xem đầu đề của họ. 

“Minh khoa ý do lai, cập tiên hậu chiếu ứng, sử quán 

thông toàn Kinh huyết mạch”. 

Một  bản  chú  sớ  hoàn  chỉnh,  chú  giải  Kinh  sách,  phía 

trước nhất định có tổng khoa. Tổng khoa thông thường là vẽ 

thành  biểu  giải,  cũng  có  khi  không  dùng  phương  thức  biểu 

giải,  mà  dùng  phương  thức  tầng  thứ  cao  thấp  để  sắp  xếp. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

299 

Nhất định phải có tổng khoa, điều đó là quan trọng hơn, đặc 

biệt là dùng trong Đại Kinh. Cho nên phải thường xuyên xem 

phân  đoạn  và  phải  thuộc  lòng  phân  đoạn  ở  trong  tâm.  Bạn 

phối hợp với Kinh văn trước sau của toàn Kinh, bạn nhìn qua 

là thấy ngay. Có như vậy, toàn bộ tinh thần của bạn mới có 

thể  dồn  hết  vào  toàn  Kinh.  Bộ  Kinh  này  dài  và  thời  gian 

giảng lâu đi nữa, bạn cũng có thể tập trung được. 

•  Thứ hai, “Minh Tông Dụng” 

Thông thường trong một bộ Kinh, phần trước nói huyền 

nghĩa.  “Ngũ  Trùng  Huyền  Nghĩa”  của  tông  Thiên  Thai, 

“Thập Môn Khai Khải” của Ngài Hiền Thủ, đều là trước khi 

giảng  Kinh  đem  đại  cương  của  bộ  Kinh  này  nói  một  cách 

tổng quát. Bộ phận này là vô cùng quan trọng. Công lực của 

người giảng Kinh, quá trình học tập của họ đạt đến trình độ 

nào đều hoàn toàn biểu hiện ra ở bộ phận này. Cho nên người 

học rộng, họ không nghe giảng Kinh (bởi vì số lần họ nghe 

quá  nhiều,  Kinh  văn  đều  rất  thuộc,  cho  nên  họ  không  cần 

nghe), mà họ chỉ chuyên nghe huyền nghĩa, chỉ chuyên nghe 

báo  cáo  tâm  đắc  của  bạn.  Huyền  nghĩa  là  báo  cáo  tâm  đắc 

của  họ.  Mỗi  một  chú  giải  đều  không  giống  nhau,  qua  đó 

chúng  ta  nhìn  thấy  tâm  đắc  tu  học  của  mỗi  người  không 

giống nhau. Tuy đều là năm môn học, nhưng năm môn học 

này, những điều mà họ nói sẽ hoàn toàn không giống nhau, 

rất đáng để chúng ta làm tham khảo. 

Chúng ta hiện nay học một đoạn, trong mỗi một đoạn lớn 

có ngũ trùng huyền nghĩa của đoạn lớn, mỗi một đoạn nhỏ có 

ngũ trùng huyền nghĩa của đoạn nhỏ. Ngoài ra, mỗi một câu 

Kinh  văn  có  ngũ  trùng  huyền  nghĩa  của một  câu  Kinh  văn. 

Bạn  lên bục sẽ  có  chỗ giảng,  không  đến  nỗi  lên  bục  không 

biết giảng gì. 

300 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“Mỗi  nhất  đại  khoa,  giai  tu  minh  ký,  kỳ  chủ  chỉ  cập 

công dụng, dĩ thức kỳ yếu dã”. 

Tinh hoa nằm ở trong đoạn lớn này. “Yếu” chính là chỗ 

tinh hoa, chỗ sâu sắc. Cho nên bạn nhất định phải biết tôn chỉ 

ở  trong  phân  đoạn  này,  công  dụng  ở  trong  phân  đoạn  này. 

Công dụng là gì? Nó có lợi ích gì? Nếu như không có lợi ích 

ta học nó làm gì? Đã học là phải hữu dụng, lời giáo huấn này 

mới là chân thật, chúng ta mới có thể thật sự học được điều 

gì đó ở trong Kinh luận. 

•  Thứ  ba,  “Thích  Danh  Điển”  (Danh  từ,  Thuật  ngữ, 

Điển cố)  

“Điển cố” nhà Phật thường nói là “công án”, người bình 

thường nói “câu chuyện”. Danh từ, thuật ngữ, điển cố: “Tất 

bất đạn phiền,  y  sớ chú,  hoặc  Phật  học từ  điển,  tra minh 

chi”.  Cái  này  không  thể  tùy  tiện  nói  ra,  cái  này  có  căn  cứ. 

Cho  nên,  sách  công  cụ  của  chúng  ta  phải  đầy  đủ.  Cái  này 

phải tra tư liệu. 

“Danh từ”, ví dụ ở trong Kinh điển nói “Lục độ”, lục độ 

là  sáu  điều  nào?  Ý  nghĩa  là  gì?  Trong  từ  điển  Phật  học  có. 

“A-nậu-đa-la tam miệu tam Bồ Đề”, danh từ này nghĩa là gì? 

Thậm  chí  là  thông  thường  mọi  người  thường  nói  ở  cửa 

miệng,  nhưng  mà  giảng  không  rõ  ràng.  Ví  dụ  như  “Thiền 

định”, sao gọi là Thiền định? Người biết nói rất nhiều, nhưng 

mà người có thể đem hai chữ “Thiền định” giảng rõ ràng thì 

không  nhiều.  Giảng  mơ  hồ  chung  chung,  việc  này  không 

chấp nhận được. 

Mọi  danh  từ,  thuật  ngữ  chúng  ta  đều  phải  đi  tra.  Trong 

chú  giải  của  cổ  nhân  có.  Tra  chú  giải  rồi,  nếu  như  có  thời 

gian thì tra tiếp từ điển Phật học. Từ điển Phật học phần lớn 

là nói sơ lược. Vả lại, nếu như danh từ này quan trọng, cách 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

301 

nói  của  mỗi  nhà  có  điểm  không  giống  nhau,  thảy  đều  phải 

tiết lục ra. Việc này phải tốn thời gian, dứt khoát không được 

lười  biếng.  Hơn  nữa,  nhất  định  phải  tự  mình  đi  làm,  không 

nên nhờ cậy bạn học khác, còn mình thì lười biếng, bạn học 

khác tra xong rồi, chúng ta mượn bài chép lại. Tại sao vậy? 

Tự mình tra một lần thì ấn tượng sâu sắc, cái mà bạn có được 

sẽ khác người ta. Mượn bài của người khác chép lại sẽ qua 

loa  tắc  trách,  trên  thái  độ  tu  học  đã  không  đạt  yêu  cầu.  Vì 

vậy, nhất định phải đích thân mình đi làm. 

•  Thứ tư, “Thích Nghĩa Lý” 

Nghĩa lý có thể tham khảo chú giải của đại đức xưa nay. 

“Chương cú hữu đạo lý tinh hoa chi sở tại, tu vi tham 

huyền quyết vi”. 

Trong  Kinh  luôn  luôn  có  sự  khai  thị  vi  diệu  rất  quan 

trọng,  nhưng  người  đọc  Kinh  thông  thường  chúng  ta  lơ  là 

mất,  tùy  tiện  xem  qua,  không  hề  chú  ý  đến.  Chỗ  vô  cùng 

quan trọng, nếu như trong chú giải không phải cổ nhân nhắc 

nhở chúng ta, hoặc giả thầy vì chúng ta chỉ bảo, thì chúng ta 

rất  khó  thấy  ra  được.  Nhưng  mà  không  thấy  ra  được  cũng 

không có sao, bạn cứ học từ từ. Cho nên quí vị đồng tu nhất 

định  phải  nhớ  kỹ,  một  bộ  Kinh  quyết  không  phải  nói  “học 

một lần là tôi đã biết rồi”. Lời nói này không thể có. Sao gọi 

là  “biết  rồi”?  Trong  Tông  môn,  tổ  sư  đại  đức  kiểm  tra  học 

trò: “Biết chưa?”. Bạn biết rồi thì tuyệt vời, biết rồi là minh 

tâm kiến tánh, khai ngộ rồi, thế mới gọi là “biết rồi”. Chúng 

ta rất thật thà đáp là “không biết!”. Không biết thì học lại từ 

đầu.  Bạn  cứ  học  bộ  Kinh  điển  này  cho  đến  khi  khai  ngộ, 

Giáo Hạ gọi là “Đại khai viên giải”, đây gọi là biết rồi. Nếu 

như chưa đạt đến đại khai viên giải, thì cứ học từ từ, cứ học 

tiếp tục. Thâm nhập một môn, quyết không thay đổi. Ta đời 

302 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

này chỉ học một bộ Kinh này, chỉ giảng bộ Kinh này, tâm sẽ 

định ở bộ Kinh này, thì giới – định – tuệ tam học của bạn sẽ 

thành tựu thôi. Bạn y theo phương pháp này mà tu học, đây 

là giới học. Tâm bạn định ở trên một  môn này, đây là định 

học. Có giới, có định, bạn dần dần khai trí tuệ, gọi là tích tiểu 

ngộ sẽ thành đại ngộ, tích đại ngộ sẽ thành đại triệt đại ngộ. 

Đến khi đại triệt đại ngộ, đây mới thật sự gọi là biết rồi. Sau 

khi biết rồi thì sẽ có trạng thái gì xuất hiện vậy? Kinh luận 

bạn chưa từng học, nhưng vừa cầm trên tay thì bạn thảy đều 

biết cả, đó mới gọi là thật biết. Rất nhiều Kinh luận bạn chưa 

từng  học  qua,  đem  đến  trước  mặt  bạn,  bạn  nói  “Kinh  này 

khó, không biết”, thế là bạn chưa có biết. Tam tạng mười hai 

bộ  bày  ra  trước  mặt,  bất kỳ  bộ  Kinh  nào  cầm  đưa  bạn,  bạn 

thảy đều biết cả, thế mới gọi là biết rồi. Lời của cổ nhân nói 

là chính xác: “Một Kinh thông, tất cả Kinh thông”. Làm sao 

biết  ta  thông  bộ  Kinh  này  rồi?  Tất  cả  mọi  Kinh  mở  ra  đều 

thông cả thì ta thông bộ Kinh này rồi. Đây là một tiêu chuẩn. 

Ngày nay tại sao Viện Phật Học không thể đào tạo ra nhân 

tài  vậy?  Vì  phương  pháp  của  họ  sai  lầm.  Cùng  lúc  học  rất 

nhiều  Kinh  luận,  nên  tâm  lực  của  họ  bị  phân  tán,  họ  không 

được tập trung, hay nói cách khác, họ không có giới định tuệ. 

Những cái mà họ học giống như trường học thông thường của 

thế gian vậy, Phật học thông thường! Nếu bạn hỏi đến họ thì 

cái nào cũng là đạo, giống như cái gì họ cũng biết, nhưng khi 

hỏi họ tỉ mỉ thì cái gì họ cũng không biết. Cái gì cũng biết mà 

chẳng biết gì cả, họ không khởi tác dụng. Cái này là hoàn toàn 

trái  ngược  với  phương  pháp  dạy  học  của  cổ  thánh  tiên  hiền 

chúng ta. Phương pháp dạy học của cổ thánh tiên hiền chúng 

ta là trước tiên cầu căn bản trí, sau đó cầu hậu đắc trí. Ngày 

nay chúng ta nói căn bản trí, hậu đắc trí (đây cũng là danh từ 

Phật học), người hiểu được không nhiều.  “Căn bản trí” là gì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

303 

vậy?  Là  “Vô  tri”.  Trong  Kinh  Bát  Nhã,  Thế  Tôn  nói:  “Bát 

Nhã vô tri, vô sở bất tri”. “Vô tri” là căn bản trí, “Vô sở bất 

tri” là hậu đắc trí. Cho nên chúng ta cầu học, trước tiên phải 

cầu vô tri, sau đó mới có thể vô sở bất tri. Vô tri là gì? Một bộ 

Kinh, những Kinh khác ta đều không biết, đây là vô tri. Khi 

một  bộ  Kinh  này  thông  rồi,  thì  tất  cả  mọi  Kinh  mở  ra  trước 

mặt  không  gì  không  biết.  Không  những  Phật  pháp  bạn  đều 

biết, mà pháp thế gian cũng biết, pháp thế xuất thế gian thảy 

đều thông hết. Tại sao biết thông? Trên một bộ Kinh này họ 

đã thành tựu giới - định - tuệ rồi. Chúng ta hạ công phu ở trên 

bộ  Kinh  này  là  làm  gì  vậy?  Là  làm  một  lần  hoàn  thành  tam 

học giới - định - tuệ. Ngày nay, phương pháp của Viện Phật 

Học dùng là đem tam học giới – định – tuệ toàn bộ đều phá 

sạch. Đây là sự suy yếu của Phật giáo chúng ta. 

Trước đây ở Đài Loan, chúng tôi có nghe một số lão pháp 

sư rất cảm khái nói với tôi: “Đồ đệ này của tôi vừa mới xuất 

gia, chưa có vào Viện Phật Học thì rất ngoan, bảo làm cái gì 

cũng được, rất biết nghe lời. Vào Viện Phật Học mấy năm, 

khi trở về thì không còn biết sư phụ là ai nữa, mắt cứ để ở 

trên trán, không coi ai ra gì cả”. Về sau cảm thán nói, đồ đệ 

của  anh  không  nên  đưa  vào  Viện  Phật  Học,  đưa  vào  Viện 

Phật  Học  là  xong  rồi.  Bạn  nói  xem,  điều  này  khiến  người 

nghe khó chịu biết bao. Đây là sự thất bại của Phật Học Viện. 

Khi thường thức phong phú rồi, cái nhìn dần dần hướng lên 

trên cao thì thành ra cái gì chứ? Nói thật ra, sau khi tập khí 

ngạo mạn hình thành thì đến nơi nào cũng không được người 

hoan nghênh. Bạn coi thường người khác, người khác sẽ coi 

thường bạn. “Kính người thì người mới kính mình”. 

Tại  sao  Phật  pháp  được  quảng  đại  quần  chúng  hoan 

nghênh vậy? Vì Phật pháp không có ngạo mạn. Phật đối với 

bất kỳ người nào cũng đều khiêm tốn, đều cung kính; đối với 

304 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

kẻ  ăn  mày  bần  cùng  cũng là khiêm  tốn  cung kính  như vậy, 

cho nên Ngài được tất cả chúng sanh kính yêu, ủng hộ. Cho 

dù  với  bất  kỳ  người  nào  cũng  đều  có  thể  chung  sống  hòa 

mục, đều dùng tâm chân thành đối xử. 

Chúng ta giao tế với những tôn giáo khác, tại sao chúng ta 

có  thể  giành  được  sự  tôn  kính  của  tôn  giáo  khác,  chủng  tộc 

khác vậy? Trước tiên chúng ta tôn kính họ, chỉ là đạo lý đơn 

giản  như  vậy.  Chúng  ta  yêu  mến  họ,  chúng  ta  giúp  đỡ  họ. 

Quyết không được phép cho rằng Phật giáo chúng ta là cao hơn 

một bậc so với tôn giáo bạn, thế là xong rồi, bạn biến thành đơn 

độc lẻ loi, cô lập rồi, bạn sẽ không có bạn bè. Tôi giao thiệp với 

họ, tôi nói Phật giáo là số một, Cơ Đốc giáo cũng là số một, 

Hồi giáo cũng là số một, tôn giáo nào cũng là số một. Họ nghe 

xong, rất hoan hỷ. Bình đẳng, thật sự là như vậy! 

Tôi nêu ví dụ nói, Phật giáo chúng ta giống con mắt, Cơ 

Đốc giáo giống lỗ tai, Hồi giáo giống lỗ mũi. Tôi cái gì cũng 

số  một  thì  cơ  thể  khỏe  mạnh.  Nếu  như  nói  Phật  giáo  là  số 

một,  mắt  tôi  số  một,  lỗ  tai  không  bằng,  lỗ  mũi  cũng  không 

bằng, thì thân của bạn chẳng phải đã bị bệnh rồi sao? Toàn 

thân chỉ có một cái số một, những cái khác đều tệ, thì người 

này sắp chết, không thể sống rồi. Cái nào cũng số một thì xã 

hội của chúng ta khỏe mạnh, thế giới này của chúng ta khỏe 

mạnh. Quí vị phải biết đạo lý này. Cái nào cũng số một  thì 

chúng ta mới đối xử bình đẳng, chung sống hòa mục, mới có 

thể đạt được hòa bình. Gốc của hòa bình là bình đẳng, không 

bình đẳng tuyệt đối không có hòa bình. 

Hòa là thế nào vậy? Hòa tức là cái nào cũng số một, bất 

kể nước lớn, nước nhỏ, mỗi một quốc gia đều là số một. Bất 

luận  giàu  nghèo  quí  tiện,  mỗi  người  đều  số  một,  mỗi  một 

chủng tộc đều số một, mỗi một tôn giáo đều số một, không 

có số hai, đây là khỏe mạnh. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

305 

Họ  tiếp  nhận  cách  nói  này  của  tôi,  cho  nên  rất  hoan  hỷ 

giao thiệp với tôi. Tôi không hề xem họ là thứ hai, chúng ta 

cũng không làm giảm giá trị mình xuống thứ hai. Tất cả đều 

là số một. 

Trong  Kinh  luận luôn  luôn  có  một  câu,  hai  câu  mà  tinh 

hoa nghĩa lý nằm ở trong đó. Chúng ta cần nên phát hiện, cần 

nên lấy nó ra, giải thích thấu triệt, như thế này bản thân được 

thọ dụng, cũng có thể giúp đỡ người khác. 

•  Điều thứ năm, “Nghiên Cứu Khoa Phán” 

“Ưu đại khoa trung, tế phân tiểu khoa, dũ tế dũ hảo, dĩ 

quán kỳ chương pháp kết cấu giả”. 

Trước  đây  chúng  tôi  đã  đem  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  phân 

đoạn  ra  rồi.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  một  bộ  Kinh  lớn,  tuy 

không phải rất dài, nhưng sơ học vẫn gặp khó khăn. Cái hay là 

trước đây Lão pháp sư Từ Châu (Pháp sư Từ Châu của thế hệ 

trước,  chứ  không  phải  Pháp  sư  Từ  Châu  hiện  nay)  đã  phân 

đoạn  bản  hội  tập  của  Ngài  Hạ  liên  Cư.  Tôi  trước  đây  ở  Bắc 

Kinh, Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đem cách phân đoạn này đưa 

cho tôi. Tôi sợ thất lạc, cho nên in trên bản Kinh, như vậy là có 

thể lưu thông rộng rãi. Từ cách phân đoạn của ông cho thấy, 

nó  không  phải  là  bản  này  chúng  ta  dùng  hiện  nay.  Chúng  ta 

biết, Lão cư sĩ Hạ Liên Cư sau khi hội tập thành công, thì bản 

này đã từng chỉnh sửa lại rất nhiều lần. Đó là bản thời kỳ đầu 

của ông, hội tập ban đầu, nó được chia thành 37 phẩm. Có lẽ 

tôi nghĩ là dùng con số “37 đạo phẩm”, nên ông chuyển thành 

37  phẩm.  Hiện  nay  là  48  phẩm.  Vì  vậy  cách  phân  đoạn  37 

phẩm này có thể để chúng ta làm căn cứ. Từ cách phân đoạn 

đó của ông, chúng ta làm lại lần nữa. Dựa vào bản của ông làm 

bản  gốc,  phân  đoạn  lại  một  lần  nữa,  đưa  ra  cho  các  đồng  tu 

cùng nhau nghiên cứu thảo luận. Cách phân đoạn này, các bạn 

306 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đồng học tương lai khi học Kinh, trước tiên phải tốn một chút 

thời gian, đem cách phân đoạn này kiểm thảo lại một lần nữa. 

Các bạn không nên cho rằng, chúng tôi trước đây phân đoạn là 

không có sai lầm, là có thể theo, không cần phân lại. Bạn có 

thể dùng cách phân chia của mình, bạn cũng phân được. Tức là 

cách phân đoạn này cung cấp cho các đồng tu làm tham khảo, 

các bạn  tự  mình làm.  Giống như bản sách  này,  các bạn  hiện 

nay  nhìn  thấy  có  bản  chú  giải,  đó  là  Pháp  sư  Ngộ  Văn  ghi 

chép. Thầy ấy viết ra từ trong băng ghi âm của tôi diễn giảng, 

lúc đó tôi bảo thầy ấy viết. Sau khi viết xong, tôi xem lại thấy 

chưa thật thỏa mãn. Các bạn học tập giáo trình này phải viết lại 

từ đầu, tức là đem bản này của chú ấy đính chính lại lần nữa. 

Chỗ cần bổ sung có thể bổ sung thêm ý nghĩa vào. Nếu như 

thấy nó rườm rà, có thể đem nó sửa chữa lại. Hy vọng bản chú 

giải  này  có  thể  càng  ngày  càng  hoàn  hảo  hơn,  cung  cấp  cho 

người sau  này  làm  tư  liệu tham  khảo. Cho  nên, bản  chú giải 

này  chúng  ta  có  thể  sửa  đổi,  đây  không  phải  là  bản  đã  hiệu 

đính. Sau khi các bạn làm xong, hãy đưa tôi xem. 

•  Thứ sáu, “Thí Giảng Kinh Văn” 

“Dĩ  nghiệm  nghiên  học  Kinh  văn,  thị  phủ  sướng  đạt, 

hựu khả luyện tập giảng thái dã”. 

Phần trước công việc chuẩn bị nhiều như vậy, sau khi bạn 

làm xong rồi, bạn có thể bắt đầu giảng Kinh văn. Từ đó cho 

thấy, trước khi giảng Kinh văn, bạn đều phải có chuẩn bị đầy 

đủ những gì mà phần trước đã nêu ra, nếu không thì khi bạn 

lên bục giảng Kinh, giả như có người trong nghề tham dự, họ 

sẽ chỉ ra từng chỗ, từng chỗ lỗi lầm của bạn. Cho nên nói, sai 

lầm  chồng  chất  mà  mình  hoàn  toàn  không  biết;  người  trong 

nghề nghe qua, thấy “lỗi lầm chồng chất”. Lời nói này hoàn 

toàn  không  quá  mức.  Trước  đây  thầy  Lý  nói  đùa  với  chúng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

307 

tôi, tôi thể hội được ý này, tôi mới nói với thầy: “Thế nào là 

lỗi  lầm  chồng  chất?”.  Ví  dụ  bộ  Kinh  này  giảng  mười  ngày 

(mỗi  ngày  giảng  một  tiếng  đồng  hồ,  mười  ngày  thì  giảng 

xong), mỗi ngày chỉ ra cho bạn mười chỗ lỗi; không dừng ở 

mười lỗi, mỗi ngày chỉ ra cho bạn hai mươi đến ba mươi lỗi, 

khi kết thúc mười ngày là hai trăm đến ba trăm lỗi, đây chẳng 

phải  là  lỗi  lầm  chồng  chất  sao?  Không  sai  tí  nào!  Cho  nên 

chúng ta là người sơ học thì phải thật tỉ mỉ, thật cẩn thận, thật 

khiêm tốn, phải hướng về người thỉnh giáo. Chúng ta là người 

đến  học  giảng  Kinh,  trên  bục  là  học  trò,  dưới  bục  là  thầy. 

Chúng ta xem người dưới bục đều là thầy, là giám khảo của 

chúng ta, chúng ta lên bục giảng là để báo cáo tâm đắc. Sau 

khi báo cáo xong, phải chân thành, khiêm tốn hướng về thính 

chúng thỉnh giáo, thỉnh cầu phê bình chỉ dạy. Nghe thấy người 

ta  phê  bình,  nhất  định  phải  thành  khẩn  tiếp  nhận.  Dứt  khoát 

không được phép vẻ bề ngoài thì “Xin anh chỉ giáo”, mà khi 

người ta đưa ra lời phê bình thì trong lòng không vui, vẻ mặt 

tỏ ra rất khó chịu, sau này còn có người nào phê bình bạn chứ? 

Không  có  người  phê  bình,  bạn  vĩnh  viễn  sẽ  không  tiến  bộ. 

Cho  nên,  nhất  định  phải  chân  thành.  Nếu  họ  phê  bình  sai, 

chúng ta cũng phải tiếp nhận. Tại sao vậy? Những người khác 

mới thật sự chịu phê bình bạn. Nếu họ phê bình sai, bạn không 

tiếp nhận, thì lần sau có thể có một loạt người không dám phê 

bình bạn. Vì vậy, phê bình sai, bạn cũng tiếp nhận, thành tựu 

đại đức, đại hạnh của mình. 

Trong “Trinh Quán Chính Yếu”, chúng ta xem thấy Vua 

Đường  Thái  Tông,  đây  là  một  vị  vua,  một  người  lãnh  đạo 

tuyệt  vời.  Ông  vô  cùng  hoan  hỷ  tiếp  nhận  người  khác  phê 

bình. Có người phê bình sai, Đường Thái Tông cũng vô cùng 

hoan  hỷ.  Người  bên  cạnh  nói:  “Lời  người  ấy  nói  không 

đúng”. Đường Thái Tông nói: “Nếu như trẫm bác bỏ họ, sau 

308 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

này còn ai dám kiến nghị với trẫm?”. Đây là một người tuyệt 

vời. Tuy ông là một vị vua tôn quí, nhưng chỉ cần khi nhìn 

thấy bản thân ông lỗi lầm hay lỗi lầm của quốc gia, đều có 

thể  tùy  ý  nói  ngay  trước  mặt  ông.  Ông  tuyệt  đối  sẽ  không 

trách  cứ  bạn,  dù  nói  sai  cũng  không  trách  cứ  bạn.  “Trinh 

Quán Chi Trị” có được không dễ dàng. Một người mà không 

tiếp  nhận  phê  bình  là  xong  rồi,  họ  không  có  chuyện  không 

tạo tội nghiệp. Tất cả lỗi lầm của họ, bản thân họ không biết, 

cái gọi là “việc mình thì tối, việc người thì sáng”. Nhất định 

phải tiếp nhận phê bình, hoan hỷ tiếp nhận phê bình, thì bạn 

nhất định sẽ tiến bộ, bạn tiến bộ mới nhanh. 

•  Thứ bảy, “Tuyển Tụng Kim Cú” 

Đây là Kinh văn dài. Kinh văn dài “Vị dị ký tụng”. “Ký” 

là  bạn  có  thể  ghi  nhớ,  “Tụng”  là  thuộc  lòng.  Kinh  quá  dài, 

đối với việc nhớ thuộc lòng cảm thấy khó khăn, thế thì phải 

làm  sao?  Những  lời  giáo  huấn  quan  trọng,  những  câu  quan 

trọng trong đây nhất định phải học thuộc lòng. Như chúng tôi 

hiện  nay  viết  “Tịnh  Tông  Đồng  Học  Tu  Hành  Thủ  Tắc”, 

chúng  tôi  đem  lời  giáo  huấn  quan  trọng  trong  bộ  Kinh  Vô 

Lượng Thọ, chúng tôi đã trích ra sáu mươi hai câu. Sáu mươi 

hai  câu  này  nhất  định  phải  học  thuộc,  thuộc  hằng  ngày, 

thường xuyên ghi nhớ ở trong tâm. Thế là chúng ta ở trong 

đời  sống  thường  ngày,  đối  với  người,  với  sự,  với  vật,  khởi 

tâm động niệm, lời nói, việc làm chúng ta lập tức liền nghĩ 

đến, ta có làm trái ngược với lời giáo huấn trong Kinh điển 

không?  Ta  nghĩ  như  vậy,  ta  nói  như  vậy,  ta  làm  như  vậy, 

Phật  có  cho  phép  không,  có  đồng  ý  không?  Ở  trong  tâm 

chúng  ta  đã  liệt  kê  ra  rồi.  Phù  hợp  tông  chỉ  Kinh  luận  là 

chúng ta đang đi trên con đường Bồ Tát đạo, đường chúng ta 

đi là chánh đạo. Trái ngược với lời giáo huấn trong Kinh điển 

là chúng ta đi theo tà đạo, chúng ta đã bước vào đường tà rồi. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

309 

Đối  với  những  câu  hay  ở  trong  tất  cả  Kinh  luận,  nhất  định 

phải ghi chép lại. Tự mình chuẩn bị một cuốn sổ tay nhỏ, có 

thể  mang  theo  bên  mình.  Công  phu  này  không  thể  không 

làm.  Tương  lai  đến  khi  mình  vì  người  khác  giảng  giải,  dẫn 

chứng Kinh điển, bạn nhớ nhiều, nhớ rất kỹ, có thể vận dụng 

một cách tự nhiên. 

•  Thứ tám, “Tu pháp hành sự” 

Đây  là  điều  quan  trọng  nhất.  Học  bộ  Kinh  này  nhất  định 

phải  biết  phương  pháp  tu  hành.  “Hành  sự”  là  ứng  dụng  vào 

trong đời sống thường ngày của mình, bạn thật sự học được rồi. 

“Kinh  giả  kính  dã”.  Chữ  “Kinh”,  cổ  nhân  có  dịch  là 

“Kính”, là giống như tấm kính vậy. 

“Tụng nghiên giai chiếu tâm hành, ấn tri kiến, chánh 

hành trì, phương đắc thực ích”. 

Chúng  ta  nghiên  cứu,  chúng  ta  đọc  tụng,  đối  chiếu  tâm 

hành (tâm hành là ý nghĩ, là khởi tâm động niệm). Chúng ta 

khởi tâm động niệm có tương ưng với điều đã nói trong Kinh 

điển hay không? 

“Ấn  tri  kiến”.  Ấn  là  ấn  chứng.  Tri  kiến  của  chúng  ta  là 

Chánh  hay  là  Tà,  là  Thiện  hay  là  Ác,  chúng  ta  dùng  Kinh 

luận để làm chứng minh. Nếu tri kiến của chúng ta tương ưng 

với điều mà trong Kinh nói, thì đây là chánh tri chánh kiến. 

Nếu  như  trái  ngược lại  với  điều  mà  trong  Kinh  đã  nói,  vậy 

chúng ta là tà tri tà kiến. Đặc biệt là đồng tu sơ học, dứt khoát 

phải từ bỏ thành kiến của mình, phải từ bỏ tập khí phiền não 

của mình, tùy thuận theo giáo huấn Phật Đà. Chúng ta hiện 

tại  chưa  có  khai ngộ,  chưa  có  kiến  tánh, cũng  chính  là  nói, 

chúng ta không có cách gì phân biệt rõ đường đi, cho nên chỉ 

có  đi  theo  Phật  thì  nhất  định  không  sai.  Đường  Phật  đi  là 

chánh đạo, đường thánh nhân đi là chánh đạo. Phàm là những 

310 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cái  gì  của  thánh  nhân  đều  có  thể  gom  lại  được.  Ví  dụ  Nho 

gia,  Khổng  Lão  Phu  Tử,  những  điều  mà  Khổng  Mạnh  dạy 

người, tổng cương lĩnh của nó chính là một chương ở phần 

trước của “Đại Học”. 

“Đại học chi đạo, 

Tại minh minh đức, 

Tại thân dân, 

Tại chỉ ư chí thiện”. 

Bốn câu này chính là tứ hoằng thệ nguyện của nhà Phật. 

Các bạn thử nghĩ, “Tại minh minh đức” chính là “Phiền não 

vô  tận  thệ  nguyện  đoạn”,  “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện 

học” ở trong tứ hoằng thệ nguyện. 

“Minh  đức”,  Tông  môn  gọi  là  “minh  tâm  kiến  tánh”, 

chính là đoạn phiền não, học pháp môn. 

“Tại thân dân”, “thân dân” chính là “Chúng sanh vô biên 

thệ nguyện độ”. 

“Tại  chỉ  ư  chí  thiện”,  chí  thiện  chính  là  “Phật  đạo  vô 

thượng thệ nguyện thành”. 

Bạn đem nó dung hợp lại đều giống nhau. Cách nói không 

giống nhau, nhưng ý nghĩa đều tương đồng. Mấy câu nói phía 

sau là vô cùng quan trọng, dạy chúng ta “Tri chỉ nhi, hậu hữu 

định”. Tâm của chúng ta tán loạn rồi, từ sáng đến tối nghĩ ngợi 

lung tung. Nguyên nhân gì vậy? Không biết dừng. Tâm thánh 

nhân là định. Tại sao vậy? Họ biết dừng. Họ dừng ở đâu vậy? 

Dừng ở chí thiện. Hay nói cách khác, đời người của họ, họ có 

phương  hướng,  họ  có  mục  tiêu,  họ  không  loạn  tí  nào  cả. 

Chúng ta hiện nay giống như đi thuyền trên biển lớn, không 

có phương hướng, không có mục tiêu, không biết đi về đâu, 

cho  nên  tâm  của  chúng  ta  không  định.  Nhà  Nho  trước  đây, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

311 

tâm  họ  cũng  là  tâm  định,  cho nên  có  thể  thành  tựu  đức  lớn, 

năng lực lớn, thành tựu vô lượng công đức, nó có đạo lý. 

Phía sau luôn luôn chỉ dạy chúng ta, mấu chốt đều ở “biết 

dừng”.  Từ  đó  cho  thấy,  “biết  dừng”  là quan  trọng  biết bao. 

Chúng tôi trước đây giảng Kinh Hoa Nghiêm, đặc biệt lấy ra 

một chương “Tri Túc Thiên Vương” để lưu hành riêng biệt. 

Chương  đó  giảng  cũng  đặc  biệt  tường  tận.  Tri  Túc  Thiên 

Vương là biết dừng. Tâm của họ là tâm định. Tâm  định thì 

liền sinh trí tuệ. Trí tuệ mở rồi mới có thể giải quyết tất cả 

vấn đề. Cho nên, Kinh luận ấn chứng tri kiến của chúng ta, 

chỉnh  sửa  sự  hành  trì  của  chúng  ta  (hành  trì  chính  là  ngôn 

hạnh), như thế bạn mới được lợi ích chân thật. Đây gọi là tu 

hành chân chánh. 

“Tu hành” là chỉnh sửa quan niệm sai lầm, tư tưởng sai 

lầm,  kiến  giải  sai  lầm,  hành  vi  sai  lầm  của  chúng  ta.  Tiêu 

chuẩn tuyệt đối của việc phân chia “tà” và “chánh” chính là 

tâm  tánh.  Tâm  hạnh  tương  ưng  với  tâm  tánh  là  “chánh”,  là 

“thị”.  Loại  tâm  hạnh  trái  ngược  lại  với  tâm  tánh  là  “tà”,  là 

“phi”.  Cho  nên  đây  không  phải  tiêu  chuẩn  của  một  người 

nào, không phải tiêu chuẩn của Phật Thích Ca Mâu Ni, cũng 

không  phải  tiêu  chuẩn  của  Khổng  Lão  Phu  Tử,  mà  là  tiêu 

chuẩn vốn đầy đủ trong tự tánh. Bất kỳ một chúng sanh nào, 

chỉ cần họ minh tâm kiến tánh thì cái họ lưu xuất ra tự nhiên 

sẽ là như vậy, cái gọi là “Phật Phật đạo đồng”. Họ giống như 

một  cách  tự  nhiên,  không  có  mảy  may  miễn  cưỡng.  Học 

Kinh, cách học phải như vậy mới có thọ dụng. 

•  Thứ chín, “Thảo Luận Vấn Đề” 

Hiện  nay,  ở  trong  lớp  chúng  ta,  đồng  học  nhiều,  hằng 

ngày  cùng  nhau  nghiên  cứu  thảo  luận,  trao  đổi  tâm  đắc  lẫn 

nhau,  có  thể  nâng  cao  cảnh  giới  của  mình.  “Diệc  khả  trợ 

nhập giai cảnh”. 

312 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

•  Thứ  mười,  “Tham  khảo  tư  liệu,  quảng  tập  chư  sớ, 

cập hữu quan Kinh luận, tinh độc kỳ yếu, thái trường bổ 

đoản” 

Đây  là  sau  một  giai  đoạn  học  tập,  đem  mình  nâng  cao 

lên,  không  thể  không  thường  xuyên  đọc  lại  những  tư  liệu 

tham khảo này. Tư liệu tham khảo là bổ trợ môn Kinh luận 

chủ tu này của mình, cho nên chủ - khách phải phân rõ ràng. 

“Kỵ dĩ tình kiến, đương dĩ trí trạch”. Mấu chốt là ở hai 

câu này, nhất định phải có trí tuệ, không thể xử sự bằng tình 

cảm. Ta thiên vị pháp môn nào, thiên vị vị thiện tri thức nào 

đó, đây là “tình kiến”, không phải là trí tuệ! Ở trong trí tuệ 

không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước,  nhất  loạt  bình 

đẳng, chính là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, đây là trí tuệ. 

Có trí tuệ mới có sự lựa chọn chính xác. Lựa chọn chính xác 

giúp chúng ta khai ngộ. “Tắc tất năng trợ diệu ngộ dã”. 

Đoạn phía dưới, “Đinh, lý minh tắc mê phá, thị vị khán 

phá, khán phá quí phóng hạ”. 

Đoạn này là dạy bạn buông xả tri kiến sai lầm, buông xả 

ngôn hạnh sai lầm. 

“Thử  vi  chân  thực  công  phu,  tất  năng  phóng  hạ,  nhi 

hậu đắc tự tại tùy duyên. Tự hành hóa tha, tác Di Đà sứ 

giả, thệ chí tuyên hóa, phổ lệnh quần manh đồng quy tịnh 

thành thử nghiên Kinh chi quả dụng dã”. 

Mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai đều là “Sứ 

giả Di Đà”. Quí vị hãy xem tỉ mỉ ở trong Kinh điển, quý vị sẽ 

phát  hiện,  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  chẳng  khác  gì 

trường đại học Phật giáo, Phật A Di Đà là hiệu trưởng, chư 

Phật mười phương đều ở khắp các nơi chiêu sinh thay cho A 

Di Đà Phật. Người có thể tin nhận thì trực tiếp đưa đi, cử đi 

đến trường. Đây chính là tu pháp môn Tịnh Độ. Người không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

313 

tin  pháp  môn  này,  Phật  dạy  những  pháp  môn  khác,  rẽ  một 

vòng, trước tiên đưa bạn đến Thế giới Hoa Tạng; sau đó, từ 

Thế giới Hoa Tạng, Bồ Tát Phổ Hiền, Văn Thù lại hướng dẫn 

bạn đến Thế giới Cực Lạc, đi rẽ một vòng. Cho nên chúng ta 

biết, tất cả chư Phật Bồ Tát thảy đều là sứ giả của Phật A Di 

Đà, không thể nghĩ bàn. 

Chúng tôi dùng thời gian rất ngắn, đem đại ý gợi ý một 

chút  với  quí  vị.  Phía  sau  bài  “Giảng  Ký”  này  là  tương  đối 

giảng kỹ càng, quí vị tự mình có thể tham khảo, có thể xem 

nhiều một chút. Hôm nay tôi rất cảm ơn mọi người, các bạn 

đã tặng thiệp chúc tết cho tôi, mọi người đều ký tên rồi. 




********** 

 

Tuy  tôi  không  ở  nơi  này,  thế  nhưng  tình  hình  tu  học 

của các vị ở đây tôi đều biết rõ. Lần này rời khỏi Học Hội, 

đến Úc châu ở hai mươi mốt ngày. Đây là lần chúng ta rời 

khỏi Học Hội lâu nhất (ngày trước đại khái đều không vượt 

quá mười ngày), một mặt là để thân thể nghỉ dưỡng, nhưng 

thực tế mà nói, quan trọng nhất là xây dựng đạo tràng ở Úc 

châu. Các đồng tu cũ đều biết, từ sau khi Hàn Quán Trưởng 

vãng  sanh,  đến  năm  thứ  hai,  phần  nhiều  đồng  tu  của  Thư 

Viện đã rời khỏi, đa số đều đến Singapore. Cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên  cùng  các  đồng  tu  của  Singapore  rất  là  từ  bi,  thâu 

nạp chúng tôi. Hai năm này đã đi qua rất nhanh, chính tôi 

không có cảm xúc gì, thế nhưng tôi thường hay nghe được 

có một số đồng tu nói với tôi, những người này trong lòng 

họ  không  thể  an  định  lại.  Nguyên  nhân  là  luôn  cảm  thấy 

chính mình không có nhà để ở, gởi nơi nhà người. Sau khi 

tôi nghe rồi, nghĩ lại cũng không phải không có đạo lý. Bởi 

vì  thường  có  người  hỏi,  bạn  thường  trụ  ở  nơi  đâu,  thì 

chúng ta đều không trả lời được. 

314 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng  ta  ở  nơi  đây  làm  khách,  làm  khách  luôn  có  một 

thường trụ, do đó chúng ta mới quyết định chọn lấy Úc châu. 

Toowoomba  là  một  thành  phố  nhỏ  ở  Úc  châu,  chúng  ta  có 

xây dựng một đạo tràng, làm thành một nơi chốn để an cư tu 

hành.  Dân  chúng  nơi  này  chất  phác,  thuần  hậu.  Thành  phố 

chỉ có tám chục ngàn người, một phần tư số người làm công 

tác giáo dục. Đây có thể nói là một thành phố nhỏ có trình độ 

giáo  dục  rất  cao.  Con  người  ở  nơi  đây  chất  phác,  bảo  thủ, 

không  có  tâm  tham,  rất  là  khó  được,  giống  như  người  xưa 

chúng ta đã nói: “Tri túc thường lạc”, cho nên chúng ta chọn 

lấy nơi này. Mức sống nơi đây rất thấp, giá tiền nhà đất đều 

rất  thấp.  Khi  chúng  tôi  đến  nơi  đó,  đúng  lúc  gặp  được  một 

giáo đường Thiên Chúa giáo muốn bán đi. Giáo đường này 

rất là hưng vượng, tín đồ ngày  một thêm nhiều. Ban đầu là 

một  giáo  đường  nhỏ,  về  sau  số  người  tăng  thêm  nhiều  nên 

không  thể  dung  nạp.  Họ  đem  giáo  đường  nhỏ  cùng  tất  cả 

phòng  nhà  di  dời  đến  phía  sau  vườn,  dùng  nơi  đó  để  xây 

dựng một giáo đường mới. Giáo đường mới này có thể dung 

nạp được 300 người, đại khái đã sử dụng không ít năm. Hiện 

tại tín đồ có thể  tăng  thêm  gấp đôi,  nó không  cách gì dung 

chứa hết, cho nên cần phải tìm một khu đất khác để xây dựng 

giáo  đường  mới  lớn  hơn.  Giáo  đường  này  liền  đem  bán  đi. 

Chúng  ta vừa  thấy  nó  có thể  dung  chứa 300 người,  đối với 

chúng ta mà nói thì là đủ rồi, cho nên chúng tôi liền mua nó. 

Diện  tích  đất  nơi  đó  là  năm  mươi  ngàn  mét  vuông,  có  xây 

dựng rất nhiều tòa nhà, có ba tòa liêu phòng để người ở, hai 

tòa giáo đường. Chúng ta xem thấy rất thích hợp, giá tiền là 

575  ngàn.  Năm  trăm  bảy  mươi  lăm  ngàn  ở  Singapore  mua 

một  tầng  lầu  cũng  mua  không  được.  Hiện  tại  đồng  tu  của 

chúng ta đã có mười mấy vị đến ở rồi. Tôi an ổn chỗ ở cho 

họ. Hơn nữa, hôm nay bắt đầu lên lớp, hiện tại có mười mấy 

người  tốp  chữ  “Ngộ”  rời  khỏi  Thư  Viện.  Đạo  tràng  này 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

315 

không có Phật sự, không có pháp hội, không có bất cứ hoạt 

động tôn giáo nào, hay nói cách khác, cũng sẽ không có tín 

đồ.  Thế  là  mọi  người  liền  nghĩ,  vậy  các  người  nhờ  đâu  mà 

sống? Chúng ta dựa vào tu hành chứng quả. 

Năm xưa tôi ở Đài Bắc nêu ra cho các đồng tu bảy môn 

khóa  trình  cơ  bản.  Hiện  tại  tôi  yêu  cầu  đồng  tu  đạo  tràng 

Toowoomba ngay trong năm năm cần phải hoàn thành, cho 

nên  cũng  tương  đối  khẩn  trương.  Trong  bảy  môn  bài  khóa 

này  có  bốn  môn  là  Phật  Kinh.  Bộ  thứ  nhất  là  Kinh  A  Nan 

Vấn Sự Phật Kiết Hung, bộ thứ hai là Kinh Vô Lượng Thọ, 

bộ thứ ba là Kinh A Di Đà Yếu Giải của Đại Sư Ngẫu Ích, bộ 

thứ tư là Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm. Đây là Phật 

Kinh, nhất định phải có thể học thuộc lòng, phải có thể giảng 

giải. Cho nên bài khóa của họ nơi đó cùng phương thức học 

tập  của các  vị ở nơi đây  là hoàn  toàn giống  nhau.  Ngoài  ra 

còn  có  Nho  gia,  chúng  ta  đem  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  xem 

thành  Nho gia,  chọn  lấy  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  Tứ  Thư, đều 

phải  thuộc,  đều  phải  giảng.  Một  loại  sau  cùng  là  Thái 

Thượng  Cảm  Ứng  Thiên  của  Đạo  gia.  Đây  là  bảy  môn  bài 

khóa  ngay  trong  năm  năm  cần  phải  hoàn  thành.  Nếu  bạn 

không thể hoàn thành, thì bạn làm sao có thể xứng đáng được 

sự cúng dường của các thí chủ? 

Ngoài  việc  này  ra,  nếu  như  tương  lai  bạn  muốn  thâm 

nhập  Kinh  tạng,  nếu  có  thể  có  năng  lực  đọc  tụng  điển  tích 

của cổ thánh tiên hiền, văn tự rất là quan trọng, cho nên phải 

học  cổ  văn.  Từ  trong  “Cổ  Văn  Quán  Chỉ”,  tôi  chọn  ra  một 

trăm thiên cổ văn. Một trăm thiên cổ văn này đều phải thuộc 

lòng,  phải  có  thể  giảng  giải.  Văn  tự  của  cổ  văn  không  dài, 

phải  ở  chỗ  này  học  tập,  làm  khoa  phán.  Một  thiên  văn 

chương hai - ba trăm chữ, phải tìm ra được khúc đoạn, tầng 

thứ của nó, họa thành biểu giải, học tập làm phán khoa. Kinh 

316 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

văn quá dài, bạn muốn xem cả thảy thì không dễ dàng, còn 

cổ văn thì dễ dàng, cho nên từ chỗ này mà bắt tay vào. Tổng 

cộng có tám môn bài khóa. Ngoài ra, ở nơi đó còn phải học 

Anh văn, vì đó là hoàn cảnh của nước ngoài, cho nên chúng 

ta  mời  một  thầy  giáo  dạy  Anh  văn  và  một  thầy  giáo  dạy 

Trung văn. Thời khóa sớm tối không cần phải làm, dùng lạy 

Phật  để  thay  thế  thời  khóa  sớm  tối.  Mỗi  buổi  sáng  lạy  150 

lạy; buổi tối trước khi đi ngủ lạy 150 lạy, mỗi ngày lạy Phật 

300 lạy.  Dùng lạy  Phật để làm  thời  khóa  sớm  tối,  toàn tâm 

toàn lực nỗ lực học tập. Tôi đến làm hộ pháp hộ trì các vị, để 

các vị thân tâm an ổn, vô ưu vô lự, dùng toàn bộ thời gian, 

tinh  lực  phấn  đấu  dụng  công.  Nếu  đức  hạnh,  học  vấn  của 

chính mình không thể thành tựu thì bạn không thể tự độ. Bạn 

không thể tự độ thì làm sao có thể độ tha? Đây là công tác 

của chúng tôi ở Úc châu trong hai mươi mốt ngày qua. 

Vốn dĩ tôi nghĩ đến tương lai,  nếu  tôi  ở Úc  châu hoằng 

pháp  giảng  Kinh  (Kinh  Hoa  Nghiêm  quyết  định  không  thể 

gián đoạn), thì chúng ta dùng đường truyền để dạy học. Cấu 

tưởng ban đầu của tôi là cần phải làm một đài phát sóng, làm 

một trạm chuyển tiếp mô hình nhỏ. Lần này chúng ta đi thăm 

viếng thị trưởng và Trường đại học Queensland. Trường học 

này là đệ nhất thế giới, dùng đường truyền để dạy học. Học 

trò của họ hơn một vạn người đều không ở trường học, phân 

tán ở các nơi trên toàn thế giới (Trung Quốc cũng có), tổng 

cộng có 62 quốc gia. Tôi hỏi họ, học trò có đến trường học 

hay không? Họ nói, học trò không đến trường học, hoàn toàn 

chỉ học tập ở trên đường truyền vi tính, do trường học cung 

cấp  giáo  trình.  Nó  cũng  phân  ra  rất  nhiều  khoa  hệ,  có  thầy 

giáo  chuyên  môn  ở  trên đường truyền chỉ  đạo.  Học sinh có 

thể nhận biết ở trên đường truyền, nỗ lực thiết thực rèn luyện. 

Nếu  như  có  nghi  nan  thì  có  thể  thỉnh  giáo  thầy  giáo  ở  trên 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

317 

đường  truyền.  Thi  cử  cũng  ở  trên  đường  truyền.  Khi  tốt 

nghiệp, trường học sẽ phát học vị Học sĩ, học vị Thạc sĩ, có 

thể ban phát học vị. 

Hiện tại, học trò ở tại trường có hơn năm ngàn người, số 

học  trò  không  ở  trường  học  mà  dùng  đường  truyền  để  dạy 

học thì có hơn mười ngàn học sinh. Tôi tham quan qua thiết 

bị của họ, thật là hiện đại hóa. Tôi đã từng xem qua không ít 

đài truyền hình vệ tinh, nhưng đều không thể so sánh được. 

Tôi liền hỏi họ: “Trường học của bạn, bộ thiết bị này phải tốn 

bao  nhiêu  tiền?”.  Hơn  một  ngàn  vạn  (tiền  Úc  gần  bằng  với 

tiền Singapore). Sau khi xem rồi, tôi thấy chúng ta không cần 

phải làm nữa, vì có làm thế nào cũng không làm bằng người 

ta. Đường truyền quốc tế này, nhân viên làm việc có hơn 100 

người,  phân  thành  rất  nhiều  bộ  phận,  còn  mạnh  hơn  so  với 

đài  truyền  hình  nhiều.  Cho  nên,  tôi  liền  thỉnh  giáo  với  họ: 

“Tôi có thể sử dụng thiết bị này được không?”. “Được!”, họ 

hoan nghênh.  Tôi  hỏi:  “Thu  phí  bằng cách nào?”.  Họ phải 

tính toán một lát, sau đó đem phiếu thu phí nói với tôi, nếu 

như nhờ vào đường truyền quốc tế của họ để phát đi khắp thế 

giới, tính toán khái quát một giờ đồng hồ là hai trăm đồng; 

nếu như không dùng đường truyền, dùng thiết bị ghi hình của 

họ, cũng giống như ở đài truyền hình chúng ta thuê nhờ thiết 

bị ghi hình của họ thì giá một trăm đồng. Tôi liền nghĩ, nếu 

như  chúng  ta  mượn  phòng  học  của  họ,  tự  mình  mang  máy 

ghi hình đến ghi, như vậy thì càng tiện lợi hơn. Cho nên ngay 

đến phòng học cũng không cần xây. Tôi nhờ vào trường học, 

tôi cùng hợp tác mật thiết với trường học. 

Trường  học  này  với  giáo  đường  của  chúng  ta  thì  cùng 

chung một con đường, chúng ta ở mặt Bắc, họ ở mặt Nam. 

Con  đường  này  rất  dài,  lái  xe  đại  khái  phải  mất  năm  phút. 

Con  đường  này  có  xe  bus  công  cộng,  giao  thông  rất  thuận 

318 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tiện.  Cho  nên  tôi  liền  nghĩ,  tương  lai  lên  lớp,  tôi  hoàn  toàn 

nhờ vào trường học, hợp tác mật thiết với trường học, tôi vận 

dụng thiết bị đường truyền quốc tế của họ. Hiện tại tôi  tính 

toán  khái  lược,  một  tuần  lễ nhiều  nhất  là  ba  ngàn  đồng.  Số 

tiền này của chúng ta cũng giống như quyên trợ cho trường 

học, giúp đỡ trường học. Đây là việc tốt. Chúng ta hoàn toàn 

nhờ vào thiết bị của họ. 

Ngoài  ra,  khi  tham  quan  thư  viện  của  trường  thấy  thư 

viện  rất  tốt,  họ  đích  thực  là  đa  nguyên  văn  hoá.  Bạn  đến 

trường  học  này  xem  học  trò, vẻ  mặt  thế  nào  đều  xem  thấy, 

đến  từ  toàn  thế  giới,  có  rất  nhiều  quốc  gia  khu  vực, 

Singapore  cũng  có,  dường  như  học  sinh  Trung  Quốc  cũng 

không ít. Tôi liền hỏi họ, thư viện có cho bên ngoài sử dụng 

không? Họ nói, không để bên ngoài sử dụng, họ chỉ cung cấp 

cho  học  sinh  của  họ,  không  mở  rộng  cho  bên  ngoài.  Thế 

nhưng, Trưởng thư viện nói với tôi: “Thưa pháp sư! Học trò 

của  Ngài  có  thể  đến”.  Tôi  nghe  rồi  rất  là  hoan  hỉ.  Họ  chủ 

động đề xuất, học trò của chúng ta có thể giống như học trò 

của  họ  vậy,  đến  để  sử  dụng  thư  viện  này.  Cho  nên  tôi  liền 

nghĩ, hiện tại trong tay tôi vẫn còn một bộ Tứ Khố Toàn Thư, 

tôi đem Tứ Khố Toàn Thư tặng cho thư viện của trường học, 

tặng cho họ thêm hai bộ Đại Tạng Kinh. Năm trước đã tặng 

một bộ Đại Chánh Tạng, chuẩn bị tiếp tục tặng một bộ Long 

Tạng  cho  họ.  Chúng  ta  kết  duyên  với  thư  viện,  để  nhờ  vào 

thiết bị của trường. 

Hiệu trưởng rất tốt, chúng ta cũng có mấy vị giáo thọ có tư 

chất,  nỗ  lực  thảo  luận  “đa  nguyên  văn  hóa  nghiên  cứu  sở”. 

Hạng mục này, sau khi nghe rồi họ rất là hoan hỉ, bằng lòng 

tăng tiết “đa nguyên văn hóa nghiên cứu sở”. Nghiên cứu sở 

này tương lai có thể ban phát học vị Tiến sĩ và học vị Thạc sĩ. 

Cấu  tưởng  của  “đa  nguyên  văn hóa nghiên  cứu  sở”  chính  là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

319 

một  sở  nghiên  cứu  của  tôn  giáo,  trong  đó  các  tôn  giáo  trên 

toàn  thế  giới  chúng  ta  đều  nghiên  cứu.  Trường  học  có  ý 

nguyện bằng lòng chịu làm. Tôi nói, tôi sẽ đem tin tức này đến 

Singapore, chúng ta cùng thương lượng với chín tôn giáo. Nếu 

như  chúng  ta  có  ý  nguyện  này,  mỗi  một  tôn  giáo  phái  hai 

nghiên  cứu  sinh.  Hai  nghiên  cứu  sinh  này  nhất  định  là  thầy 

truyền giáo, giảng đạo nói Kinh, là giáo thọ chỉ đạo trong sở 

nghiên cứu, do các tôn giáo chúng ta tiến cử đến, trường học 

đích thân mời. Họ yêu cầu đối với chúng ta chính là kinh phí. 

Tôi nói: “Được, không hề gì”. Chúng tôi trù bị một số kinh 

phí để thành lập sở nghiên cứu này. Đời sống của nghiên cứu 

sinh,  chúng  ta  cũng  hoàn  toàn  chăm  sóc,  giống  như  phí  học 

sinh công vậy, chính mình không cần mang theo một xu tiền 

nào để vào. Nếu thời gian nghiên cứu là hai năm thì có thể lấy 

được học vị Thạc sĩ. Nếu thời gian nghiên cứu là bốn năm, thì 

có thể lấy được học vị Tiến sĩ. Nội dung nghiên cứu là Kinh 

điển của các tôn giáo. Đương nhiên nội dung của Kinh điển là 

rất phong phú, cũng tương đối đồ sộ. Chúng ta sẽ tuyển chọn 

Kinh điển. Tông chỉ của chúng ta có hai điều. 

Tông  chỉ  thứ  nhất:  Những  Kinh  văn  đã  chọn  ra  nhất 

định phải thích hợp với nhu cầu của xã hội hiện đại, giúp đỡ 

giải quyết vấn đề xã hội hiện đại. 

Tông chỉ thứ hai: Nhất định phải cầu được hài hòa ngay 

trong tôn giáo. Cái gọi là “tồn dị cầu đồng”, tiêu trừ hiểu lầm, 

xem  thường,  va  chạm  giữa  tôn  giáo  và  tôn  giáo.  Phải  đem 

những thứ này tiêu trừ đi, đạt đến đoàn kết chủng tộc, đoàn 

kết tôn giáo, thế giới đại đồng. 

Đây là tông chỉ và mục tiêu của sở nghiên cứu, cho nên 

trường học rất là hoan hỉ. Sở nghiên cứu này tương lai có thể 

nói là học phủ tôn giáo cao nhất của toàn thế giới. 

320 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng  tôi  hy  vọng  có  thể  thực  tiễn  được  sự  việc  này. 

Chúng tôi đàm phán rất thích thú. Cho nên tôi nói, ngày nay 

trù  bị  kinh  phí  không  khó,  khó  là  ở  nhân  tài.  Chúng  ta  bồi 

dưỡng nhân tài  từ sở  nghiên cứu.  Sau khi  có được nhân tài 

rồi,  tương  lai  chúng  ta  liền  có  thể  thành  lập  “Học  Viện  Đa 

Nguyên Văn Hóa”. Ở trong trường đại học thành lập một học 

viện.  Học  trò  của  sở  nghiên  cứu  tốt  nghiệp  ra  thì  chính  là 

thầy giáo. Những giáo thọ trong học viện này là phó giáo thọ, 

giảng sư, bồi huấn họ. Tương lai khi số người nhiều rồi, thì 

có  thể  mở  rộng  thành  một  đại  học  độc  lập,  “Đại  Học  Đa 

Nguyên Văn Hóa”. Tôi nghĩ, từ sở nghiên cứu đến đại học, 

nhanh nhất cũng phải mất mười năm. Sau mười năm liền có 

thể ở bên đó thành lập một đại học đa nguyên văn hóa, vì các 

tôn giáo trên toàn thế giới bồi dưỡng ra thầy truyền giáo ưu 

tú. Hai mươi mấy ngày qua ở Úc châu chủ yếu là làm những 

việc  này.  Hy  vọng  đồng  tu  chúng  ta  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực. 

Tương  lai  sở  nghiên  cứu  chân  thật  có  thể  thành  công  rồi. 

Giáo thọ của sở nghiên cứu đến đâu để tìm vậy? Nghiên cứu 

sinh. Tôi cảm thấy Phật giáo nhất định sẽ đề bạt từ nơi chúng 

ta, chúng ta đến tiến cử. Mọi người nếu có thể học được tốt, 

tương lai có thể đảm nhiệm công tác giáo học. Tuổi tác của 

tôi lớn rồi, tôi bằng lòng thoái lui để làm hộ pháp, hộ trì mọi 

người, đem  mọi  người lên  trên đài.  Như vậy  Phật giáo  mới 

có thể có tiền đồ, pháp vận mới có thể hưng vượng, thúc đẩy 

hài hòa tôn giáo, hài hòa chủng tộc, đạt đến thế giới hòa bình. 

Đây là công tác chủ yếu của chúng ta ở Úc châu. 

Ngoài ra, khi tôi tham gia buổi tiệc sáng của Bộ trưởng Bộ 

Di Dân Úc Châu, sau khi tôi thấy rồi thì có cảm xúc rất sâu 

sắc. Bộ trưởng Bộ Di Dân đã gặp mặt tôi mấy lần, chúng tôi 

xem như là rất quen biết. Lần tụ hội này, ông tiếp đãi di dân 

mới  mà gần đây ông phê chuẩn cho họ cư ngụ vĩnh viễn. Ở 

thành phố Boston có tổng cộng hơn bảy mươi di dân mới, đều 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

321 

đến từ các khu vực quốc gia khác nhau. Tôi cũng tiếp nhận lời 

mời  tham  gia  lần  hội  họp  này.  Chúng  tôi  lái  xe  đến  nơi  đó, 

nhưng không tìm được phòng làm việc của chính phủ. Chính 

phủ  châu  cũng  giống  như  chính  phủ  tỉnh  của  chúng  ta  vậy, 

chính phủ trung ương của họ được thiết lập ở phòng làm việc 

của chính phủ tỉnh nên tìm không ra. Sau cùng tìm tên phòng 

mới  tìm  ra  được.  Sau  khi  tìm  được  chúng  tôi  đều  không  có 

lòng  tin.  Chúng  tôi  liền  đi  hỏi  thăm,  có  phải  là  ở  chỗ  này 

không? Đúng vậy, chính ngay chỗ đó. Tôi cảm thấy rất là kinh 

ngạc. Phòng đó là dân phòng thông thường, so với dân phòng 

thông  thường  còn  thấp  hơn  một  cấp.  Phòng  ốc  rất  nhỏ,  đại 

khái  bình  thường  chúng  ta  nói  hai  phòng,  một  nhà  ăn,  ngôi 

nhà nhỏ như vậy, có hai ba khu liền kề với nhau. Đó là văn 

phòng  làm  việc  của  chính  phủ  cấp  châu.  Từ  ngay  chỗ  này 

chúng ta có thể thể hội được, chính phủ của họ tiết kiệm, giản 

dị,  không  có  chút  hào  hoa phô  trương  nào.  Quan  viên  chính 

phủ  liêm  khiết,  tiếp  người  thân  thiết  thành  khẩn.  Bộ  trưởng 

này là thuộc chính phủ trung ương, đến nơi đó để tiếp kiến di 

dân mới đến, bắt tay từng người ân cần hỏi thăm. Thật không 

dễ dàng! Việc này ở nhiều quốc gia khác, bạn không thể nào 

có thể thấy được. Nhiều nhất là phái một trưởng phòng, một 

nhân  viên  đến  giới  thiệu  cho  bạn  một  số  tình  hình  của  Úc 

Châu thì tốt rồi, làm gì có bộ trưởng đích thân tiếp kiến? Việc 

này khiến cho tôi rất cảm động. Chúng tôi xem thấy quốc gia 

của người khác, không luận ở phương diện nào, đích thực là 

luôn  chú  trọng  đến  thật  dụng,  không  hề  phù  hoa  xa  xỉ  chút 

nào. Chúng tôi xem thấy quan viên đều rất thân thiết, đều rất 

thành khẩn. Cho nên tôi đem những gì mà tôi xem thấy, nghe 

thấy được, trở về Toowoomba nói với các đồng tu. Chúng ta 

phải học tập, phải biết giản dị, phải biết tiết kiệm. Vốn dĩ Pháp 

sư Ngộ Hành đã nghĩ là đem phòng liêu cũ của chúng ta dỡ bỏ 

đi, xây mới lại. Tôi liền nghĩ, việc này không cần thiết, người 

322 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

khác  có  thể  ở,  tại  sao  chúng  ta  không  thể  ở?  Chúng  ta  đem 

những phòng xá này cố gắng chỉnh lý, phun sơn quét vôi mới 

lại thì được rồi, hà tất bỏ đi rồi xây mới lại? Cho nên xem qua 

châu  phủ  của  người  ta,  xem  văn  phòng  làm  việc  của  chính 

phủ, nếu như chúng ta làm rất tráng lệ thì thật hổ thẹn, người 

ta  xem  thấy  sẽ  khinh  thường  bạn.  Chúng  ta  phải  giúp  địa 

phương kiến thiết nhiều hơn, vậy thì đúng. Cho nên ở Úc châu 

phổ  biến  mà  xem,  đích  thực  hiện  tại  chúng  ta  gọi  là  “phản 

phốc quy chân”, quay về với tự nhiên. 

Ở  nơi  đó  đất  rộng,  diện  tích  đất  của  họ  lớn  gần  bằng 

Trung Quốc, nhưng nhân khẩu chỉ có một triệu chín, còn ít 

hơn so với Đài Loan (Đài Loan có hai triệu). Giữa người với 

người  rất  là  thân  thiết.  Ở  nơi  đây  chưa  từng  xảy  ra  chiến 

tranh, cư dân đều rất chất phác, rất khó được. Cho nên chúng 

ta  chọn  nơi  đây  làm  nơi  chốn  tu  học,  nơi  chốn  học  tập  tu 

hành. Các vị đồng tu, tương lai các vị đều có cơ hội đến bên 

đó, mọi người nhất định phải rất chăm chỉ nỗ lực. 

Tu hành quan trọng nhất chính là cải lỗi hướng thiện, tích 

lũy công đức, thành tựu đức hạnh của chính mình, thành tựu 

học  vấn  của  chính  mình,  đem  tập  khí  tâm  bệnh  không  tốt 

trước  đây  của  chính  mình  thảy  đều  cải  sửa  hết.  Đây  gọi  là 

công phu. Biết được tâm bệnh tập khí của chính mình thì gọi 

là giác ngộ, nhà Phật gọi là khai ngộ. Cái gì gọi là khai ngộ? 

Biết được tâm bệnh tập khí của chính mình, chịu đem những 

tâm bệnh tập khí này cải đổi lại, vậy gọi là công phu. Chúng 

ta phải nỗ lực bắt tay vào từ chỗ này. 

Bộ  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  này  là  hành  Kinh. 

“Giáo – Lý – Hành – Quả”, đây là hành Kinh, dạy chúng ta 

tu hành. Bạn làm thế nào đem Thập Thiện Nghiệp Đạo thực 

tiễn vào trong đời sống, thực tiễn vào trong công việc, thực 

tiễn vào đối nhân xử thế tiếp vật. Bộ Kinh này, đoạn phía sau 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

323 

chúng  ta  vẫn  chưa  giảng  xong;  Kinh  văn  không  dài,  thế 

nhưng  ý  nghĩa  rất  là  phong  phú.  Chúng  ta  mới  giảng  đến 

“Ngũ  Căn”  trong  ba  mươi  bảy  phẩm  trợ  đạo.  Phía  sau  của 

“Ngũ  căn”  là  “Ngũ  Lực”,  “Thất  Bồ  Đề  Phần”,  “Bát  Chánh 

Đạo”,  sau  cùng  là  “Chỉ  Quán”.  Một  điều  sau  cùng  là 

“phương  tiện”.  Hợp  lại  mà  nói,  chính  là  đem  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo thực tiễn vào trong đời sống, thực tiễn vào trong 

công  việc,  thực  tiễn  vào  trong  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật.  Bộ 

Kinh này là thuộc về hành Kinh, “Giáo – Lý – Hành – Quả”, 

chú trọng ở tu hành. 




********* 

Kinh văn: “Ngũ căn trang nghiêm cố, thâm tín kiên cố, 

tinh  cần  phi  giải,  thường  vô  mê  vọng,  tịch  nhiên  điều 

thuận, đoạn chư phiền não”. 

Ngũ căn “Tín - Tấn - Niệm - Định - Tuệ”, ở phía trước đã 

giới thiệu qua với các vị. Ý nghĩa của đoạn Kinh văn này là 

nói  chúng  ta  đem  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  thực  tiễn  trong 

“Ngũ căn” có thể đạt được hiệu quả mà chính là trên Kinh đã 

nói  “trang  nghiêm”.  Trong  Kinh  văn  có  năm  câu  liền  phối: 

“Tín - Tấn - Niệm - Định - Tuệ”. 

Ngày  nay,  tuy  chúng  ta  đã  xuất  gia,  đã  thọ  đại  giới, 

nhưng  có  tin  Phật  hay  không thì  rất  khó nói.  Năm  xưa,  sau 

khi xuất gia hai năm tôi mới thọ giới, sau đó đến Đài Trung 

thăm lão sư. Từ xa, lão sư nhìn thấy tôi, chỉ vào tôi mà nói 

với âm thanh rất lớn: “Ông phải tin Phật!”. Vào lúc đó tôi 

học Phật đã được chín năm rồi. Tôi học Phật được bảy năm 

thì xuất gia, xuất gia thì liền dạy ở Phật Học Viện, dạy được 

hai  năm  mới  thọ  giới.  Sau  khi  thọ  giới  trở  lại  thăm  lão  sư, 

thầy chỉ vào tôi mà nói: “Ông phải tin Phật!”. Ngay lúc đó tôi 

ngẩn  người  ra.  Sau  đó  lão  sư  giải  thích  với  tôi:  “Tin  Phật 

324 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không dễ dàng, có rất nhiều người xuất gia mãi đến già chết 

đều không tin Phật”. Tại sao nhà Phật thường nói “Ca Sa chi 

hạ thất nhân thân”? Vì không tin Phật. Tại sao nói “Địa ngục 

môn tiền tăng đạo đa”? Vì không tin Phật. Cho nên chúng ta 

nghĩ lại xem, chúng ta có tin Phật hay không? 

Người  thế  nào  mới  gọi  là  “Tin  Phật”?  Người  y  giáo 

phụng  hành  mới  gọi  là  tin  Phật.  Chúng  ta  ở  trong  “Thập 

Thiện Nghiệp Đạo Kinh”, bộ Kinh này thông cả Đại - Tiểu 

thừa,  người  hiện  đại  gọi  là  “Ngũ  thừa  Phật  giáo”  (ngoài  ba 

thừa  ra,  thêm  vào  thiên  thừa  và  nhân  thừa).  “Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo” thông năm thừa, là khóa mục người năm thừa 

cùng đồng tu học. Lìa khỏi “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh” 

thì không phải học Phật, đương nhiên không thể nói đến tin 

Phật,  cho  nên  chữ  “Tin”  này  rất  khó.  Đại  Sư  Ngẫu  Ích  ở 

trong “A Di Đà Yếu Giải” nói với chúng ta sáu loại tín. Sáu 

loại tín này, chúng ta có hay không? 

Trong  sáu  loại  tín,  thứ  nhất  là  “Tin  chính  mình”.  Tin 

chính  mình  có  Phật  tánh,  tin  chính  mình có  Phật  chủng, tin 

chính mình chắc chắn có thể thành Phật. Chúng ta có loại tín 

tâm này hay không? Đây chính là tâm vô thượng Bồ Đề. 

Thứ hai là “Tin tha”. “Tha” là lão sư. Lão sư là Phật. Phật 

tuy không còn ở thế gian, nhưng di giáo của Phật vẫn còn lưu 

truyền  tại  thế  gian  này.  Sau  khi  Phật  diệt  độ,  chúng  ta  đọc 

được  Kinh  điển  thì  cũng  giống  như  thấy  Phật.  Mở  quyển 

Kinh  ra  thì  cũng  giống  như  đang  nghe  giáo  huấn  của  Phật. 

Mỗi câu mỗi chữ Phật đã dạy bảo chúng ta đều là tánh đức 

của tự tánh chúng ta, chúng ta có tin tưởng hay không? Đây 

là  trí  tuệ,  đức  năng  vốn  đủ  của  chính  chúng  ta,  không  phải 

bên ngoài đến. 

Phật là minh tâm kiến tánh, còn chúng ta chính mình là mê 

hoặc điên đảo. Bít mê ngộ thì không nói, tự tánh vốn đủ trí tuệ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

325 

đức  năng,  không  hề  khác  nhau.  “Tự  tánh  vốn  đầy  đủ  đức 

năng”,  trên  Kinh  Phật  thường  nói:  “Ở  thánh  không  tăng,  ở 

phàm không giảm”, đều là viên mãn đầy đủ. Thánh nhân giác 

ngộ rồi, các Ngài dùng được rồi, khởi tâm động niệm, lời nói, 

việc làm, đời sống làm việc đối nhân xử thế tiếp vật đều dùng 

được. Chúng ta mê mất tự tánh, không thể dùng được, tuy có 

nhưng  không  thể  dùng.  Chúng  ta  dùng  cái  gì?  Vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, chúng ta sai ở ngay chỗ này. 

Chúng ta đọc qua Kinh Đại thừa biết được, chư Phật Bồ 

Tát  trước  giờ  chưa  từng  rời  khỏi  thế  gian,  trước  giờ  chưa 

từng  rời  khỏi  chúng  ta.  Vấn  đề  là  gì?  Phàm  phu  mắt  thịt 

chúng  ta  không  nhận  biết.  Nếu  như  hôm  nào  bạn  giác  ngộ 

rồi, trong tông môn thường nói “đại triệt đại ngộ”, bạn bỗng 

nhiên  liền  quán  sát  được,  chung  quanh  đều  là  chư  Phật  Bồ 

Tát.  Một  bộ  “Đại  Tạng  Kinh”  này  linh  động  hoạt  bát,  liền 

hiện rõ ở trong phạm vi đời sống của chúng ta. Sáu căn vừa 

tiếp xúc đều là đại Kinh đại Luận của chư Phật Như Lai. Đây 

gọi là “tin tha, tự tha”, không hai. Đây là cặp đối thứ nhất. 

Cặp đối thứ hai dạy chúng ta “tin sự, tin lý”. “Sự có, lý 

không”, cho nên cái “sự” này là “huyễn có”, trong Phật pháp 

gọi  là  “diệu  hữu”.  “Lý  vô”,  lý  là  không  tịch,  gọi  là  “chân 

không”.  “Chân  không  bất  không,  diệu  hữu  phi  hữu”.  Đây 

chính là chân tướng sự thật mà chúng ta thường nói. 

Cặp  đối  thứ  ba  dạy  chúng  ta  “tin  nhân,  tin  quả”.  Nhân 

quả, dùng lời hiện tại mà nói, nó là chân lý, là vĩnh hằng bất 

biến. Trong thế gian pháp, nó là chân lý; trong xuất thế gian 

pháp,  nó  vẫn  là  chân  lý.  Do  đó,  chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm, tạo nhân không thể không chú ý. Trồng nhân thiện nhất 

định được quả thiện. Thế nhưng chúng ta hiện tại chân thật là 

mê  hoặc  điên  đảo,  không  có  năng  lực  phân  biệt  thiện  -  ác. 

Chúng  ta  thường  hay  xem  thấy  có  rất  nhiều  người  đem  ác 

326 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cho  là  thiện,  đem  thiện  cho  là  ác.  Đây  chính  là  trong  Phật 

pháp  gọi  là  “điên  đảo,  vọng  tưởng”.  Điên  đảo  ở  chỗ  nào? 

Điên đảo chính ngay chỗ này. Nếu như lòng tin của chúng ta 

đã có gốc rồi, tin đã có gốc chính là trong tin có “Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo”.  Trong  “Thập  Thiện  Nghiệp”  nói  được  rất  rõ 

ràng, các vị phải ghi nhớ, nhất định phải thực tiễn, phải đem 

thập thiện biến thành hành vi đời sống thực tế của chúng ta. 

“Không sát sanh”, hàm nghĩa trong đây rất sâu, rất rộng, 

chắc chắn không có ý niệm tổn hại tất cả chúng sanh thì mới 

gọi là “không sát sanh”. Không chỉ không khởi ý niệm tổn hại 

đối với chúng sanh hữu tình, mà đối với chúng sanh vô tình 

cũng  không  có  khởi  lên  ý  niệm  tổn  hại.  Chúng  ta  xem  thấy 

một cây cỏ nhỏ, lớn lên rất hoạt bát, lớn lên rất xinh xắn, bạn 

có thể nhẫn tâm đạp lên đầu của chúng hay sao? Trong “Giới 

Kinh”, Phật nói với chúng ta: “Tỳ kheo thanh tịnh không đạp 

cỏ non”. Đây đều là thuộc về không sát sanh. Thế nhưng trong 

giới  có  khai  duyên,  trừ  khi  nơi  đó  không  có  đường  đi  khác, 

cần phải từ ngay chỗ đó thông qua, vậy thì có thể. Nếu như có 

lộ, lộ quẹo qua cái vòng, bạn muốn đi đường gần, đạp từ trên 

cỏ  mà đi, vậy là phạm giới, điều này có lỗi với chúng sanh. 

Nếu như có việc gấp để cho kịp thời gian, vậy thì được. Cho 

nên  trong  nhà  Phật  khai  duyên  rất  là  nhiều,  phải  hiểu  được 

“Khai – Giá – Trì – Phạm”. Ta không có việc gì gấp, không hề 

trễ giờ, bạn không được đạp lên cỏ non để đi đường gần hơn, 

mà nhất định phải đi theo con đường. Không chỉ đối với cây 

cối  hoa  cỏ  (ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  sinh  vật),  mà  đối  với 

gạch, đá, cát, đất, chúng ta cũng phải yêu thương trùm khắp, 

quyết  không  được  xem  thường,  không  được  hủy  nhục,  như 

vậy thì “không sát sanh” mới có thể làm đến được. 

“Không  trộm  cắp”,  giới  điều  này  tôi  cũng  nói  được  rất 

tường tận, quyết định không có ý niệm chiếm tiện nghi của 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

327 

người khác. Có ý niệm này là “tâm trộm”, tuy bạn không có 

hành vi trộm, nhưng bạn có tâm trộm. Những giới phía sau 

tôi không cần lặp lại nữa. Mỗi điều giới luật đều rất tinh vi. 

Có người nói, giới luật của nhà Phật quá nghiêm khắc, chúng 

tôi làm không được. Tại sao làm không được? Phiền não tập 

khí của bạn quá nặng rồi. Phật nói ra những giới điều này là 

đức năng tự tánh của bạn vốn đầy đủ, làm gì mà làm không 

được chứ? Tự tánh vốn đầy đủ, không phải Phật dạy, không 

phải  Phật  Bồ  Tát  chế  định  ra  giới  luật  này  để  ràng  buộc 

chúng  ta.  Phật  Bồ  Tát  giúp  chúng  ta  hồi  phục  lại  tánh  đức, 

giúp chúng ta tiêu trừ phiền não tập khí, hồi phục trí tuệ đức 

năng vốn đầy đủ của tự tánh mà thôi. 

Trước  tiên  chúng  ta  phải  tin  tưởng,  sau  đó  chúng  ta  lại 

hoan  hỉ  tiếp  nhận,  chân  thật  dụng  công  tẩy  rửa  lỗi  lầm  của 

chính  mình,  hồi  phục  đức  năng  của  chính  mình.  “Thâm  tín 

kiên cố”, nhất là đối với Tịnh Độ. Thế nhưng trong Tịnh Độ 

cần phải hiểu được “tâm tịnh thì cõi Phật tịnh”. Làm thế nào 

làm đến tâm tịnh? Cần phải ba nghiệp thanh tịnh. Ba nghiệp 

thanh tịnh chính là mười thiện viên mãn, thân ba, khẩu bốn, ý 

ba, chân thật đều làm đến được. Làm đến được rồi thì sao? 

Làm  mà  không  làm,  không  làm  mà  làm;  niệm  mà  không 

niệm, không niệm mà niệm. Đây gọi là công phu thành khối. 

Chúng ta chọn Tịnh Độ thì có phần nắm chắc, ngay đời này 

không có luống qua. Cho nên trong tín có đầy đủ mười thiện, 

“thập thiện nghiệp đạo” thực tiễn ở tín căn. “Thâm tín kiên 

cố”  là  tín  tâm  của  bạn  không  thể  bị  dao  động.  Thập  thiện 

thực  tiễn  vào  tấn  căn  (tấn  là  tinh  tấn).  “Tinh  cần  phi  giải”, 

hiện  tại  chúng  ta  giải  đãi,  lười  biếng.  Đây  là  phiền  não, 

không thể đề khởi tinh thần, do nguyên nhân gì? Trong tinh 

tấn của chúng ta không có mười thiện, hay nói cách khác, có 

cái tu tinh tấn trống không, bên trong không có nội dung, vì 

328 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vậy  muốn  tinh  tấn  thế  nào  cũng  không  thể  tinh  tấn.  Trong 

tinh  tấn  có  đầy  đủ  mười  thiện,  vậy  thì  tinh  tấn  liền  có  nội 

dung,  thật  tinh  tấn.  Trong  Đại  Kinh  thường  nói:  “Tự  tha 

không hai”, độ người chính là độ chính mình, độ chính mình 

chính là độ chúng sanh. Nói đến cực điểm, Phật nói: “Sanh, 

Phật không hai”. 

Ở  giai  đoạn  hiện  tiền  của  chúng  ta,  lớp  bồi  dưỡng  khóa 

thứ năm, ngay trong nửa năm này, sự việc gì là đại sự bậc nhất 

của chúng ta? Giúp đỡ đồng tu thành tựu học nghiệp, đây là 

đại sự bậc nhất của chúng ta. Nếu như các đồng tu chúng ta 

cho  rằng  dẫn  dắt  học  sinh  thì  đối  với  việc  học  tập  “Hoa 

Nghiêm”  của  chúng  ta  sẽ  có  chướng  ngại  thì  các  vị  đến  nói 

với tôi, chúng ta có thể dừng Hoa Nghiêm lại nửa năm, toàn 

tâm toàn lực giúp đỡ các đồng tu lớp bồi dưỡng. Nửa năm sau, 

chúng  ta  có  thể  đem  Hoa  Nghiêm  bổ  túc  lại.  Hiện  tại  Hoa 

Nghiêm  một  ngày  giảng  một  tiếng  rưỡi  đồng  hồ.  Nửa  năm 

sau, một ngày chúng ta giảng ba giờ đồng hồ, buổi sáng giảng 

một thời, buổi chiều giảng một thời, có thể bổ sung lại. Các vị 

đồng  tu  tự  mình  thương  lượng  với  nhau  rồi  đến  nói  với  tôi. 

Các học sinh đến bên đây thời gian chỉ có sáu tháng, qua sáu 

tháng  thì  họ  phải  đi.  Thời  gian  rất  là  quý  báu,  nếu  chúng  ta 

không thể toàn tâm toàn lực hiệp trợ họ thì sẽ có lỗi với họ. 

Hôm  qua  tôi  đã  nói  qua  với  các  đồng  tu,  tại  vì  sao  tôi 

không đích thân lên lớp, mà để các đồng tu cũ dẫn dắt họ? Vì 

đây  là  phương  pháp  của  giáo  dục,  giáo  học  nối  nhau.  Nếu 

một mình tôi dạy dù có tốt hơn đi nữa, nhưng sau khi tôi chết 

rồi, đời sau sẽ không có người tiếp nối, như vậy tôi có lỗi với 

Phật giáo, có lỗi với những tổ sư đại đức truyền pháp nhiều 

đời. Truyền đến tôi đây thì xong rồi, thì tuyệt hậu rồi, vậy sao 

được chứ? Cho nên, tôi để các vị ra dạy, vậy thì chúng ta có 

người tiếp nối. Mọi người phải hiểu cái ý này. Tôi ở bên cạnh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

329 

quán sát, ở bên cạnh chăm sóc. Cần phải đem mọi người thúc 

tiến lên. 

Hôm  qua,  Úc  châu  chính  thức  khai  giảng.  Tôi  yêu  cầu 

ngay trong năm năm phải hoàn thành tám môn học, cũng rất 

là  khẩn  trương.  Tám  môn  học  này,  trong  năm  năm  là  hoàn 

thành rồi. Sau cùng tôi còn một mục tiêu, đó chính là thành 

lập sở nghiên cứu đa nguyên văn hoá ở Đại học Queensland. 

Học  trò của  chúng  ta  có thể  làm  giáo thọ,  chí  ít  có thể  làm 

nghiên cứu viên của sở nghiên cứu, có thể trở thành trợ giáo 

của sở nghiên cứu. Trong hai năm, họ có thể lấy được học vị 

Thạc sĩ, bốn năm thì có thể lấy được học vị Tiến Sĩ. Tôi giúp 

đỡ  mọi  người,  mãi  luôn  đem  mọi  người  đưa  lên  trên  cao. 

Tuổi  tác  tôi  đã  lớn,  đã  75  tuổi,  phải  nên  đi  rồi,  người  xưa 

thường nói: “Nhân sanh thất thập cổ lai hi”. Ngày nay chúng 

ta  cần  phải  có  người  kế  tiếp,  cho  nên  tôi  toàn  tâm  toàn  lực 

giúp  đỡ  mọi  người.  Dùng  tâm  này  người  biết  được  không 

nhiều, chúng ta cũng không cần đến khắp nơi tuyên dương. 

Tuyên dương không có chút ý nghĩa. 

Có không ít người nói, Pháp sư Tịnh Không viết chữ cho 

người đều  là  học trò  viết, không  phải  chính  mình  đích  thân 

viết. Tôi nghe những lời nói này không ít, thế nhưng tôi nghe 

rồi rất hoan hỉ. Thành tựu của học trò chính là thành tựu của 

tôi.  Tôi  thành  tựu  học  trò,  không  thành  tựu  thì  xong  rồi. 

Không chỉ những chữ này là của các học trò tôi viết, các vị 

xem, có rất nhiều ấn chương đều là học trò khắc. Thành tựu 

của học trò là thành tựu chân thật của chúng ta. Học trò mỗi 

mỗi đều được rồi thì chúng ta ngồi ở bên cạnh hưởng phước, 

không cần phải bận tâm gì cả, vậy thì đúng rồi. Nếu mọi thứ 

chính  mình  còn  phải  bận tâm,  thì  chứng minh  giáo học  của 

bạn  không  có  thành  tựu,  bạn  không  thể  đem  thành  tích  ra 

được. Chúng ta lên đài giảng, thính chúng tán thán, chúng ta 

330 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đã  lấy  được  thành  tích  ở  trên  giảng  đài  rồi.  Giáo  học  trong 

lớp bồi dưỡng, học trò cũ của chúng ta đều có thể dạy học trò 

mới. Có thể giảng, có thể dạy, có thể viết, mọi thứ đều có thể, 

chúng ta triển hiện ra được thành tích rồi. Đây là chúng ta có 

sự giao phó đối với Phật pháp, có sự giao phó đối với Phật. 

Đối  với  tổ  sư  đại  đức,  những  vị  thiện  tri  thức  truyền  pháp, 

chúng ta cũng có sự giao phó, thì chúng ta đi vãng sanh, rời 

khỏi  thế  gian  này  mới  an  tâm,  không  có  chút  gì  đáng  tiếc. 

Chúng  ta  phải  hiểu  được  đạo  lý  này,  phải  đem  đạo  lý  này 

thực tiễn, “tinh cần phi giải”. 




************* 

 

Kinh văn: “Ngũ căn trang nghiêm cố, thâm tín kiên cố, 

tinh  cần  phi  giải,  thường  vô  mê  vọng,  tịch  nhiên  điều 

thuận, đoạn chư phiền não”. 

Hai câu phía trước đã giới thiệu qua với các vị rồi. Hiện 

tại chúng ta xem từ “thường vô mê vọng”. Đây là thành tựu 

của “niệm căn”. Do đây có thể biết, chúng ta hiện tại thường 

hay mê hoặc, thường hay quên mất. Đây là do nguyên nhân 

gì? Do niệm này không có gốc, thì liền có hiện tượng này. 

“Niệm”,  văn  tự  của  Trung  Quốc  là  thuộc  về  chữ  hội  ý, 

bên trên là chữ “Kim”, bên dưới là chữ “Tâm”. Đây chính là 

trong  Phật  pháp  thường  nói:  “Đương  hạ  nhất  niệm”,  ngay 

trong mỗi niệm đều không mất đi, đây là bổn nghĩa của chữ 

này.  Phật  nói,  sáu  cõi  phàm  phu,  một  niệm  chân  thật  vô 

thường  mê  vọng  là  “Ta”.  Phàm  phu  sáu  cõi,  mỗi  niệm  đều 

không quên đi cái “Ta”, cho nên Mạt Na Thức, thức thứ bảy 

chính  là  chấp  trước  kiên  cố  cái  “Ta”.  Không  luận  vào  lúc 

nào, không luận ở trường hợp nào, trước giờ chưa từng đoạn 

dứt ý niệm này. Nếu ý niệm này đoạn rồi, thì liền siêu việt 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

331 

sáu  cõi  luân  hồi.  Đáng  tiếc  là  chúng  ta  không  thể  đoạn  ý 

niệm  này.  Phật  dạy  bảo  chúng  ta  phải  đem  ý  niệm  này 

chuyển đổi lại. Trong tất cả các pháp, pháp môn niệm Phật là 

thù thắng nhất. Chúng ta đem cái “Ta” đó đổi thành “Phật”, 

thì ngay đời này quyết định thành tựu. Không nên niệm “Ta”, 

mà niệm “Phật”, cho nên gọi là “pháp môn niệm Phật”. 

Pháp môn này, theo nghĩa rộng mà nói, chư Phật Bồ Tát 

đã  nói  vô  lượng  pháp  môn,  không  có  pháp  môn  nào  không 

phải là pháp môn niệm Phật. Ý nghĩa này là ở trong 53 tham 

của  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Trong  Hoa  Nghiêm  80,  Thiện  Tài 

Đồng Tử tham vấn vị tri thức đầu tiên là Tỳ Kheo Đức Vân 

(trong  Hoa  Nghiêm  40  gọi  là  Tỳ  Kheo  Kiết  Tường).  “Kiết 

Tường”  cùng  “Đức”  là  một  ý  nghĩa,  là  một  người  (người 

phiên  dịch  dùng  danh  từ  không  giống  nhau).  “Kiết  Tường” 

chính  là  “Đức”,  Đức  Vân  chính  là  Kiết  Tường  Vân.  Trên 

Kinh, Ngài đã nói với chúng ta hai mươi mốt loại pháp môn 

niệm Phật. Số hai mươi mốt này là biểu pháp của Mật tông, ý 

nghĩa là viên mãn. Cho nên nói, không có một pháp môn nào 

không phải là pháp môn niệm Phật. 

Niệm  A  Di  Đà  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ  là 

một pháp môn niệm Phật đặc biệt trong tất cả pháp môn niệm 

Phật. Đây là Thế Tôn vì chúng ta chọn lựa, giúp chúng ta ở 

ngay trong một đời viên mãn thành tựu. Đạo lý này rất sâu, 

thế  nhưng  tuyệt  nhiên  không  khó  hiểu.  Kinh  điển  chúng  ta 

đọc  được  rất  nhiều,  ấn  tượng  cũng  tương  đối  sâu  sắc.  Phật 

thường  nói:  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”.  Tại  sao 

chúng  ta  không  tưởng  Phật?  Tại  sao  không  niệm  Phật?  Tại 

sao  chúng  ta  vẫn  còn  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước? 

Chúng ta sai chính là sai ngay chỗ này. 

Phật dạy bảo chúng ta phải nhìn thấu. “Nhìn thấu” chính là 

thông đạt tường tận đối với vũ trụ nhân sinh. Sau khi nhìn thấu, 

332 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bạn  mới  có  thể  buông  xả.  Buông  xả  cái  gì?  Buông  xả  tất  cả 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước buông xả rồi thì chúng ta hồi phục được chân tâm, Tông 

môn nói “minh tâm kiến tánh”, cảnh giới hiện tiền (kiến tánh 

chính  là  thành  Phật).  Do  đây  có  thể  biết,  phiền  não  lớn  nhất, 

chướng  ngại  lớn  nhất,  đối  địch  lớn  nhất  của  chúng  ta  không 

phải là bên ngoài, mà là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của 

chính mình. Bên ngoài không đáng sợ, những thứ này mới chân 

thật đáng sợ. Chánh niệm của chúng ta không thể hiện tiền đều 

là do bị những thứ này nhiễu loạn, chướng ngại. 

Loại người nào ngay trong đời này khẳng định có thành 

tựu, thành tựu không  thể  nghĩ bàn? Chúng  ta  từ ngay  trong 

kinh nghiệm của người xưa mà thể hội được, ngay trong hai 

đến  sáu  thời,  ngoài  một  câu  “A  Di  Đà  Phật”  ra  quyết  định 

không  có  một  tạp  niệm  thì  con  người  này  thành  công.  Đối 

với hoàn cảnh hiện tiền của chúng ta mà nói, ngoài câu “A Di 

Đà Phật” ra, các thứ khác toàn là vọng niệm. Cho nên niệm 

Phật  đường  của tổ sư  chỉ  có  một  câu  Phật hiệu, trong niệm 

Phật đường không giảng Kinh, quyết không có xen tạp, chân 

thật  là  “một  môn  thâm  nhập,  trường  kỳ  huân  tu”,  vậy  thì 

thành công. Đạo tràng đệ nhất thế gian chính là đạo tràng chỉ 

huân tu một câu Phật hiệu. 

Chúng  ta  xem  thấy  rất  nhiều  niệm  Phật  đường  khác,  có 

một  số  Lão  hòa thượng rất là từ bi, họ cũng hiểu  được  xây 

niệm  Phật  đường  thành  tựu  mọi  người,  nhưng  tại  vì  sao 

không  làm  được  nhất  tâm  xưng  niệm?  Trong  niệm  Phật 

đường không chỉ là thanh chúng, mà ngay chấp sự trong đó, 

thậm  chí  đến  đường chủ  đều  vẫn  xen tạp  vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước. Niệm Phật đường này không thể thành công, 

nguyên nhân chính ngay chỗ này. Cho nên, niệm Phật đường 

không  phải  người  thông  thường  có  thể  bước  vào.  Người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

333 

thông thường bước vào là kết duyên, phương tiện kết duyên, 

không  phải  chân  thật  dụng  công.  Đạo  tràng  chân  thật  dụng 

công trong tông môn gọi là “tuyển Phật trường”, niệm Phật 

đường của Tịnh Tông là “thành Phật đường”, bạn đến nơi đó 

để thành Phật. Những người bước vào đó có giống Phật hay 

không? Từ những chỗ này chúng ta mới thể hội được sự thù 

thắng của loại đạo tràng này, sự trang nghiêm của đạo tràng, 

bản chất của đạo tràng. Nếu không đầy đủ những điều kiện 

này, vẫn còn vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì làm sao? 

Không thể không cầu giáo. Cho nên Thế Tôn năm xưa ở đời, 

vì sao 49 năm giảng Kinh nói pháp, vì sao không mở niệm 

Phật đường để mọi người thành tựu, bớt được nhiều việc? Vì 

sao không mở Thiền đường để mọi người tham cứu? 

Năm  xưa,  Thế  Tôn  ở  đời  không  có  Thiền  đường,  cũng 

không  có  niệm  Phật  đường,  mà  chỉ  có  giảng  đường.  Giảng 

đường  là  giúp  bạn  nhìn  thấu.  Sau  khi  nhìn  thấu  rồi  thì  tự 

nhiên liền buông xả, bạn chính mình liền biết dụng công, đều 

không dùng đến giáo. Cho nên đó là chú trọng đến giáo học. 

Phiền não tập khí của chúng ta từ vô lượng kiếp mang đến, 

chúng  ta  rất  muốn  đoạn  nhưng  đoạn  không được.  Điều  này 

nói rõ, không dễ dàng gì đoạn. Như vậy mới ở nơi Giáo hạ 

mà hạ công phu. Giáo hạ hạ công phu cũng phải hiểu được 

phương pháp. Không hiểu phương pháp thì công phu của bạn 

ngay đời này cũng bị lãng phí, bạn không thể khế nhập. 

Mấy  ngày  trước  tôi  ở  Úc  châu,  đồng  tu  Hong-Kong  gọi 

điện thoại nói với tôi: “Ở HongKong có một vị luật sư trẻ tuổi, 

đã giảng Kinh Vô Lượng Thọ được một năm rồi. Thính chúng 

đều  là  luật  sư,  đều  là  phần  tử  tri  thức  cao  cấp.  Ông  giảng 

được rất thành công”. Sự việc này tôi không biết. Họ đã hẹn, 

lần  này  tôi  đến  Hong-Kong,  họ  sẽ  đến  để  gặp  mặt  tôi.  Tôi 

nghe nói, họ đem giảng ký của Kinh Vô Lượng Thọ mà ngày 

334 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trước tôi giảng in ra, tổng cộng có bốn cuốn đóng bìa. Từ đầu 

đến cuối, họ đọc qua sáu lần. Diễn giảng của họ hoàn toàn y 

theo  giảng  nghĩa  để  giảng  giải,  lại  thêm  vào  tâm  đắc  tu  học 

của chính bản thân họ, rất được hoan nghênh. Đồng tu nói với 

tôi sự việc này, xem ra người Hong-Kong vẫn có phước. Nếu 

họ  không ngừng  mà  giảng  như  vậy,  thì  từ  ba  đến năm  năm, 

phong khí xã hội sẽ được cải thiện. Đây là có thể khẳng định, 

phải có người chân thật giác ngộ. Tôi nghe nói, vị luật sư này 

rất cảm khái nói ra tâm đắc tu học của mình với mọi  người. 

Ông  đã  học  Phật  nhiều  năm.  Ngày  trước  thân  cận  rất  nhiều 

pháp  sư,  cũng  học  qua  rất  nhiều  Kinh  luận  pháp  môn.  Ông 

nói, ông nghe tôi giảng Kinh, chỉ nghe được một câu mà được 

thọ dụng rất lớn. Ngày nay ông có được thành tựu này là nghe 

một câu nói của tôi. Tôi hỏi: “Câu gì vậy?”. “Một môn thâm 

nhập”. Lúc trước học loạn hết, học được quá nhiều, quá tạp, 

học rất nhiều năm mà vẫn mờ mịt, mơ mơ hồ hồ (người Hong-

Kong gọi là mờ mịt). Sau khi nghe tôi nói, thảy đều xả bỏ hết, 

một môn thâm nhập, chuyên công Kinh Vô Lượng Thọ, ông 

ấy thành công. Đây chính là phương pháp học giáo. Nhất định 

phải hiểu được ở nơi một môn mà hạ công phu. 

Hiện  tại  chúng  ta  giảng  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  còn  có 

Kinh Hoa Nghiêm, cơm sáng ở nơi đây còn giảng Kinh Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo.  Nhưng  các  vị  nhất  định  phải  biết  được, 

cái nào là chánh tu, cái nào là trợ tu. Chúng ta lấy Kinh Vô 

Lượng  Thọ  làm  chánh  tu,  chánh  khóa,  các  thứ  khác  mà  tôi 

giảng là trợ tu. Trợ tu có cơ hội có thể nghe, cũng có sự giúp 

đỡ đối với chúng ta. Thế nhưng thời gian tinh lực nhất định 

phải dụng ở nơi khóa trình chính của chủ tu thì chúng ta mới 

có thể có thành tựu. 

Chúng  ta  mời  xưởng  in  ấn  ở  bên  đây  in  ra  “Giáo  Thừa 

Pháp Số”, dường như đã bốn tháng rồi mà vẫn chưa in xong. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

335 

Tôi  hy  vọng  có  thể  in  xong  sớm  hơn  một  chút.  Tương  lai, 

mỗi  một  đồng  tu  đều  có  được  một  bộ  sách  này.  Ngũ  căn 

trong “Giáo Thừa Pháp Số”, niệm căn là “ư chánh trợ đạo, ức 

niệm  bất  vong”.  Đây  chính là  vừa  rồi  tôi  đã  nói,  cái nào là 

chủ tu, cái nào là trợ tu, là chọn tu, nhất định phải làm cho rõ 

ràng, làm cho tường tận. 

Nhà Phật từ sơ phát tâm đến quả địa Như Lai đều là đang 

học tập, “học vô chỉ cảnh”. Mỗi ngày đều cần phải phấn đấu 

nỗ lực mà học tập, vĩnh viễn không gián đoạn, một môn thâm 

nhập.  Làm  thế  nào để  thâm  nhập?  Từng lượt,  từng  lượt  mà 

học. Kinh Vô Lượng Thọ học một lần không đủ, học tiếp một 

lần nữa, phải học vô số biến, bạn mới có thể khế nhập. 

Năm  xưa  khi  tôi  ở  Lusanchi,  có  một  vị  cư  sĩ  tên  Triệu 

Lập  Bổn.  Vị  cư  sĩ  này,  tôi  đoán  bây  giờ có  thể  cũng  đã 70 

tuổi rồi. Ông là giáo thọ của Trường đại học Gia Châu. Khi 

tôi gặp mặt ông, ông đại khái mới khoảng hơn 50 tuổi. Ông 

hiểu  được  ý  nghĩa  lời  của  tôi  nói,  ông  chỉ  chọn  Kinh  Kim 

Cang  và  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  để  chuyên  công.  Ông  nói,  ông 

niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Tôi  nói:  “Được!”. 

Ông nói với tôi, hai bộ Kinh này, ông đã nghe băng ghi âm 

của tôi được hai mươi sáu lần. Tôi nói: “Chưa đủ, chí ít ông 

phải nghe  qua 100 lần,  nghe  mỗi  ngày, nghe  đi nghe lại từ 

đầu đến cuối. Cả đời chuyên nghe hai bộ Kinh này, chuyên 

học  hai  bộ  Kinh  này”.  Hiện  tại  ông  đi  giảng  khắp  nơi, 

chuyên giảng hai bộ Kinh này. Ông trở thành chuyên gia, khế 

nhập  cảnh  giới.  Đây  là  rất  khó  được,  là  tấm  gương  tốt  để 

chúng  ta  tu  học,  quyết  không  nên  tham  nhiều.  Tối  kỵ  húy 

nhất là làm “thông gia”, tất cả Kinh luận mọi thứ đều thông, 

đây là kỵ húy rất lớn. Mọi thứ đều thông, đến sau cùng mọi 

thứ đều không thông, bạn không có được lợi ích. Sau khi một 

môn  thâm  nhập,  “một  Kinh  thông,  tất  cả  Kinh  thông”,  bạn 

336 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải khế nhập cảnh giới. Sau khi tất cả Kinh thông rồi vẫn là 

chuyên vào một môn. Đây là phương pháp mà Phật Bồ Tát, 

tổ sư đại đức dạy cho chúng ta. Chúng ta phải tỉ mỉ mà xét 

nghĩ,  phải  tiếp  nhận,  phải  có  thể  thể  hội  được.  Sau  khi  khế 

nhập, vĩnh viễn sẽ không mê mất, cái niệm này của bạn liền 

có căn. Niệm có căn thì có lý nào mà không thành tựu? 

Niệm có căn, thực tế cũng chính là nhà Nho đã nói “Tri 

chỉ nhi hậu hữu định”. Cái niệm này của chúng ta phía sau là 

“định”. 

“Tri chỉ” chính là “niệm”. 

“Chỉ ư chí thiện”. Giáo học của nhà Nho, thực tế mà nói 

tổng  cương  lĩnh  chính  là  “minh  đức,  thân  dân,  chỉ  ư  chí 

thiện”. Đây là đạo của Khổng Mạnh. 

Phật Đà dạy người, người học Phật chúng ta hiểu được, 

còn  người  không  học  Phật  thì  không  hiểu.  Người  học  Phật 

biết, không chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật mà mười phương ba 

đời  tất  cả  chư  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  chính  là  sáu  chữ 

hồng danh. Điểm này một chút cũng không giả. Thiên Kinh 

vạn luận sau cùng đều quy về một câu Phật hiệu này. Danh 

hiệu  công  đức  không  thể  nghĩ  bàn,  có  mấy  người  hiểu? 

Không  phải  là  người  tái  sanh  thì  chắc  chắn  không  thể  biết 

được.  Cho  nên  trong  tất  cả  Kinh,  đại  đức  Tùy  Đường  công 

nhận, Kinh Vô Lượng Thọ là đệ nhất. Bạn xem lời tựa trong 

bổn hội tập của cư sĩ Mai Quang Hi viết thì liền tường tận. 

Những người này đều là người tái sanh, không phải là người 

thông thường. 

Đề Kinh của bổn hội tập chân thật là thù thắng không gì 

bằng,  hội  tập  không  chê  vào  đâu  được.  Kinh  này  ở  Trung 

Quốc có mười hai loại bản dịch, ông chọn lấy đề Kinh “Phật 

Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang nghiêm” của Tống 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

337 

dịch,  và  “Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Giác”  của  Hán  dịch, 

đem hai đề Kinh này hợp lại thành “Phật Thuyết Đại Thừa 

Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng 

Giác Kinh”. Không chê vào đâu được! 

“Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm” là quả đức, là 

cái chúng ta mong cầu. “Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác” là tu 

đức. Tam học tam huệ đều ở trong đề Kinh. Chúng ta làm thế 

nào để tu? Phải tu Thanh Tịnh - Bình Đẳng - Giác, nên gọi là 

“tâm tịnh thì cõi Phật tịnh”. Nếu muốn tu tâm thanh tịnh thì 

phải buông xả vạn duyên. Không chỉ buông xả thế duyên, mà 

ngay Phật pháp cũng buông xả. “Pháp còn nên xả, huống hồ 

phi  pháp”.  Buông  xả  triệt  để,  tâm  địa  thanh  tịnh,  không 

nhiễm  một  trần,  vậy  thì  đúng  rồi.  Đối  đãi  với  tất  cả  mọi 

người, tất cả việc, tất cả sự thì bình đẳng từ bi. Ta học pháp 

này, ta khuyên bảo đồng tu cũng là pháp này. 

Có một số người ở bên ngoài cũng giảng Kinh nói pháp, 

họ  rêu  rao  nói  họ  là  truyền  nhân  của  Pháp  sư  Tịnh  Không. 

Các vị đồng tu phải nên biết, chắc chắn không có việc này. 

Từ trước đến giờ, tôi không có người truyền pháp, làm gì có 

truyền nhân?  Thế nhưng nếu như  bạn chính  mình  chân thật 

hướng  về  Thanh  Tịnh  -  Bình  Đẳng  -  Giác  mà  tu,  thì  bạn 

không  phải  là  truyền  nhân  của  Pháp  sư  Tịnh  Không,  mà  là 

truyền nhân của A Di Đà Phật, là truyền nhân của Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật,  là  truyền  nhân  của  tất  cả  chư  Phật,  vậy  thì 

chính xác. Trong thế gian pháp là truyền pháp cho một pháp 

quyến, pháp quyến đó không đáng tin, không đủ để tin tưởng. 

Phải chân thật tường tận đạo lý ở trong Kinh điển, phải chắc 

thật  ghi  nhớ  giáo  huấn  trong  Kinh  điển,  đem  những  giáo 

huấn lý luận này thực tiễn vào trong ngôn hạnh đời sống của 

chính  mình,  thực  tiễn  vào  chỗ  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  thì 

bạn chân thật là truyền nhân của chư Phật Như Lai. Tự hành 

338 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hóa  tha,  ngày  nay  gọi  là  “niệm  tư  tại  tư”,  đây  là  chắc  chắn 

không thể quên mất. 

Thập Thiện Nghiệp thực tiễn ở “Định căn” đã khởi lên tác 

dụng,  đó  chính  là  “tịch  nhiên  điều  thuận”.  Thế  xuất  thế  gian 

pháp nếu không có định căn, dùng lời hiện tại mà nói, chính là 

không có chí nguyện kiên định. Tâm của họ dao động, thấy lạ 

mà đổi ý, rất dễ dàng bị mê hoặc của cảnh giới bên ngoài mà 

dao  động  tâm  chí,  thì  thế  xuất  thế  gian  pháp  đều  không  thể 

thành tựu. Do đó, “định” đơn giản mà nói chính là “trong ta có 

chủ”, trong nội tâm của chính mình có chủ tể. Cái chủ tể này 

không phải là thành kiến. Có một số người thành kiến rất sâu, 

họ  cũng  sẽ  không  bị  ngoại  cảnh  bên  ngoài  dao  động,  nhưng 

cùng với chỗ này chúng ta nói hoàn toàn không như nhau. Vì 

sao vậy? Cái định này của chúng ta là từ tín - tấn  - niệm  mà 

sanh ra. Phía trước có tín - tấn - niệm, cho nên cái định này là 

“chánh định”, chắc chắn không phải “tà định”. Còn loại người 

thành kiến rất sâu dường như là có sức định, nhưng cái định đó 

là tà định, không phải chánh định. Chỉ có chánh định  mới có 

thể  xây  đại  công,  lập  đại  nghiệp,  có  thể  lợi  ích  tất  cả  chúng 

sanh. Điều này chúng ta cần phải tu học. 

Trong  “Giáo  Thừa  Pháp  Số”,  “nhiếp  tâm  chánh  trợ, 

tương  ưng  bất  tán”  (đây  là  giải  thích  thông  thường),  cùng 

Kinh văn chỗ này giải thích với chúng ta là “tịch nhiên điều 

thuận”. “Tịch nhiên” là tâm địa thanh tịnh. Tâm thanh tịnh tự 

nhiên liền sanh ra tác dụng điều thuận. “Điều” là tự thọ dụng, 

“thuận” là tha thọ dụng. Bồ Tát Phổ Hiền “hằng thuận chúng 

sanh, tùy hỉ công đức”. Ngày nay, tại vì sao chúng ta không 

thể hằng thuận chúng sanh? Vì chúng ta không có công phu 

“tịch nhiên điều”. 

“Điều”,  dùng  lời  hiện  đại  mà  nói  là  “điều  hòa,  điều 

chỉnh”. Điều chỉnh cái gì? Điều chỉnh tất cả phân biệt chấp 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

339 

trước. Chúng ta không thể tùy thuận chúng sanh, đó là bởi vì 

chính mình có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Nếu có thể 

đem  những  thứ  này  thảy  đều  buông  xả  hết,  thân  tâm  của 

chúng  ta  điều  chỉnh  rồi,  tương  ưng  viên  mãn  với  tánh  đức. 

Tánh đức giống như nước vậy, nó có thể tùy theo địa hình, 

nó không hề có chấp trước, địa hình cong thì nó chảy cong, 

địa hình thẳng thì nó chảy thẳng, nó nhất định không cố chấp 

là “ta nhất định phải có cách đi như vậy”. Có thể như vậy mà 

điều thích thân tâm của chính mình, chúng ta liền được đại tự 

tại. Cùng ở chung với tất cả chúng sanh, thuận cảnh rất tốt, 

nghịch  cảnh  cũng  rất  tốt,  thế  nào  cũng  tốt,  như  vậy  mới  có 

thể chân thật làm đến hằng thuận chúng sanh; với chính mình 

đều  không  có  chút  chướng  ngại  nào,  tâm  của  chính  mình 

vĩnh viễn là tịch nhiên bất động. 

Chúng ta qua lại với tất cả chúng sanh, tâm của chúng ta 

dao  động,  đây  là  đặc  biệt  sai  lầm.  Làm  thế  nào  có  thể  làm 

được tâm tịch tịnh, không động? Trong tâm phải giống như 

trong “Đàn Kinh” đã nói: “Vốn không một vật”. “Không một 

vật”  đương  nhiên  là  không  động.  Hiện  tại  trong  tâm  của 

chúng  ta  có  vật,  không  chỉ  một  vật,  mà  xen  tạp  đủ  thứ  vô 

lượng  vô  biên,  cho  nên  tâm  là  động,  không  phải  tịch  tịnh. 

Động là vọng tâm, tịch là chân tâm. Tại sao Tông môn cường 

điệu tu định? Không chỉ là Tông môn, Đại - Tiểu thừa Phật 

pháp, Hiển giáo, Mật giáo, Tông môn, Giáo hạ, mà vô lượng 

pháp môn (pháp là phương pháp, môn là lối đi), cũng chính 

là nói phương pháp thủ pháp không giống nhau, nhưng mục 

tiêu đều là thiền định. 

Tịnh  Độ  tông  chúng  ta  là  dùng  phương  pháp  chấp  trì 

danh  hiệu  để  tu  định.  “Nhất  Tâm  Bất  Loạn”  chính  là  thiền 

định.  Nếu  như  pháp  môn  này  không  tương  ưng  với  Giới  - 

Định - Tuệ, thì khẳng định đó không phải là Phật pháp. Cho 

340 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nên,  chúng  ta  muốn  phân  biệt  nó  có  phải  là  Phật  pháp  hay 

không, phương pháp rất đơn giản là xem nó có tương ưng với 

Giới  -  Định  -  Huệ  hay  không.  Tương  ưng  là  Phật  pháp,  là 

chánh pháp; không tương ưng thì không phải Phật pháp, mà 

là tà pháp, cho dù một tông phái nào, cho dù một pháp môn 

nào đều không hề ngoại lệ. Cho nên tâm phải tịch tịnh, trong 

tâm  không  thể  có  một  vật.  Phật  nói  như  vậy,  cổ  thánh  tiên 

hiền chúng ta cũng nói như vậy. 

Đại đức xưa nói: “Vô vi nhi vô sở bất vi, vô sở bất vi nhi 

vô vi”. “Vô vi” là tịch tịnh, tịch nhiên. “Vô sở bất vi” là điều 

thuận. Các vị đồng tu, có phải là ý này hay không? Cho nên, 

vô vi là tự thọ dụng, vô sở bất vi là tha thọ dụng; vô vi là bất 

biến, vô sở bất vi là tùy duyên. Phật Bồ Tát ứng hóa ở mười 

pháp  giới,  trên  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Tùy  chúng  sanh 

tâm ứng sở tri lượng”, đây là vô sở bất vi. Tuy là vô sở bất 

vi, nhưng tâm của các Ngài đích thực ra là thường ở nơi vô 

vi,  trên  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  là  “thường  trụ  chân  tâm”. 

Phật Bồ Tát dùng chân tâm, không dùng vọng tâm, các Ngài 

ứng hóa ở thế gian vẫn là dùng chân tâm, không dùng vọng 

tâm. Chúng ta học Phật, phải từ những nơi này mà học. Vào 

giai đoạn hiện tiền này, chúng ta là sơ học, là phàm phu, nên 

dùng  phương  pháp  thông  dụng  này.  Tâm  này  của  chúng  ta 

phải định ở ngay trong pháp chánh - trợ. 

Thế nào là chánh pháp? 

Pháp môn Tịnh Độ là chánh pháp. Ngày nay chúng ta y 

cứ theo Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh A Di Đà, hai bộ Kinh này 

đều  là  chủ  trương  “Trì  danh  niệm  Phật”.  Trong  Thập  Lục 

Quán Kinh thì không như vậy, trong đó có nói “Quán tưởng 

niệm  Phật”,  “Quán  tượng  niệm  Phật”,  “Trì  danh  niệm 

Phật”,  nói  ra  rất  nhiều  phương  pháp  để  chúng  ta  chọn  lựa. 

Không  như  hai  bộ  Kinh  này,  chỉ  dạy  chúng  ta  “Trì  danh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

341 

niệm Phật”. Vậy ta liền biết được, “Trì danh niệm Phật” là 

chánh pháp, tâm của chúng ta phải thường trụ ngay nơi đây. 

Thế nào là trợ pháp? 

Đọan  ác,  tu  thiện  là  trợ  pháp.  Trợ  pháp  rất  là  nhiều, 

chúng  ta  cũng  phải  nắm  lấy  cương  lĩnh  của  nó.  Đại  Sư  Ấn 

Quang dạy chúng ta dùng “Liễu Phàm Tứ Huấn”, dùng “Cảm 

Ứng Thiên” để làm trợ tu. Từ “Liễu Phàm Tứ Huấn” tỉnh ngộ 

ra,  chân  thật  tin  tưởng  nhân  quả.  “Một  bữa  ăn,  một  ngụm 

nước  đều  do  tiền  định”.  “Thiện  nhân  chắc  chắn  có thiện 

quả,  ác  nhân  chắc  chắn  có  ác  báo”,  cho  nên  không  phải 

không báo, mà thời giờ chưa đến. Chúng ta sâu sắc hiểu rõ 

đại đạo lý này thì tín tâm liền kiên định. 

Trong thuận cảnh quyết không khởi một niệm tâm tham 

ái. Phải biết tham ái là phiền não; phiền não chính là chướng 

ngại,  nó  chướng  ngại  bạn  khai  ngộ,  chướng  ngại  bạn  vãng 

sanh. Trong nghịch cảnh quyết không sanh sân hận. Sanh sân 

hận là tạo nghiệp, là sai lầm nghiêm trọng. Gặp nghịch cảnh 

thì  phải  như  chư  Phật  Bồ  Tát,  tùy  thuận  tiếp  nhận.  Ta  thọ 

nhận được rất hoan hỉ, cam tâm tình nguyện, như vậy nghiệp 

chướng  liền  tiêu.  Bạn  chân  thật  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  cho  dù 

thuận cảnh hay nghịch cảnh cũng đều là tăng thượng duyên 

tốt  của  chính  mình.  Bạn  có  trí  tuệ  thì bạn  có thể phân biệt, 

bạn  biết được vận  dụng thế  nào.  Nhà  Phật nói:  “Nhật  nhật 

thị hảo nhật, thời thời thị hảo thời”, chúng ta mới có thể thể 

hội được. Bạn biết thì đó là chân thật, còn bạn không biết thì 

ngày nào cũng là ngày xấu, giờ nào cũng là giờ xấu. Xấu là 

gì? Là tạo nghiệp. Tốt là gì? Là tích công bồi đức. Do đây có 

thể biết, cảnh giới bên ngoài không có tốt xấu, tốt xấu hoàn 

toàn ở tâm của chính mình. Bạn dùng tâm thiện để xem tất cả 

pháp, thì tất cả pháp đều thiện, thế gian không có người nào 

không phải là người thiện. Bạn dùng tâm ác để xem, thì chư 

342 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Phật Bồ Tát cũng là người xấu. Do vậy mới nói, “cảnh tùy 

tâm chuyển”. 

Chúng ta phải dùng tâm trạng như thế nào? Trong tất cả 

Kinh  luận,  Phật  khích  lệ  chúng  ta  dùng  “chân  tâm”.  Chân 

tâm  là  thuần thiện,  “nhân chi sơ, tánh  bổn thiện”.  Cái thiện 

này các vị phải nên biết, đây là thuần thiện, không phải thiện 

của thiện  ác (thiện  ác  là  tương đối, không phải  chân  thiện), 

còn đây là chân thiện, trong đó không có thiện ác (ác cũng là 

thiện). Chúng ta phải hiểu được đạo lý này, phải ở ngay chỗ 

này  mà  tu  học.  Đây  đều  là  thuộc  về  tánh  đức  mà  trong  tự 

tánh tất cả chúng sanh vốn sẳn đầy đủ, không phải đến từ bên 

ngoài.  Phật  Bồ  Tát  chứng  được,  còn  chúng  ta  thì  mê  mất. 

Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian này giúp chúng ta, để chúng 

ta từ trong mê mất tìm được nó trở lại, như vậy mà thôi. Cho 

nên, tâm quyết định phải an trụ ở ngay trong hai pháp Chánh 

- Trợ. Trong hai đến sáu thời, câu Phật hiệu này quyết định 

không thể để quên mất, nhà Phật gọi là “thất niệm”. Không 

được để thất niệm, phải nhớ chặt ở trong tâm! 

Chúng ta ngay trong một đời này chỉ có một nguyện vọng 

là  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thân  cận  A  Di  Đà  Phật,  chỉ  có  một 

nguyện vọng như vậy. Có nguyện ắt thành. Thân thể này của 

chúng  ta  hiện  tại  vẫn  chưa  đi,  vẫn  ở  tại  thế  gian  này,  mỗi 

ngày phải tiếp xúc với rất nhiều người sự vật, phải dùng tâm 

trạng như thế nào? Hoàn toàn nương vào giáo huấn của Kinh 

điển.  Đại  Sư  Thiện  Đạo  nói  rất  hay:  “Những  gì  Phật  dạy 

chúng ta làm, thì chúng ta chăm chỉ nỗ lực mà làm; những 

gì Phật dạy chúng ta không được làm, chúng ta quyết định 

không  nên  phạm”.  Phải  làm  từ  chỗ  nào?  Làm  từ  “Thập 

Thiện Nghiệp Đạo”. Không sát sanh, không trộm cắp, không 

tà dâm, không vọng ngữ, không nói hai lời, không ác khẩu, 

không thêu dệt, không tham, không sân, không si, phải làm 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

343 

từ  chỗ  này.  Mười  câu  này  rất  dễ  dàng  ghi  nhớ.  Khởi  tâm 

động niệm,  lời nói, việc làm  phải thường hay  nghĩ đến,  đối 

chiếu với giáo huấn của Phật. Viễn ly mười ác, cần tu mười 

thiện, mỗi niệm đều ở ngay trong mười thiện, đây là trợ đạo. 

Vì sao vậy? Ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc đều là “các bậc 

thượng  thiện  đến  ở  một  nơi”,  đều  là  tu  mười  thiện  nghiệp. 

Phật hiệu chúng ta niệm có được tốt hơn đi nữa, nếu chúng ta 

không tu mười thiện nghiệp thì sẽ không đi đến được nơi đó. 

Cho dù A Di Đà Phật hoan nghênh bạn đi, nhưng đại chúng ở 

nơi đó không thể dung nạp bạn. Không phải đại chúng không 

dung nạp, mà là chính mình không cách gì tương ưng được 

với họ. Do đây có thể biết, niệm Phật thì phải tu thiện, không 

tu thiện thì không được. 

Mỗi  ngày  chúng  ta  phản  tỉnh  kiểm  điểm  (dùng  cái  này 

làm  tiêu  chuẩn),  từ  sớm  đến  tối,  ta  khởi  tâm  động  niệm, 

“không sát sanh” có làm được hay chưa? Có tổn hại động vật 

nhỏ  hay  không?  Có  ý  niệm  tổn  hại  người  khác  hay  không? 

Không  những  trên  hành  vi  không  có,  mà  trên  ý  niệm  cũng 

không được có. Ý niệm là mỗi niệm yêu thương chúng sanh 

(năm nay chúng ta đặc biệt đề xuất “giáo dục yêu thương”). 

Mỗi niệm là yêu thương chúng sanh, quyết định không thể có 

một niệm tổn hại chúng sanh. Người khác tổn hại ta thì được, 

vì sao vậy? Vì họ không học Phật, họ vẫn đang mê. Ta học 

Phật, ta đã giác ngộ rồi, ta không còn mê. Cho dù người khác 

tổn hại ta, ta cũng không thể có chút ý niệm báo thù. Nếu ta 

có ý niệm này, thì vẫn cứ phải luân hồi. Chỉ có ở trong luân 

hồi mới có oan oan tương báo, không thể kết thúc. 

Nếu  chúng  ta  muốn  ngay  trong  đời  này  thoát  khỏi  luân 

hồi, thì ý niệm tổn hại tất cả chúng sanh không thể nào sanh 

ra, không chỉ nói đối với người, mà đối với một con kiến, đối 

với một con muỗi đều không được. Chúng cũng là một sinh 

344 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mạng, chúng cũng là  một chúng sanh, do tạo tác tội nghiệp 

nặng hơn so với chúng ta nên đầu thai đến những loài động 

vật này. Giết một con kiến cùng giết một con người không hề 

khác  nhau,  trong  Phật  pháp  nói,  hoàn  toàn  giống  nhau.  Đối 

với sự quấy nhiễu của những động vật nhỏ này, không nên có 

tâm ghét bỏ, phải nên biết, ngày nay chúng đến quấy nhiễu 

chúng  ta  là  vì  ngày  trước  chúng  ta  cũng  quấy  nhiễu  chúng. 

Oan oan tương báo, đó là lý đương nhiên. Làm sao cải tiến? 

Dùng tâm chân thành để câu thông với chúng. Thành thì linh. 

Dùng  tâm  chân  thành  để  câu  thông  với  chúng  (Tâm  chân 

thành  là  một  vọng  niệm  cũng  không  có).  Chúng  ta  nói 

chuyện  với  chúng,  chúng  hiểu.  Người  chân  thật  đang  hành 

đạo, động vật nhỏ đều sẽ cảm động, chúng cũng sẽ hộ pháp, 

chúng sẽ không đến quấy nhiễu chúng ta. 

Chúng  ta  mỗi  người  có  không  gian  sinh  hoạt  của  mỗi 

người, chúng ta giúp đỡ chúng, chúng cũng giúp đỡ chúng ta. 

Không chỉ những động vật nhỏ này, ngay đến những cây cối 

hoa  cỏ  ở  gần  nơi  chúng  ta  thảy  đều  là  hộ  pháp.  Hòa  thuận 

cùng sống, bình đẳng đối đãi, cùng tồn tại phát triển, hoa cỏ 

lớn  lên  đặc biệt  xanh tốt, để  chúng ta  khi tiếp xúc được thì 

tâm  khai ý giải, xem  thấy  những hoa  cỏ này  dường như nó 

đều  đang  mỉm  cười,  tâm  của  chúng  ta  thật  thoải  mái.  Nếu 

như chúng ta không tu thiện, ngày ngày đang tạo ác, thì động 

vật nhỏ sẽ đến quấy nhiễu rất nhiều, bạn hãy tỉ mỉ mà xem, 

những cây cối hoa cỏ đó dường như đều có ý rất không vui, 

rất không thể nhẫn nại, điều này chúng ta có thể thấy được. 

Đồng tu đến đây xem hình chụp của Hàn Quán trưởng, có 

người  xem  thấy  hình  chụp  của  Hàn  trưởng  nghiêm  túc  đến 

như  vậy,  một  số  người  xem  thấy  bà  mĩm  cười,  còn  một  số 

người  xem  thấy  bà  dường  như  không  được  vui.  Đạo  tràng 

này mọi người tu hành chân thật, như lý như pháp, thì hình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

345 

chụp của Hàn trưởng như đang mĩm cười. Nếu như đạo tràng 

chúng ta làm không được như pháp, tướng mạo của bà giống 

như là sân si vậy. Cũng cùng trên một tấm hình, bạn tỉ mỉ mà 

quán  sát,  đích  thực  không  như  nhau.  Cảm  ứng  đạo  giao 

không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta tỉ mỉ quan sát liền có thể thể hội được, nếu như 

tâm địa của chúng ta thanh tịnh thì càng rõ ràng, càng tường 

tận.  Cho  nên,  chúng  ta  dùng  thanh  tịnh,  dùng  bình  đẳng, 

dùng  chân  thành  để  điều  tâm,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  tự 

nhiên  liền  có  thể  điều  hòa  với  tất  cả  chúng  sanh.  Điều  hòa 

đến  cực  điểm  thì  “sanh  -  Phật  không  hai”.  Hư  không  pháp 

giới  tất  cả  chúng  sanh  vốn  dĩ  là  một  thể.  “Một  thể”  này  là 

chân tánh. Các vị phải nên biết, nhà Phật nói “chân tánh”, nói 

“tự  tánh”,  đây  là  một,  không  phải  hai.  Hư  không  pháp  giới 

đều  là  một  tự  tánh  này  biến  hiện  ra.  Sau  khi  kiến  tánh  thì 

thông hết, bao gồm tất cả chướng ngại đều không có, tất cả 

khởi  tâm  động  niệm  của  chúng  sanh  chính  mình  rõ  ràng 

tường tận. Vì sao vậy? Tánh của họ cùng tánh của ta là một 

tánh,  không  phải  hai  tánh,  làm  sao  mà  không  biết!  Cũng 

giống như thân thể con người chúng ta vậy, muỗi đến chích ở 

trên  tay  thì  toàn  thân  chúng ta  đều  biết;  chích  ở  dưới  chân, 

hay bò lên, toàn thân chúng ta cũng biết. Vì sao vậy? Vì là 

một thể, không phải cục bộ, mà là toàn thể. Bạn hiểu rõ đạo 

lý này, bạn liền biết người minh tâm kiến tánh; trên Kinh Vô 

Lượng Thọ nói, người của Thế giới Cực Lạc mắt thấy thông 

suốt, tai nghe không chướng ngại, tâm biết rộng khắp chính 

là đạo lý này. Hiện tại chúng ta mê rồi (mê chính là tê dại), tê 

dại, khờ khạo, muỗi chích cũng không biết. Chỗ này bị tê dại, 

nhưng  ở  chỗ  kia  tuyệt  nhiên  không  bị  tê  dại.  Tê  dại  là  tạm 

thời, nó sẽ hồi phục. Cho nên, giác ngộ thì liền hồi phục, mê 

rồi thì tê dại, đạo lý chính là như vậy. 

346 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong  ngũ  căn,  chúng  ta  giảng  qua  Tín  -  Tấn  -  Niệm  - 

Định, căn sau cùng là Huệ. Tín - Tấn - Niệm - Định - Huệ có 

tầng thứ, cũng giống như năm tầng lầu vậy, nó có tầng thứ, 

không thể đảo  ngược.  Cho  nên, định này  cùng với định  mà 

thế gian nói không như nhau, nó cần đầy đủ những điều kiện 

phía trước. 




************ 

Chúng ta xem câu sau cùng trong ngũ căn trang nghiêm: 

“Đoạn chư phiền não”. Đây là Huệ căn. 

Huệ căn, theo chú giải ở trong “Giáo Thừa Pháp Số” là 

“dĩ  quán  tự  chiếu,  quyết  trạch  phân  minh”.  Câu  nói  này 

chú trọng ở “quán”. Cương lĩnh tu hành của nhà Phật có danh 

từ  gọi  là  “quán  chiếu,  tác  quán”.  Chữ  này  là  chữ  đại  biểu. 

Không chỉ là nhãn quán, tai nghe cũng gọi là quán, mũi ngửi 

hương cũng gọi là quán, sáu căn tiếp xúc với sáu trần đều gọi 

là quán, dùng một chữ này để đại biểu. 

Thế  nào  mới  gọi  là  quán?  “Lìa  tâm  ý  thức”  thì  gọi  là 

quán.  Tuy  Tông  môn,  Giáo  hạ  nói  pháp  không  như  nhau, 

nhưng  ý  nghĩa  của  nó  đều  giống  nhau.  Cho  nên,  Phật  pháp 

không nói “nghiên cứu” (vì nghiên cứu là chưa lìa khỏi tâm ý 

thức),  mà  nhà  Phật  gọi  là  “tham  cứu”  (tham  cứu  chính  là 

không dùng tâm ý thức). Lời nói này chúng ta nghe qua vẫn 

không  dễ  hiểu.  Vì  sao  vậy?  Tâm  ý  thức  là  hư  vọng,  không 

phải  chân  thật.  Dùng  tâm  ý  thức  hư  vọng  thì  quyết  định 

không  thể  nào  thấy  được  chân  thật,  chúng  ta  thường  nói 

“chân tướng vũ trụ nhân sanh”. “Vọng” không thể nào chứng 

được  “chân”,  chỉ  có  “chân”  mới  có  thể  chứng  “chân”. 

“Chân” là cái gì? “Chân” là chân tánh. Quán là tự tánh khởi 

dụng, nghiên cứu là ý thức khởi dụng, trên hình thức dường 

như  là  giống  nhau,  nhưng  trên  thực  tế  khác  nhau  rất  lớn. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

347 

Người học Phật vì sao có thể tu hành chứng quả, còn người 

thế  gian  vì  sao  không  làm  được?  Tóm  lại  mà  nói,  chính  là 

bạn dụng tâm sai, bạn dùng vọng tâm, bạn không biết dùng 

chân tâm. Dùng chân tâm mới có thể thấy được chân tướng. 

Trong chân tâm không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Các  vị  phải  nên  biết,  tâm  tập  khởi  chính  là  vọng  tưởng. 

Vọng tưởng biến thành chủng tử của A Lại Da Thức. Ý thức 

là phân biệt, Mạt Na là chấp trước. Không dùng tâm ý thức, 

hay nói cách khác, ngay trong cuộc sống thường ngày không 

có vọng tưởng chính là không dùng A Lại Da, không có phân 

biệt  chính  là không  dùng thức  thứ  sáu,  không  có  chấp  trước 

chính là không dùng thức thứ bảy. Đại Sư Giao Quang trong 

“Lăng Nghiêm Chánh Mạch” chủ trương “xả thức, dùng căn”, 

đạo lý chính ngay chỗ này, chính là nói xả tám thức, dùng căn 

tánh  của  sáu  căn.  Căn  tánh  sáu  căn  là  chân  tâm,  căn  tánh 

không  có  phân  biệt.  Cho  nên  Ngài  dạy  chúng  ta  dùng  tánh 

thấy để thấy tất cả vạn pháp, dùng tánh nghe để nghe tất cả âm 

thanh, bạn liền thấy được chân tướng. Nếu bạn biết dùng căn 

tánh  của  sáu  căn  thì  bạn  liền  thành  Phật, chư  Phật  Như  Lai. 

Chúng ta đem trình độ hạ thấp xuống đến mức thấp nhất, viên 

sơ trụ Bồ Tát phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp 

thân, họ không còn dùng tám thức, năm mươi mốt tâm sở nữa. 

Các  vị  phải  nên  biết,  chúng  sanh  trong  mười  pháp  giới  (bao 

gồm Phật ở trong mười pháp giới) đều dùng tâm ý thức, đều 

không lìa khỏi tám thức. Lìa khỏi tám thức liền đến được Pháp 

Giới Nhất Chân. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, “Thế giới Hoa 

Tạng”  hoàn  toàn  không  dùng  tâm  ý  thức  (Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  cũng  là  thế  giới  Hoa  Tạng).  Chúng  ta  biết 

được đạo lý này, nhưng không thể chuyển lại được. Tại vì sao 

không chuyển đổi được? Vì vô lượng kiếp đến nay, chúng ta 

dùng tâm ý thức đã quen rồi, học Phật vẫn là dùng tâm ý thức 

348 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mà học. Cho nên, học Phật không khai ngộ, học giáo  không 

thể đại khai viên giải, tham thiền không thể đại triệt đại ngộ, 

niệm Phật không thể nhất tâm bất loạn, nguyên nhân là dùng 

tâm ý thức, không hiểu được tác quán. 

Thiền tông tu hành có ba giai đoạn. Công phu ban đầu là 

“quán  chiếu”,  tương  đương  với  “công  phu  thành  khối”  của 

Tịnh  Độ  tông chúng ta.  Đạt  đến trình độ này,  ở  Thiền tông 

hay ở Giáo hạ đều không thể xem là thành tựu. Vì sao vậy? 

Không thể liễu sanh tử, không thể ra ba cõi, công phu này tuy 

đắc  lực,  nhưng  không  có  năng  lực  siêu  vượt  ba  cõi.  Thế 

nhưng ở Tịnh Độ tông thì được, Tịnh Độ tông có công phu 

này thì khẳng định vãng sanh về cõi Phàm Thánh Đồng Cư, 

cho nên Tịnh Độ không thể nghĩ bàn. Sự thù thắng của Tịnh 

Độ chính ngay ở chỗ này. Bạn dựa vào các pháp môn khác 

thì  không  được,  bạn  không  cách  gì  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân 

hồi. Tịnh Độ chỉ cần điểm công phu nhỏ này thì đủ rồi. 

Hướng nâng lên trên cao là “chiếu trụ”. Đạt đến công phu 

“chiếu trụ” là được định. Công phu cao nhất là “chiếu kiến”. 

Chiếu kiến là minh tâm kiến tánh. Chúng ta đọc “Tâm Kinh”: 

“Quán Tự Tại Bồ Tát chiếu kiến”, đây là công phu tối thượng 

thừa, là minh tâm kiến tánh. Cho nên, tu các pháp môn khác 

nhất định phải đạt đến “chiếu kiến” thì bạn mới có thể rời khỏi 

mười pháp giới, mới có thể chứng được Pháp Giới Nhất Chân. 

Chứng  được  Pháp  Giới  Nhất  Chân  chính  là  bạn  đã  chứng 

được  thật  tướng  các  pháp.  Bạn  công  phu  không  đến  “chiếu 

kiến”  thì  không  được.  Thế  nhưng  ở  Tịnh  Độ  tông  đích  thực 

không  như  vậy,  cho  nên  đây  là  một  pháp  môn  đặc  biệt,  có 

công phu của “quán chiếu” liền có thể sanh cõi Phàm Thánh 

Đồng Cư, công phu “chiếu trụ” thì sanh cõi Phương Tiện Hữu 

Dư,  công  phu  “chiếu  kiến”  thì  sanh  cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm, họ thảy đều vãng sanh. Bốn độ của Thế giới Cực Lạc 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

349 

là thành tựu như vậy. Thế nhưng lại có một đặc biệt mà trong 

mười phương cõi nước chư Phật không có, đó là Thế giới Tây 

Phương  tuy  có  bốn  cõi,  nhưng  bốn  cõi  đều  bình  đẳng.  Việc 

này không thể nghĩ bàn, đây là được chư Phật tán thán. 

Thế gian này của chúng ta, bốn cõi không bình đẳng. Pháp 

Thân Đại Sĩ, chúng ta không thấy được họ; A La Hán, chúng 

ta cũng không thấy được họ. Công phu của A La Hán là tầng 

thứ hai - “chiếu trụ”, Pháp Thân Đại Sĩ là tầng thứ ba - “chiếu 

kiến”.  Đến  công  phu  thành  khối,  ở  trong  pháp  môn  thông 

thường  mà  nói,  là  cảnh  giới  Tu  Đà  Hoàn  Tiểu  thừa.  Đây  là 

vừa  mới vào cửa, chúng ta đều không cách gì làm được. Tu 

Đà Hoàn Tiểu thừa buông xả chấp trước rồi, không chấp trước 

cái thân này là ta, không còn chấp trước tự tư tự lợi, ngay đến 

thân còn không chấp trước, huống hồ là vật ngoài thân. Đường 

chủ  niệm  Phật  đường  thường  hay  có  câu:  “Khẩu  đầu  thiền 

trên miệng, thân tâm thế giới tất cả buông xả”. Buông xả tất 

cả  thân  tâm  thế  giới,  công  phu  mới  thành  khối.  Nếu  còn  có 

một  việc  không  thể  buông  xuống,  thì  công  phu  của  bạn  liền 

không thể thành khối, hay nói cách khác, bạn không thể nắm 

được phần vãng sanh. Bạn thật được công phu thành khối, bạn 

đích thực là nắm được phần vãng sanh. Đây là trí tuệ, có thể 

đoạn phiền não. Chấp trước là phiền não (gọi là kiến tư phiền 

não), phân biệt là phiền não (gọi là trần sa phiền  não), vọng 

tưởng  là  phiền  não  (gọi  là  vô  minh  phiền  não).  Công  phu 

thành khối là phá được tầng thứ nhất, đây là “quán chiếu”; đến 

“chiếu  trụ”  thì  phá  được  tầng  thứ  hai;  “chiếu  kiến”  thì  phá 

được tầng thứ ba. Nhà Phật thường nói “quán”, các vị phải ghi 

nhớ, “quán” là không dùng tâm ý thức, cũng chính là không 

dùng vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Sau cùng là nói đến “chỉ quán”, ý nghĩa này phải hướng 

vào chỗ sâu mà giảng. “Chỉ” là định, “quán” là huệ. Do đây 

350 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

có thể biết, nếu không đoạn phiền não thì không phải là thánh 

nhân.  Nói đến  “thánh nhân”, khái  niệm  của  chúng ta lại  rất 

mơ hồ, vẫn không rõ ràng. Nếu đổi cách khác mà nói, phiền 

não  nếu  không  đoạn  thì  bạn  không  phải  là  một  người  sáng 

suốt. Các vị phải nên biết, ý nghĩa của chữ “thánh” này chính 

là  tường  tận,  chân  thật  hiểu  rõ,  không  có  chút  nghi  hoặc, 

trong  Phật  pháp  gọi  là  “người  giác  ngộ”,  chính  là  Chánh 

Giác,  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh  Giác, đây  đều  gọi là thánh nhân. Chánh  Giác  là  tiểu 

thánh,  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  là  đại  thánh.  Cách  nói  này 

mọi người dễ hiểu. Chúng sanh đang mê, mê mà không giác; 

chư Phật Bồ Tát giác, giác mà không mê. Tại vì sao các Ngài 

giác? Các Ngài dùng “quán”, không dùng “tưởng”. Chúng ta 

thì  việc  gì  “bạn  tưởng  tượng”  thì  dùng  tư,  dùng  tưởng.  Tư 

tưởng  thì  sai  lầm,  tư  tưởng  là  hư  vọng.  Người  Trung  Quốc 

tạo  chữ  rất  có  trí  tuệ.  Thánh  nhân  thì  dùng  một  tâm,  đó  là 

chân tâm. Phàm phu chúng ta không biết dùng tâm này, mà 

dùng  tư  tưởng.  “Tư”  là  gì?  Là  phân  biệt,  chấp  trước.  Bạn 

xem thấy chữ “Tư”, trong tâm khởi lên giới hạn (chữ “Điền” 

là giới hạn), tâm vốn dĩ là rộng lớn vô biên, hiện tại vẽ thành 

rất  nhiều  ô  cắt,  vậy  thì  hỏng  rồi,  không  phải  là  chân  tâm. 

Trong  chân tâm  không  có  tướng.  “Tưởng”  liền khởi lên  cái 

tướng, liền có hiện tướng, tướng đó là huyễn tướng. Cho nên 

thánh nhân không dùng tư tưởng, họ không có tư tưởng. Đại 

Sư Vĩnh Gia nói rất hay: “Phân biệt cũng không phải ý”. Bạn 

nói  Ngài  có  phân  biệt,  có  chấp  trước  hay  không?  Ngài  có 

chấp  trước.  Thế  nhưng  phân  biệt  của  Ngài,  chấp  trước  của 

Ngài không phải tư, cũng không phải tưởng, chính là ý này. 

Chân  tâm  tại  vì  sao  có  thể  có  tư  tưởng?  Bạn  có  tư,  có 

tưởng,  nếu  tôi không  dùng  tư  để  đối với tư  của  bạn,  không 

dùng  tưởng để  đối  với  tưởng  của bạn,  thì  bạn làm  sao  hiểu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

351 

được  ý  của  tôi?  Phàm  phu  dùng  tâm  giống  như  máy  chụp 

hình  vậy,  chụp  một  tấm  thì  phim  gốc  lưu  lại  một  cái  hình. 

Thánh  nhân  dụng  tâm  giống  như  một  tấm  gương  vậy,  nó 

chiếu  được  rõ  ràng  tường  tận,  nhưng  không  để  lại  dấu  tích 

nào.  Khi nó  chiếu bạn,  người đi  nó  cũng không lưu lại  dấu 

tích, thì ngay lúc khi chiếu nó lại hà tất lưu lại dấu tích? Đây 

gọi  là  “phân  biệt  cũng  không  phải  ý”.  Người  ta  cao  là  cao 

ngay chỗ này. Các Ngài thị hiện trên thế gian này cùng hòa 

chung với người thế gian, trên thực tế không hề tiêm nhiễm 

chút nào.  Đây  là bản  lĩnh  của  các  Ngài. Thuật ngữ  của nhà 

Phật gọi là “bất biến tùy duyên, tùy duyên bất biến”. Hai câu 

nói này mọi người nghe rất quen tai. 

Năm  xưa  tôi  giảng  Kinh,  đem  hai  câu  nói  này  mở  rộng 

làm thành bốn câu. 

“Bất biến tùy duyên” đây là Phật. Phật ở chỗ này là nghĩa 

rộng,  Pháp  Thân  Bồ  Tát  chính  là  Phật,  trong  tông  môn 

thường nói “minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”, cho 

nên viên giáo sơ trụ Bồ Tát cũng gọi là Phật. 

Trên  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  “chư  Phật  Như  Lai”,  bạn 

xem chú giải trong “Giảng Nghĩa” của cư sĩ Giang Vị Nông, 

trên  Kinh  nói  “chư  Phật”  chính  là  từ  Viên  Giáo  Sơ  Trụ  Bồ 

Tát đến quả vị cứu cánh, bốn mươi hai vị thứ này gọi là chư 

Phật. Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, bốn 

mươi  vị  thứ  này  thêm  vào  Đẳng  Giác  và  Diệu  Giác  (Diệu 

Giác chính là Phật quả cứu cánh), đây gọi là chư Phật. Các 

Ngài không dùng tâm  ý  thức.  Nếu  còn dùng tâm  ý  thức  thì 

dùng được rất chánh, không dùng tà, không hề dùng sai, đây 

gọi là “tương tợ vị”. Là những người nào vậy? Pháp giới bốn 

thánh  trong  mười  pháp  giới:  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật,  Bồ 

Tát, Phật (Phật trong mười pháp giới chưa kiến tánh). Thiên 

Thai tông, trong bốn giáo đã nói thì “Tạng Giáo Phật, Thông 

352 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Giáo  Phật”  chưa  kiến  tánh,  là  Phật  trong  mười  pháp  giới. 

Biệt Giáo Phật là Pháp Giới Nhất Chân. Trong bốn giáo đã 

nói,  “Biệt  Giáo  Sơ  Trụ”  tương  đương  với  “Viên  Giáo  Sơ 

Trụ”. Do đây có thể biết, Phật quả của Biệt Giáo là Bồ Tát 

Viên  Giáo  nhị  hạnh  vị  (ở  đoạn  chứng  tương  đương  với  Bồ 

Tát nhị hạnh vị). Những sự lý này chúng ta đều phải rõ ràng. 

Sau  đó  chính  mình  bình  lặng  mà  xét  nghĩ,  chúng  ta  ngay 

trong một đời có thể làm được hay không? Căn tánh của các 

vị đồng tu tôi không biết, còn tôi thì làm không được. Không 

cần nói phẩm vị cao, ngay đến quả Tu Đà Hoàn, chúng ta đều 

không cách gì làm được, đều không dễ dàng. 

Ngày nay chúng ta nói công phu thành khối có thể vãng 

sanh. Công phu thành khối đến trình độ nào? Mỗi một vị thứ 

đều có ba bậc, chín phẩm, chúng ta đạt đến công phu thành 

khối trong hạ hạ phẩm đều có thể vãng sanh. Chính bởi đạo 

lý như vậy, cho nên mười phương tất cả chư Phật, không vị 

nào không tán thán A Di Đà Phật. Các Ngài chân thật là phổ 

độ tất cả chúng sanh. 

Công  phu  thành  khối  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  thành  thật 

mà  nói,  phiền  não  một  phẩm  đều  chưa  đoạn,  nhưng  khắc 

phục  được,  dùng  câu  Phật  hiệu  này  hoàn  toàn  khống  chế 

được phiền não. Cho nên niệm Phật phải biết niệm, trong tâm 

ý  niệm  vừa  khởi  lên,  cho dù  nó  là niệm  thiện hay  niệm  ác, 

lập tức liền dùng câu “A Di Đà Phật” đè xuống. Ngay trong 

hai  đến  sáu  thời,  quyết  định  không  cho  phép  ý  niệm  của 

chính mình khởi lên. Ý niệm thứ nhất chắc chắn sẽ khởi lên, 

thì  ý  niệm  thứ  hai  phải  là  “A  Di  Đà  Phật”,  liền  đem  nó  đè 

xuống. Bạn làm công phu này, bạn nhất định được chỗ tốt. Vị 

đồ  đệ  làm  nghề  vá  nồi  của  Lão  hòa  thượng  Đế  Nhàn  niệm 

Phật được ba năm thì thành tựu, phương pháp không gì khác 

hơn, ông biết dùng công phu này, quyết định không cho phép 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

353 

trong tâm có một tạp niệm. Một ngày từ sớm đến tối, ông chỉ 

chuyên tưởng có một câu A Di Đà Phật, ông đã thành công. 

Bạn thấy, ông ấy vãng sanh tự tại như vậy, biết trước giờ ra 

đi, đứng mà vãng sanh. Lão hòa thượng tán thán nói, pháp sư 

giảng Kinh thông thường, Phương Trượng danh sơn bảo sát 

đều không thể bằng ông. Lời nói này là thật, không phải giả. 

Làm  sao  ông  được  tự  tại  như  vậy?  Chính  là  trong  tâm  ông 

không có  một tạp niệm nào, câu Phật hiệu này khởi lên tác 

dụng. Chúng ta phải hiểu được đạo lý này. 

Bạn  xem,  hiện  tại  thế  gian  này  rất  nhiều  người  tu  Mật, 

thượng sư dạy họ quán tưởng, nghiêm khắc đốc thúc họ, họ 

quán tưởng thành công. Mấy ngày trước, tôi gặp được một vị 

cư  sĩ,  ông  nói  với  tôi,  có  một  thượng  sư  Mật  tông  dạy  họ 

quán  tưởng,  họ  quán  tưởng  đại  khái  có  bốn  hay  năm  tháng 

rồi.  Hiện  tại  họ  nói  trên  đầu  của  họ  có  cái  gì  đó  rất  nóng, 

nóng hâm hâm. Ngày ngày quán, quán đã thành công, “tất cả 

pháp từ tâm tưởng sanh”. Tôi ở Hong-Kong gặp được một vị 

tín  đồ,  ông  tu  pháp  luân  công,  cũng  rất  nỗ  lực  mà  quán 

tưởng. Hiện tại trong bụng của ông có một cái pháp luân, vậy 

thì rất phiền phức. Ông rất đau khổ hỏi tôi: “Thưa pháp sư! 

Có phương pháp gì để lấy nó ra không?”. Tôi nói: “Có! Đổi 

phương  pháp  quán,  đó  là  quán  Phật,  bạn  có  thể  tập  trung 

tâm lực mà quán Phật, không nên để ý đến cái pháp luân đó. 

Bạn trải qua nửa năm, Phật hiện tiền rồi thì cái pháp luân đó 

sẽ không còn”. “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, trong tâm 

bạn cứ nghĩ đến cái đó thì nó có. Nếu bạn quên mất nó đi, thì 

nó sẽ không còn. Nó là hư vọng, không phải là chân thật có, 

bạn phải biết đạo lý này. Thân thể người rất khỏe mạnh, ngày 

ngày  hoài  nghi  “ta  đau  chỗ  này,  ta  đang  có  bệnh”,  trải  qua 

mấy ngày thì thật có bệnh. Vì sao vậy? Do nghĩ mà ra, “tất cả 

pháp từ tâm tưởng sanh”. Tại sao bạn không nghĩ đến khỏe 

354 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mạnh,  mà  lại  nghĩ  bị  bệnh?  Tại  sao  ngày  ngày  bạn  không 

nghĩ an vui, mà nghĩ phiền não? 

Ý niệm là chủ tể, ý niệm thế xuất thế gian đều là chủ tể. 

Xuất  thế  gian  đến  pháp  Đại  thừa  là  không  có  ý  niệm.  Có 

niệm mới có thiện ác, không có niệm thì làm gì có thiện ác? 

Có  niệm  thì  có  tà  chánh,  có  chân  vọng;  không  có  niệm  thì 

không có tà chánh, cũng không có chân vọng, vậy  mới đến 

thuần chân không vọng. Pháp Thân Đại Sĩ vào cảnh giới này. 

Trong mười pháp giới có tà chánh, có chân vọng, có thiện ác. 

Trong  Pháp  Giới  Nhất  Chân không  có, như  vậy  mới  có  thể 

chân thật đoạn phiền não. Cho nên, nếu như “huệ” không có 

gốc,  thì  bạn  không  thể  đoạn  được  phiền  não.  Huệ  phải  có 

căn, có căn còn phải hướng nâng lên trên cao, là phải có lực. 

Đoạn  phía  sau  nói  đến  “Ngũ  lực”.  “Lực  trang  nghiêm 

cố,  chúng  oán  tận  diệt,  vô  năng  hoại  giả”.  Ngũ  căn  nói 

được tường tận một chút, còn ngũ lực thì tương đối đơn giản, 

một câu nói chung chung thì cho qua. 



Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh, chúng ta giảng xong phần 

đem mười thiện thực tiễn ở ngũ căn. Đặc biệt ở vào thời đại 

hiện nay, chúng ta học tập có cảm xúc rất sâu, thế xuất thế 

gian pháp nếu như không có căn thì chắc chắn không thể nào 

thành tựu. Thực vật không có gốc thì không thể sinh trưởng. 

Chúng  ta  người  tu  hành  không  có  gốc  thì  làm  sao  có  thể 

thành tựu đạo nghiệp? Chúng ta tỉ mỉ quán sát thế giới hiện 

tiền  này  (cũng  chính  là  nói  địa  cầu  này),  không  luận  là 

phương đông, phương tây, trong nước, ngoài nước, chúng ta 

bình lặng quán sát, tư duy, hiện tại lòng người không có gốc, 

cho  nên  xã  hội  động  loạn,  tai  họa  triền  miên,  lòng  người 

không có chỗ quay về, không có nơi nương tựa, có thể nói là 

lòng người hoang mang. Không luận từ nơi một nghề nghiệp 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

355 

nào, trải qua đời sống như thế nào, ở địa vị ra làm sao, đều 

không có cảm giác an toàn. Thế xuất thế gian pháp đều như 

vậy.  Điều  này  rất  đáng  lo  lắng.  Chúng  ta  sanh  vào  thời  đại 

động  loạn,  bất  an,  làm  thế  nào  cầu  được  tâm  an  của  chính 

mình, đây là điều quan trọng nhất. 

Làm sao tâm có thể an? Ngạn ngữ nói rất hay: “Tâm an, 

lý  đắc”,  đạo  lý  có  được  rồi  thì  tâm  của  bạn  liền  an.  Không 

luận xã hội động loạn thế nào, tâm của bạn không động, mọi 

người bất an, bạn vẫn an ổn. Vì sao vậy? Vì bạn rõ lý, thuật 

ngữ ở trong Phật pháp gọi là “bạn đắc đạo rồi”. Đạo chính là 

lý, lý chính là đạo. Bạn đắc đạo rồi, tâm bạn mới an. Đạo lý 

này là gì vậy? Đơn giản mà nói, đó chính là “chân tướng của 

vũ trụ nhân sanh”. Trong Kinh Bát Nhã nói: “Chư pháp thật 

tướng”, chỉ cần bạn thấy được rõ ràng, thấy được tường tận 

thật  tướng  các  pháp,  thì  tâm  của  bạn  liền  an,  không  luận  ở 

nơi nào, bạn luôn an định. Tâm an định thì sanh trí tuệ. Chỉ 

có trí tuệ mới có thể giải quyết vấn đề. Cho nên ở nhà Phật, 

hộ  pháp  Thiên  Vương,  ý  nghĩa  biểu  pháp  của  Tây  phương 

Thiên Vương (Tây phương là Quảng Mục Thiên Vương) trên 

tay trái là con rồng, hoặc là rắn (rồng, rắn là đại biểu của sự 

biến  hóa);  tay  phải  cầm  hạt  châu  (châu  chính  là  “lý”,  là 

“đạo”), họ đã nắm giữ được rồi. Ở ngay trong xao động phải 

giữ được như như bất động thì chính mình có thể làm được 

chủ tể. Thiên vương dạy chúng ta học tập. 

Làm thế nào chúng ta có thể thấy được lý, thấy được chân 

tướng sự thật? Thực tế mà nói, chân tướng sự thật là chúng ta 

vốn dĩ tường tận, Phật pháp gọi là “minh tâm”. Vốn dĩ tường 

tận, nhưng hiện tại vì sao không tường tận? Không minh thì 

gọi là “vô minh”. Phật có cách nói như vậy, Nho cũng có cách 

nói như vậy. Nhà Nho nói: “Minh minh đức”. Chúng ta vốn dĩ 

là “minh đức”, minh đức hiện tại phía trước còn thêm vào một 

356 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chữ “minh” chính là nói bạn vốn có minh đức, nhưng hiện tại 

thì không minh rồi, cần phải hồi phục lại minh đức của bạn, 

nên gọi là “minh minh đức”. Do đây có thể biết, đạo của Nho 

và  Phật  là  một,  không  phải  là  hai.  Trong  các  tôn  giáo  khác 

cũng  có  nói  đến,  nhưng  không  nói  được  rõ  ràng,  không  nói 

được tường tận đến như vậy, ý nghĩa đều có, nhưng chúng ta 

phải có thể thấy ra được. Ngày nay chúng ta dụng công phu, 

chân thật mà nói, phải đạt đến lìa khổ được vui, phá mê khai 

ngộ thì chúng ta mới xem là có thành tựu. Nếu như không đến 

được cảnh giới này thì không xem là thành tựu. 

Muốn  liễu  sanh  tử  ra  khỏi  ba  cõi,  chỉ  có  niệm  Phật  cầu 

sanh  Tịnh  Độ,  ngoài pháp  môn  này  ra,  không  có  con đường 

thứ hai có thể đi. Thế nhưng, người niệm Phật một đời thành 

tựu, quyết không phải ngẫu nhiên. Trên Kinh giảng được rất 

rõ ràng, không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà 

được sanh nước kia. Do đây có thể biết, những người mà ngay 

trong đời này, cái gì họ cũng không hiểu, mơ mơ hồ hồ, nhưng 

họ niệm Phật có thể vãng sanh, đây là do trong quá khứ, nhiều 

đời nhiều kiếp đã tích lũy thiện căn phước đức nhân duyên rất 

nhiều, nên họ mới có thể thành tựu. Người có thiện căn phước 

đức nhân duyên ít, khi gặp được pháp môn này, họ sẽ không 

tin tưởng, họ hoài nghi, không thể tiếp nhận. Cho nên chúng ta 

biết  được,  người  tiếp  nhận  pháp  môn  này,  hoan  hỉ  với  pháp 

môn này là người rất cừ khôi, không phải người thông thường. 

Lời  nói  này  không  phải  chúng  ta  nói,  mà  là  Phật  nói  ở  trên 

Kinh.  Cho  nên  đời  này  gặp  được  Tịnh  Độ,  niệm  Phật  vãng 

sanh  không  phải  là  ngẫu  nhiên.  Người  mà  gặp  được,  thấy 

được, nghe được pháp môn này nhưng không tin tưởng, thậm 

chí hủy báng, bài xích, trong tâm của chúng ta rất rõ ràng, đó 

là do thiện căn phước đức nhân duyên của họ không đủ. Do đó 

họ vẫn phải tu rất nhiều kiếp nữa. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

357 

Trên Kinh Vô Lượng Thọ, Phật nói: “Vương Tử A Xà và 

năm trăm vị đại trưởng giả, trong đời quá khứ họ đã từng cúng 

dường  bốn  trăm  ức  Phật”,  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên 

này tương đối sâu, thế nhưng vẫn chưa đủ điều kiện vãng sanh 

Tịnh  Độ.  Nghe  Phật  nói  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  họ  sanh  tâm 

hoan  hỉ,  không  bài  trừ,  nhưng  không  chịu  phát  nguyện  cầu 

vãng  sanh,  chỉ  hy  vọng  tương  lai  ta  thành  Phật  cũng  có  thể 

giống như A Di Đà Phật vậy. Sau đó bạn mới biết được, trong 

đời quá khứ họ đã cúng dường bốn trăm ức Phật, thế nhưng 

thiện căn phước đức nhân duyên vẫn chưa chín muồi. Người 

dưới  quê  không  biết  chữ,  xem  như  ngu  phu  ngu  phụ,  nghe 

được pháp môn này thì sanh tâm hoan hỉ, lập tức liền muốn 

cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, thế mới biết thiện căn 

phước  đức  nhân  duyên  của  họ  siêu  vượt  A  Xà  vương  tử. 

Chúng ta liền biết, trong đời quá khứ họ đã cúng dường siêu 

vượt bốn trăm ức Phật, nên duyên này của họ mới có thể chín 

muồi. Thế xuất thế gian làm gì có việc ngẫu nhiên? Chúng ta 

ngay đời này gặp được rồi, phải biết trân trọng. 

Vấn  đề  bổn  hội  tập  của  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư,  trên  hội 

Lăng Nghiêm nói được rất hay: “Thời đại này, tà sư nói pháp 

như cát sông Hằng”, đương nhiên phải bị họ bài trừ, đương 

nhiên phải bị họ hủy báng, nếu như không phải như vậy thì 

đây là thiện pháp thời đại Phật pháp hưng vượng nhất, không 

phải  suy  vi  như  thế  này.  Cho  nên  chúng  ta  thấy  đó  là  hiện 

tượng bình thường, không kỳ lạ chút nào. Chỉ cần chủng tử 

của chúng ta không mất, nhất định có thể mở mang rộng lớn. 

Vì sao vậy? Chánh pháp, pháp thuần chánh. Có một số người 

nói,  đây  là  do  cư  sĩ  hội  tập.  Quan  niệm  này  là  sai  rồi.  Đây 

chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Khi Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, có hai vị Phật trụ 

thế, một vị thị hiện xuất gia, một vị thị hiện tại gia. Cư sĩ Duy 

358 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ma  là  Phật  tại  gia,  việc  này  chúng  ta  đều  xem  thấy  ở  trên 

Kinh.  Các  vị  đọc  Kinh  Duy  Ma,  trong  Kinh  nói,  cư  sĩ  Duy 

Ma  thị hiện bị bệnh,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật phái đệ tử  của 

Ngài đến thăm hỏi Ngài. Mục Kiền Liên, Xá Lợi Phất đều là 

người xuất gia, đều là đại đệ tử, nhìn thấy cư sĩ Duy Ma thì 

đảnh  lễ  ba  lạy,  đi  nhiễu  ba  vòng.  Đây  là  trên  Kinh  có  ghi 

chép.  Năm  xưa,  những  đại  đệ  tử  xuất  gia  này  đối  với  cư  sĩ 

Duy  Ma  cũng  xem  giống  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  vậy, 

quyết  định  không  có  phân  biệt,  họ  nghe  Ngài  giảng  Kinh, 

nghe Ngài giáo huấn. Còn chúng ta thì xuất gia, tại gia, cái 

giới hạn này phân được rõ ràng như vậy, chấp trước nặng đến 

như vậy, bạn không thể ra khỏi ba cõi. Trên tất cả Kinh luận, 

Phật nói, không còn chấp trước thì siêu vượt sáu cõi luân hồi, 

nếu không còn phân biệt thì siêu vượt mười pháp giới. Bạn 

còn có phân biệt, có chấp trước nghiêm trọng như vậy, bạn 

không thể ra khỏi luân hồi, tu được tốt hơn cũng không thể ra 

khỏi luân hồi. Bạn tu được rất tốt cũng chẳng qua là phước 

báo hữu lậu trong tam giới mà thôi. Chúng ta học Phật đã lâu 

như vậy, một chút đạo lý nông cạn này phải hiểu. 

Tâm của chúng ta tại vì sao không an? Chính là bởi vọng 

tưởng, phân biệt,  chấp  trước quá  nặng.  Nếu như bạn  có  thể 

đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông xả thì tâm liền 

an. Tâm an thì lý liền đắc, đạo lý chính là như vậy. Cho nên 

giải quyết vấn đề an nguy của cả thế giới ngày nay, then chốt 

chính ở giáo dục. Chúng ta trong lúc giảng giải thường hay 

nhắc  đến,  chính  trị  không  thể  giải  quyết,  vũ  lực  không  thể 

giải quyết, kinh tế cũng không thể giải quyết, khoa học cũng 

không thể giải quyết. Vậy cái gì có thể giải quyết? Nền giáo 

dục của thánh hiền. 

Người xưa thường nói: “Không nghe lời người xưa, chịu 

thiệt ở ngay trước mắt”. Những ai là người xưa? Cổ thánh tiên 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

359 

hiền là người xưa, Khổng Lão Phu Tử là người xưa, Thích Ca 

Mâu Ni Phật là người xưa. Bạn không nghe theo lời dạy của 

người xưa, thì bạn chịu thiệt thòi lớn ở ngay trước mắt. Điều 

này  thật  vô  cùng  có  đạo  lý.  Ngay  trong  cư  sĩ,  có  không  ít 

người là chư Phật Như Lai hóa thân, phàm phu mắt thịt chúng 

ta không thấy được. Nói lời thành thật, Thích Ca Mâu Ni Phật 

đã giảng Kinh 49 năm, Thế Tôn Ngài cũng đã hội tập. Đại Sư 

Thanh  Lương  ở  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  40  (Hoa  Nghiêm 

Huyền Nghĩa) đã nói như vậy. Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời 

không hề nói qua một câu Phật pháp, những gì Ngài nói ra là 

những gì mà quá khứ cổ Phật đã nói. Cũng giống như Khổng 

Lão Phu Tử, “thuật nhi bất tác”, không có ý của riêng mình. 

Phật xưa đã nói như vậy. Hay nói cách khác, Ngài nói ra là hội 

tập lại lời của cổ Phật đã nói, Khổng Lão Phu Tử đã nói là hội 

tập lời của cổ thánh tiên hiền đã nói, không hề có xen tạp chút 

ý riêng của mình trong đó. Cho nên, Thế Tôn dạy bảo người 

đời sau, sau khi Ngài diệt độ, chúng ta phải theo “Tứ y pháp”, 

điều này vô cùng quan trọng. 

Tứ y pháp này có thể giúp người sau đoạn nghi sanh tín. 

Thứ nhất, “y pháp bất y nhân” (pháp là Kinh điển). Thứ hai, 

“y  nghĩa  bất  y  ngữ”,  câu  này  là  quan  trọng.  “Y  nghĩa  bất  y 

ngữ” chính là ý nghĩa đúng thì được rồi, ngôn ngữ nói dài nói 

ngắn  không  hề  gì,  nói  sâu  nói  cạn  cũng  không  hề  gì.  Phật 

không yêu cầu mỗi câu mỗi chữ phải giống như Ngài nói vậy, 

chỉ cần ý nghĩa đúng thì được. Hội tập chỉ cần ý nghĩa đúng 

thì được. Hội tập không phải bắt đầu từ Ngài Hạ Liên Cư, mà 

bắt đầu từ cư sĩ Vương Long Thư thời triều Tống, ông hội tập 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  lần  thứ  nhất.  Quyển  này  được  lưu  vào 

trong  “Long  Tạng”.  Nếu  bạn  nói  ông  ấy  không  nên  hội  tập, 

hội tập là sai lầm, thì làm sao những bản hội tập có thể được 

để vào trong “Đại Tạng Kinh”? Phàm là chú sớ của bốn chúng 

đệ tử nhà Phật có thể được để vào trong “Đại Tạng Kinh” đều 

360 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

là được một số cao tăng đại đức đương thời khẳng định, thừa 

nhận là “bản này không sai”. Lúc đó dâng lên hoàng đế, hoàng 

đế phê chuẩn mới có thể để vào Tạng. Vào Tạng là đại biểu 

khẳng định. Đây chính là nói, hội tập là có thể làm. Nếu như 

nói hội tập là không thể, thì những bản hội tập nhất định phải 

đem nó bỏ đi, vậy cũng là việc tốt. Vì sao vậy? Bổn thời khóa 

sớm tối của nhà Phật chúng ta cũng là hội tập, các vị nghĩ xem 

có đúng không? Hiện tại sám nghi trong rất nhiều đạo tràng là 

hội  tập,  “Thủy  Lục  Sám  Nghi”  là  hội  tập,  “Lương  Hoàng 

Sám”  cũng  là  hội  tập,  vậy  thì  những  thứ  đó  thảy  đều  không 

cần, cũng rất tốt. Hòa thượng không có việc gì làm, cố gắng 

niệm Phật, ngồi thiền, tĩnh tọa. Tốt! Tất cả thị phi đều không 

có. Tất cả đều là hội tập, cho nên bạn làm sao có thể đem bổn 

hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư phế bỏ, bài trừ? Người ta liên 

đới nghĩ, tương lai tất cả sám nghi thảy đều phải bị phế bỏ hết. 

Vì sao vậy? Vì tất cả đều là hội tập. 

Hiện tại, Tịnh tông chúng ta đề xướng pháp hội rất ít, mỗi 

năm chỉ có Tế Tổ, Trung Nguyên, Đông Chí. Vào ngày sau 

cùng đả Phật thất tế tổ, chúng ta mở một Tam Thời Hệ Niệm. 

Tam Thời Hệ Niệm cũng là bổn hội tập, do Thiền Sư Trung 

Phong hội tập. 

Cho nên lỗi lầm này rất nhiều, bạn tỉ mỉ mà nghĩ tưởng, 

không phải là vấn đề đơn thuần. Nếu như nói tất cả bổn hội 

tập  nhất  định  phải  đem  trừ  bỏ,  thì  trong  Phật  môn  Trung 

Quốc, hết thảy am đường tự viện không có việc gì làm. Thật 

đấy! Đạo tràng thanh tịnh, ngay đến thời khóa sớm tối cũng 

không có, vì bổn thời khóa sớm tối đều là hội tập. Cho nên 

lời  nói  của  chúng  ta  không  thể  không  cẩn  trọng,  không  thể 

không suy xét nhiều. 

Hội tập là việc có thể làm, nhưng tiêu chuẩn của hội tập 

là có thể tín thủ nguyên bản dịch hay không. Ngài Hạ Liên 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

361 

Cư đã hội tập, đích thực là giữ lại nguyên bản dịch trong bổn 

Kinh. Vậy thì chính xác. Trong “A Di Đà Kinh Sớ Sao” của 

Đại Sư Liên Trì, Ngài dẫn dụng Kinh văn, hơn phân nửa là 

chọn lấy bổn hội tập Kinh Vô Lượng Thọ của Vương Long 

Thư.  Do  đây  có  thể biết,  Đại  Sư  Liên  Trì  rất là quen thuộc 

đối với quyển này, dẫn cứ Kinh điển, hơn phân nửa là chọn 

lấy nó. Cư sĩ Vương Long Thư vãng sanh là đứng mà ra đi. 

Hội  tập  lần  thứ  hai  là  cư  sĩ  Ngụy  Mặc  Thâm,  triều  Thanh 

(ông  là  người khoảng  năm  Hàm  Phong). Đại  Sư  Ấn  Quang 

phê bình hai quyển này không nói là không thể hội tập, mà là 

hội  tập  không được  tốt.  Chỗ phản đối  nhất  là ông  đem  chữ 

của nguyên bản dịch thay đổi. Việc làm này rất không tốt. Họ 

sửa  thì  không  vấn  đề,  sửa  được  đích  thực  tốt  hơn  so  với 

nguyên bổn dịch, thế nhưng việc này không thể khai mở. Nếu 

việc này khai mở thì tương lai người thông thường xem thấy, 

họ đều có thể tùy tiện sửa đổi Kinh văn. Chúng ta xem thấy 

câu  này  không  thông,  chúng  ta  phải  sửa  đổi  một  chút,  bạn 

đến  sửa  một  chút,  họ  đến  sửa  một  chút,  đến  sau  cùng  bổn 

Kinh này sẽ chẳng còn gì cả! Cho nên không được sửa, cho 

dù xem thấy bản cổ có chữ sai cũng không thể sửa, mà có thể 

ghi chú thích bên cạnh như: “Chữ này có thể là chữ sai”. Hy 

vọng đời đời truyền nhau, có thể gìn giữ diện mạo vốn có của 

bản Kinh, dụng ý ở chỗ này. 

Lão cư sĩ Hạ Liên Cư đã mất thời gian đến mười năm để 

hội tập (ngày trước hội tập đều không có nhiều thời gian đến 

như  vậy,  dụng  tâm  không  có  chuyên  đến  như  vậy,  thời  gian 

không có dài như vậy), hơn nữa Hạ lão chính mình công lực tu 

hành đích thực là Hiển - Mật - Tông giáo đều thông đạt, Ngài 

không phải là một người bình thường. Lão cư sĩ Mai Quang Hi 

đã nói rất rõ ràng, giới thiệu rất tường tận trong thiên lời tựa dài 

đến như vậy, chúng ta phải tin sâu, không nghi. 

362 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam cả đời chuyên tâm niệm Phật, 

giảng  Kinh  nói  pháp  hơn  50  năm,  cho  nên  thầy  có  thành 

tựu.  Năm  xưa  (dường  như  là  48  năm  hay  49  năm),  thầy 

nhận  được  bổn  hội  tập  này,  nhất  là  xem  thấy  lời  tựa  của 

Mai  Quang  Hy  (Mai  Quang  Hy  là  lão  sư  của  thầy.  Giáo 

học của lão sư Lý là học với Mai Quang Hy, còn niệm Phật 

là  học  với  Đại  Sư  Ấn  Quang).  Thầy  xem  thấy  lời  tựa  của 

lão  sư,  đọc  được  quyển  này  thì  vô  lượng  hoan  hỉ.  Bởi  vì 

Mai cư sĩ cùng Hạ lão là bạn bè rất thân, quan hệ của họ rất 

là mật thiết. Sau khi quyển này truyền đến Đài Trung, lão 

sư Lý đã giảng qua một lần, làm chú giải đơn giản (gọi là 

mi  chú),  đích  thân  dùng  bút  lông  viết  rất  chỉnh  tề.  Quyển 

này  chúng  ta  đã  in  ra  cúng  dường  đại  chúng,  nguyên  bản 

được giữ  tại  nơi  tôi ở,  có  rất nhiều đồng  tu đều  thấy  qua. 

Lão  sư  Lý  đem  quyển  này  giao  cho  tôi,  tôi  có  sứ  mạng  y 

theo  quyển  này  mà  tu  học,  hoằng  dương  mở  rộng.  Tôi  có 

sứ  mạng,  tôi  có  trách  nhiệm,  cho  nên  tôi  thường  nói,  dù 

thiên  hạ  đều  phản  đối  quyển  này,  tôi  vẫn  phải  tu  theo 

quyển  này,  tôi  tuyệt  đối  sẽ  không  dao  động.  Trong  mười 

mấy năm gần đây, có rất nhiều người y theo quyển này mà 

tu  hành  vãng  sanh  tướng  lành,  chúng  ta  đều  xem  thấy. 

Không  cần  nói  đâu  xa,  chính  ở  ngay  chỗ  này,  ở  Malaysia 

và  những  khu  vực  gần  đây,  chúng  ta  xem  thấy,  người  y 

theo  quyển  Kinh  này  tu  hành  vãng  sanh  tướng  lạ.  Các  vị 

đồng tu,  mọi người xem  thấy  Lão  Lâm  Trưởng  của Cư Sĩ 

Lâm chúng ta. Ông chính là y theo quyển này mà tu hành, 

đã biết ngày giờ ra đi trước ba tháng. Vãng sanh với tướng 

lạ  nhiều  như  vậy,  rõ  ràng  như  vậy,  việc  này  ở  trong  Phật 

pháp  gọi  là  “tác  chứng  chuyển”,  những  người  này  đến  để 

làm  chứng  minh  cho  chúng  ta.  Cho  nên,  chúng  ta  không 

nên  nghi  hoặc,  toàn  tâm  toàn  lực,  không  có  hoài  nghi, 

không có xen tạp, không có gián đoạn. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

363 

Chúng ta phải có Tín căn, Tín - Tấn - Niệm - Định - Huệ 

phải cắm gốc, thì chúng ta liền có thành tựu. Thế gian cho dù 

động  loạn  thế  nào,  ta  không  động;  nguy  cơ  càng  nhiều,  họ 

nguy, ta không nguy. Sau khi ta chết, ta biết mình đi đến nơi 

nào, ta rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, ta không có lo 

lắng, không có khiếp sợ. Đây gọi là “lý đắc, tâm an”. Đạo lý 

không rõ ràng, thì tâm của bạn sẽ chắc chắn không thể định 

lại. Đạo lý làm được rõ ràng, tường tận thì tự nhiên tâm liền 

an định. Định thì có thể sanh trí huệ. Huệ có thể thường sanh 

tâm hoan hỉ, hiểu được làm thế nào đối nhân xử thế tiếp vật, 

biết được làm thế nào tu hành chứng quả. 




************ 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN 

VµO TRONG NGò LùC 

Kinh văn: “Lực trang nghiêm cố, chúng oán tận diệt, 

vô năng hoại giả”. 

“Lực” này là nói “ngũ lực”. Phía trước đã nói qua “ngũ 

căn”. Ngũ căn tăng trưởng thì liền sinh ra sức mạnh, nên gọi 

là  “ngũ  lực”.  Năm  điều  này,  tên  gọi  cùng  ngũ  căn  là  giống 

nhau: “Tín - Tấn - Niệm - Định - Huệ”. Mỗi một điều chúng 

ta  đều phải  có  trình độ nhận biết tương đối,  còn phải  chăm 

chỉ nỗ lực mà học tập, như vậy mới có thể đạt được thọ dụng. 

Hiện tại tôi ở đây giới thiệu qua với các vị, giáo trình là 

lấy từ nơi “Giáo Thừa Pháp Số”. Gần đây dường như “Giáo 

Thừa Pháp Số” đã được in ra rồi, quyển này rất lý tưởng, các 

đồng  tu  mỗi  một  người  đều  có  thể  lấy  một  bộ.  Phía  trước 

quyển này sắp xếp thứ tự lời tựa kém một chút. Đây là vì ban 

đầu tôi không chú ý đến, đều là do xưởng in làm. Một quyển 

sách vừa mở ra, thiên thứ nhất phải là lời tựa (đó là lời văn 

364 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

của Ung Chánh, nên dùng màu đỏ để in), thiên này phải để ở 

phía trước, sau lời tựa mới là phần xếp mục lục. Hiện tại tôi 

xem thấy quyển này mục lục xếp ở trước, lời tựa xếp ở phía 

sau, thứ tự này bị đảo lộn rồi. Đây là thường thức, chúng ta 

phải  nên  biết.  Người  đọc  sách  làm  gì  nói  không  có  cái 

thường thức này? Vậy thì nói không thông. Hiện tại in ra số 

lượng  không  nhiều,  chỉ  có  một  ngàn  quyển,  để  chúng  ta 

dùng, không lưu thông bên ngoài. Mọi người phải nên biết, 

về sau khi muốn in sách thì phải lưu ý, không nên để người 

xem thấy, họ sẽ cười. 

Ngũ căn, thứ nhất là “Tín căn”, thứ hai là “Tấn căn”, tiếp 

theo là “Niệm - Định - Huệ”. Tín căn tăng trưởng, thành tựu 

là do lực. Giải thích của tín lực là “tín căn thêm lớn thì có thể 

phá nghi chướng”, tín thì không hoài nghi. Ngày nay tín của 

chúng ta có lực hay không? Không có lực! Không chỉ không 

có lực, có thể ngay đến căn đều không có. Chúng ta đối với 

thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp  đều  hoài  nghi,  làm  sao  có  thể 

thành tựu? Người xưa nói được rất hay, thế nhưng chúng ta 

không  tin  tưởng.  Bạn  xem,  thế  giới  này  động  loạn,  lòng 

người hư xấu. Trước đây không có, trong lịch sử tương lai là 

một thời đại loạn. Căn nguyên của động loạn là do đâu? Nếu 

như  không  tìm  ra  được  nhân  tố,  không  tìm  ra  được  căn 

nguyên của động loạn để tiêu trừ thì xã hội này làm sao an 

định, thế giới làm sao có hòa bình? Căn nguyên này, người 

xưa dùng một câu nói thì liền thấy ra được. Chúng ta không 

những không tin tưởng, mà ngày ngày đọc lời nói này cũng 

không nghĩ đến. Trung Quốc thời cổ đại, trẻ nhỏ học “Tam 

Tự Kinh”, câu thứ nhất của Tam Tự Kinh chính là căn bản trị 

loạn của thế gian. Ai tin tưởng? Đó đều là tinh hoa, là tiết lục 

giáo huấn tinh yếu của thành hiền nhân. “Nhân chi sơ, tánh 

bổn thiện. Tánh tương cận, tập tương viễn”, đây chẳng phải 

đã  đem  căn  nguyên  của trị loạn nói  ra hết  rồi sao?  “Thiện” 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

365 

của “tánh bổn thiện” không phải là thiện của thiện ác. Viễn ly 

hai  bên,  không  ở  nơi  giữa,  đây  gọi  là  “chí  thiện”,  là  chân 

thiện,  là  tánh  đức  viên  mãn,  cho  nên  nói  “tánh  tương  cận”. 

Tánh  là  giống  nhau,  tất  cả  chúng  sanh  bổn  tánh  đều  như 

nhau.  Trong  bổn  tánh  đầy  đủ  trí  tuệ  viên  mãn,  đầy  đủ  đức 

năng viên mãn, cho nên “sanh - Phật không hai”, chúng sanh 

cùng  Phật  không  hề  khác  biệt  chút  nào.  Tại  vì  sao  có  khác 

biệt? Câu tiếp theo là “Tập tương viễn”. Tập là tập quán, đó 

là  tập  tánh,  không  phải bổn  tánh.  Tập  tánh thì  không  giống 

nhau, cái gọi là “gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”, do đó 

con người không thể không tiếp nhận giáo dục. 

Mục đích của giáo dục là gì? 

Mục  đích  của  giáo  dục  là  dạy  chúng  ta  thân  cận  thánh 

hiền. Tập tánh của chúng ta, nếu như thân cận thánh hiền thì 

người bất tri bất giác cũng liền biến thành thánh hiền. Đó là 

huân đào của giáo dục. Chúng ta ngày ngày cùng ở chung với 

Phật, bất tri bất giác liền thành Phật; ngày ngày cùng ở chung 

với Bồ Tát, bất tri bất giác liền thành Bồ Tát; ngày ngày cùng 

ở  chung  với  ác  đạo,  bất  tri  bất  giác  liền  biến  thành  ác  đạo. 

Cõi quỷ là tâm tham, địa ngục là sân hận, súc sanh là ngu si, 

ngày  ngày  ở  chung  với  họ  sẽ  nhiễm  tham  sân  si,  liền  biến 

thành ác đạo. Do đó, giáo dục là vô cùng quan trọng. 

Chúng  ta xem  thấy  giáo  dục  của  xã hội  ngày  nay,  ở  nhà, 

cha mẹ dạy những gì? Ở trường học, thầy giáo dạy những gì? Ở 

xã hội, bạn ngày ngày xem báo chí, tạp chí, truyền hình, phim 

ảnh (đây là giáo dục xã hội), những thứ này dạy bạn cái gì? Lại 

xem qua tôn giáo, tôn giáo là giáo dục thánh hiền, hiện tại trong 

tôn  giáo  dạy  những  gì?  Chúng  ta  liền  biết  được,  liền  tìm  ra 

được căn nguyên động loạn của thế gian này. Đối trị thì phải từ 

nơi cội gốc mà bắt tay vào. Đây là vấn đề của giáo dục! Chúng 

ta trong lúc giảng Kinh thường hay nói, đây không phải vấn đề 

366 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chính trị, chính trị không giải quyết được; đây cũng không phải 

là  vấn  đề  quân  sự,  vũ  lực  không  giải  quyết  được;  đây  cũng 

không phải vấn đề kinh tế, cũng không phải vấn đề khoa học, 

nhưng thứ này đều không thể giải quyết được, mà là vấn đề của 

giáo  dục.  Cho  nên  thánh  triết,  thánh  nhân,  thần  nhân  trong 

ngoài xưa nay, họ làm cái gì? Làm giáo dục. Ở thế gian này họ 

không chọn các nghề nghiệp khác, mà họ chọn lấy giáo dục. Vì 

sao  vậy?  Cứu  đời,  cứu  người.  Chúng  ta  ngày  nay  ở  thế  gian 

chọn lấy nghề nghiệp này là chúng ta dùng tâm gì, chí hướng gì 

để  chọn  lựa?  Nếu  như  vì  danh  vọng  lợi  dưỡng,  vậy  thì  con 

đường bạn đi là ba đường ác, hơn nữa rất là nghiêm trọng. Vì 

sao  nói  rất  là  nghiêm  trọng?  Vì  bạn  đem  giáo  học  của  thánh 

hiền vặn cong đi, đem giáo huấn của thánh hiền dùng sai rồi, 

làm  tất  cả  chúng  sanh  ngộ  nhận,  đây  là  tội  chồng  thêm  tội. 

Nghề nghiệp này là nghề nghiệp thần thánh, là ngành nghề của 

đại thánh đại hiền. Chúng ta phải rõ ràng điều này.  Chúng ta 

chưa làm tốt thì chúng ta chính là tội nhân của Phật Bồ Tát, quả 

báo khẳng định ở A Tỳ Địa Ngục. Cho nên, phàm hễ là người 

có trí tuệ, quyết định sẽ không khuyên người xuất gia. Khuyên 

người xuất gia, nếu như tương lai họ tu không được tốt, mang 

vào người lớp áo của Phật pháp, làm những việc tham sân si 

mạn,  tự  tư  tự  lợi,  tương  lai  đọa  A  Tỳ  Địa  Ngục,  người  mà 

khuyên  người  đó  xuất  gia  cũng  phải  gánh  trách  nhiệm  nhân 

quả, vậy ai dám làm việc này? Chỉ có người ngu si vô trí mới 

dám  làm.  Người  có  đầu  óc  tỉnh  táo,  quyết  định  không  dám 

khuyên người xuất gia, chỉ có thể khuyên người học Phật. Bạn 

xem  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam,  cả  đời  khuyên  người  học  Phật, 

khuyên người quy y, quyết định không khuyên người thọ năm 

giới, vậy xuất gia thì càng không cần phải nói, tuyệt đối không 

khuyên người. Nếu bạn muốn phát tâm xuất gia, thầy hỏi: “Vì 

sao anh muốn phát tâm xuất gia?”. Khuyên người quay đầu, 

quá khó rồi! 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

367 

Xuất gia chính là làm Phật, xuất gia chính là hy sinh chính 

mình để cứu độ tất cả chúng sanh. Vì vậy người xuất gia phải 

làm tấm gương tốt cho chúng sanh, khởi tâm động niệm, lời 

nói việc làm đều là mô phạm cho trời người. Người xuất gia 

được  gọi  là  “Thiên  Nhân  Sư”,  không  chỉ  là  thầy  của  nhân 

gian, mà còn là thầy của chư thiên trong sáu cõi, người thầy 

làm gương mẫu tốt nhất, tấm gương tốt nhất, để thiên vương 

xem thấy đều phải học tập. Ta có thứ gì để cho họ học tập? 

Cho dù bạn xuất gia với động cơ gì, hiện tại bạn đã xuất 

gia rồi, hiểu được những đạo lý này, thì bạn phải nỗ lực chăm 

chỉ  tu  học.  Người  xuất  gia  cả  đời  làm  hai  sự  việc  là  hoằng 

pháp  và  hộ  pháp.  Hoằng  pháp  là  gánh  vác  việc  giáo  học 

giảng Kinh nói pháp. Hộ pháp chính là làm công việc hành 

chánh trong đạo tràng, công việc tạp vụ. Chúng ta không có 

mời  người  bên  ngoài  đến  làm,  mà  chính  mình  phải  tự  làm. 

Hoằng  -  Hộ  là  một  thể.  Người  hộ  pháp  chăm  sóc  đồng  tu 

hoằng  pháp,  ở  phương  diện  công  việc,  tận  lượng  giảm  nhẹ 

lượng công tác của họ, để họ có thời gian đọc sách, đọc Kinh, 

để tiến tu; còn  công việc  lao  động sự vụ thì người hộ  pháp 

gánh  vác  nhiều  một  chút,  đây  là  nội  hộ.  Giống  như  trong 

trường học, người hoằng pháp là giáo viên, phụ trách lên lớp, 

còn  người hộ pháp  là  viên  chức.  Địa  vị  của  giáo  viên  cùng 

viên  chức  là  bình  đẳng;  giáo  viên  và  viên  chức  là  một  thể. 

Quan hệ luôn phải làm cho rõ ràng, làm cho tường tận. 

Người xưa dạy chúng ta: “Giáo chi đạo, quý dĩ chuyên”, 

phần đầu của “Tam Tự Kinh” có, chúng ta có tin tưởng hay 

không?  Chúng  ta  không  chịu  chuyên  nhất,  không  chịu 

chuyên công, xem thấy người khác học rất nhiều thứ, chỉ sợ 

ta  không  bằng  người  khác.  Như  vậy  là  sai  rồi!  Nếu  bạn 

chuyên  công,  bạn  sẽ  nổi  bật  lên,  người  tạp  tu  chắc  chắn 

không thể nào so sánh được với bạn. Người chuyên công thì 

368 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đầy đủ giới - định - huệ tam học; người tạp học thì giới - định 

- huệ tam học triệt để bị phá hỏng, họ làm sao có thể thành 

công? 

Giáo học của Phật Học Viện ngày nay thật đáng lo, mô 

phỏng  theo  phương  pháp  giáo  học,  theo  sắp  xếp  giáo  trình 

của một số trường học, cho nên giới - định - huệ tam học đều 

không. Không chỉ tín lực không có,  mà tín căn cũng không 

có. Đây là hoàn toàn khác với giáo học của người xưa. Người 

xưa  đích  thực  là  “quý  dĩ  chuyên”,  bạn  theo  lão  sư  học  tập, 

quyết định chỉ học một môn, quyết định không thể nào đồng 

thời  cùng  học  hai  môn.  Lão  sư  Lý  Bỉnh  Nam  cả  đời  giảng 

Kinh, dạy học ở Đài Trung, đối với việc này thầy hạn chế rất 

nghiêm khắc, học trò chỉ có thể học một môn; người có thiên 

phú, người có năng lực đích thực mới được phép đồng thời 

học hai môn, quyết định không được học đến ba môn. Hơn 

nữa,  nếu  đồng  thời  học  hai  môn  thì  hai  môn  này  nhất  định 

phải tương bổ tương thành cho nhau, chắc chắn hai môn này 

không được trái ngược nhau. Đây là nguyên tắc. Thế nhưng 

người  hiện  tại  không  tin  tưởng,  xem  thấy  người  khác  học 

nhiều thứ đến như vậy, đọc nhiều sách đến như vậy, cho nên 

họ  không  tin.  Tôi  thường  nói:  “Không  nghe  lời  người  xưa, 

chịu  thiệt  ngay  trước  mắt”.  Họ  không  tin,  vậy  thì  còn  cách 

nào? Mỗi một câu trong “Tam Tự Kinh” không phải chỉ một 

người nói, mà là tích lũy kinh nghiệm giáo huấn của cổ thánh 

tiên  hiền  từ  vô  lượng  kiếp.  Ở  Trung  Quốc,  mấy  ngàn  năm 

đến nay, tổ tổ truyền nhau chỉ một nguyên tắc như vậy. Ngày 

nay “Tin” của chúng ta không có gốc thì làm gì có lực? Tin 

có  lực  thì  phá  nghi,  phá  chướng.  Chúng  ta  ngay  trong  quá 

trình tu học chắc chắn không có nghi hoặc. 

“Chướng” là gì? Bên ngoài đến chướng ngại, cũng chính 

là ngày nay nói “bị ảnh hưởng tất cả người và sự vật”, liền 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

369 

sanh  ra  chướng  ngại.  Quyết  định  không  bị  ảnh  hưởng  của 

ngoại  lực,  đây  là  trừ  chướng,  đạo  đức,  học  vấn  của  chính 

mình  ngày  ngày  đang  thêm  lớn.  Bài  khóa  có  thể  định  mấy 

môn,  phải  từng  môn,  từng  môn  mà  học,  không  được  đồng 

thời học nhiều môn. Chúng ta vì các đồng tu thường trụ đạo 

tràng của mình mà chọn ra bảy môn bài khóa. Bảy môn bài 

khóa này không phải là đồng thời dạy bạn học, bạn phải học 

từng  môn,  từng  môn.  Quý  là  ở  chuyên  tinh.  Học  môn  nào 

trước, việc này không hề gì, bạn có thể chọn lựa. Thứ tự các 

môn  học,  cá  nhân  chính  mình  có  thể  chọn  lựa,  không  cần 

phải  giống  nhau.  Chúng  ta  định  ra  bảy  môn,  bạn  ưa  thích 

Kinh Vô Lượng Thọ thì có thể chuyên công một bộ Kinh này 

trước. Bộ Kinh này học xong rồi thì học tiếp bộ thứ hai. Nếu 

bộ này chưa học chưa xong thì không được học bộ thứ hai. 

Thế nào gọi là “học xong”? Tiêu chuẩn của lão sư Lý là bạn 

có thể lên đài giảng qua một lần mới được xem là bạn đã học 

xong;  bạn  chưa  lên  đài  giảng  qua  một  lần  thì  không  tính. 

Tiêu chuẩn của Ngài là tiêu chuẩn ở mức thấp nhất, phải lên 

đài giảng qua một lần từ đầu đến cuối mới xem là học xong. 

Năm  xưa  tôi  cùng học với  thầy,  ở  ngay  trong kinh nghiệm, 

tôi sâu sắc cảm nhận được rằng, chỉ giảng qua một lần không 

đủ.  Trong lớp  học, tôi cũng  giống  như  một lớp  trưởng  vậy, 

các bạn đều rất tôn trọng đối với tôi. Tôi nêu ra với lão sư, tôi 

phải giảng mười lần mới xem là học xong (đây là ý của tôi, 

tôi không thể yêu cầu người khác). Lão sư Lý gật đầu. Học 

một  bộ  Kinh  giảng  một  lần  không  đủ,  phải  liên  tục  không 

ngừng giảng qua mười lần. 

Lần  trước,  cư  sĩ  Khai  Phong  Sử,  Hà  Nam  đến  bên  đây 

tìm tôi xin xuất gia và muốn tôi thế phát cho ông. Tôi không 

còn cách nào từ chối, muốn thoái thác cũng không được. Tôi 

yêu cầu ông một điều kiện là trong một năm, ông đem “Kinh 

Vô Lượng Thọ” giảng mười lần thì tôi sẽ thế phát cho ông. 

370 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tuần trước, ông gọi điện thoại cho tôi, ông nói, ông đã giảng 

qua năm lần rồi, trong một năm nhất định ông có thể giảng 

xong. Tôi nói: “Được, ngay trong một năm, ông có thể đem 

Kinh Vô Lượng Thọ giảng mười lần, ông đến tìm tôi, tôi thế 

phát cho ông”. 

Chúng  ta  phải  biết  đạo  lý  căn bản  này,  phải  có  tín tâm, 

từng  loại  từng  loại  mà  học.  Ngay  trong  một  đời  này,  ta  chỉ 

cần học xong một bộ là thành tựu. Chỉ sợ ngay trong một đời 

này, học một bộ cũng không xong thì rất hổ thẹn, không thể 

thành tựu. Đồng tu tại gia lão thật niệm Phật có thể cầu vãng 

sanh; đồng tu xuất gia học một bộ Kinh luận cũng không học 

xong thì có lỗi với Phật Bồ Tát, có lỗi đối với sự cúng dường 

của  đại  chúng.  Tín  đồ  tại  gia  cung  cung  kính  kính  cúng 

dường tứ sự là vì cái gì? Thành thật mà nói, ngày nay đồng tu 

xuất gia chúng ta, ba độc phiền não quá nặng, tâm tham quá 

nặng, tâm si, đố kỵ, sân hận không hề buông xả, cho nên lời 

giáo  huấn  của  cổ  thánh  tiên  hiền  nghe  không  lọt  vào  tai, 

không  chịu  một  môn  thâm  nhập,  không  cam  tâm  học  một 

thứ.  “Người  khác  hiểu  được  nhiều  như  vậy,  ta  phải  hiểu 

nhiều  hơn  so  với  họ”,  kết  quả  sau  cùng  không  thông  được 

thứ  nào,  không  hiểu  được  thứ  gì.  Người  xưa  đã  nói:  “Một 

Kinh thông, tất cả Kinh thông”, nhưng họ không tin tưởng. 

Chân thật là một Kinh thông rồi thì tất cả các Kinh khác thảy 

đều quán thông, thế xuất thế gian pháp vừa tiếp xúc liền thấu 

hiểu,  không  cần  phải  học  tập.  Những  lời  của  cổ  thành  tiên 

hiền đã nói là chân lý. Người hiện tại không tin tưởng đây là 

chân  lý,  họ  nhận  giả,  không  nhận  thật,  vậy  thì  không  còn 

cách  nào.  Cho  nên  nghi  chướng  vĩnh  viễn  không  thể  phá 

được, công phu làm sao có thể có lực? Chúng ta nói đến “ngũ 

căn”, thực tế mà nói, “ngũ lực” vẫn là ở trên “ngũ căn” mà 

dụng công. Có căn thì sau đó mới có lực. Căn đều không có 

thì làm gì có lực? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

371 

Chúng ta tiếp tục nói về “tín căn, tín lực” trong “ngũ căn, 

ngũ lực”. Vấn đề này tại vì sao phải dùng nhiều thời gian đến 

như vậy để thảo luận? Vì nó có quan hệ quá lớn đối với bản 

thân chúng ta. Then chốt thành bại của thế xuất thế gian pháp 

đều là ở tín tâm, cho nên, nếu không thể xây dựng được tín 

tâm, có thể nói là không thành được việc gì. 

Chúng  ta  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ,  trong  ba  tư  lương  của 

Tịnh  Tông, điều  thứ nhất  chính là  “tín”. Thẳng đến  sau khi 

vãng sanh Thế giới Cực Lạc vẫn phải từ ngũ căn, ngũ lực mà 

tu, vậy thì bạn liền biết được khóa mục này quan trọng đến 

dường nào. “A Di Đà Kinh” của Đại Sư La Thập dịch nói rõ 

cho chúng ta biết, ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc vẫn phải 

tu ngũ căn, ngũ lực, thất bồ đề phần, bát thánh đạo phần. Do 

đây có thể biết, ba khóa mục phía trước nhất định là ở ngay 

trong đời này của chúng ta phải hoàn thành. Điều này rất rõ 

ràng, không có nền tảng của ba khóa phía trước, vãng sanh là 

không đáng tin. 

Người chân thật niệm Phật vãng sanh thì quyết định phải 

đầy  đủ  “tứ  niệm  xứ,  tứ  chánh cần, tứ  như  ý  túc”.  Chúng ta 

phía trước đã giảng qua, tứ niệm xứ là nhìn thấu, tứ như ý túc 

là buông xả, tứ chánh cần là đoạn ác tu thiện. Nếu chúng ta 

không  ở  trên  những  chỗ  này  mà  chân  thật  hạ  công  phu,  thì 

niệm Phật không thể vãng sanh. Mọi người vạn nhất không 

nên nghĩ “đới nghiệp vãng sanh” là quá dễ dàng. Tổ sư đại 

đức nói, đây là “đạo dễ hành”, nhưng đạo dễ hành là so với 

các pháp môn khác thì nó là dễ dàng nhất. Nếu bạn đem nó 

xem thành quá dễ dàng, thì có thể bạn ngay đời này bị lỡ dịp. 

Do  đó  bạn  nhất  định  phải  lão  thật,  phải  thành  thật  học  tập. 

Trong “A Di Đà Yếu Giải”, Đại Sư Ngẫu Ích nói rất hay (tán 

thán của Đại Sư Ấn Quang đối với Ngài là chính xác, không 

quá  đáng  chút  nào),  Ngài  nói,  thứ  nhất:  “Phải  tin  tưởng 

372 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chính  mình”.  Tin  tưởng  chính  mình  điều  gì?  Tin  tưởng 


chính  mình  có  Phật  tánh,  tin  tưởng  chính  mình  có  thể 

làm Phật, đây là điều kiện đầu tiên. Chính mình không tin 

tưởng  chính  mình  có  thể  làm  Phật,  vậy  thì  bạn  chắc  chắn 

không thể thành được Phật. 

“Tam  Tự  Kinh”  là  một  quyển  sách  rất  quan  trọng.  Từ 

xưa, trẻ nhỏ ba, bốn tuổi đã bắt đầu học. Câu nói đầu tiên là 

“Nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”.  “Tánh  bổn  thiện”  này  là  ý 

nghĩa gì? Tin tưởng chính mình có thể làm Phật. Phật là tánh 

vốn thiện. Điều đầu tiên là cho chúng ta lòng tin, chúng ta có 

thể làm thánh nhân, có thể làm thần nhân, có thể làm Phật, có 

thể làm Bồ Tát. Bạn không muốn làm thì không có cách nào. 

Cho nên tín tâm là từ chỗ này mà xây dựng. Sau đó, bạn lại 

nghĩ  đến  giáo  dục  ngày  trước  của  chúng  ta,  toàn  thế  giới 

không  thể  so  sánh.  Dạy  trẻ  nhỏ,  câu  đầu  tiên  chính  là  dạy 

chúng cái này, dạy chúng phải cố gắng ghi nhớ. Tại vì sao bạn 

có thể biến thành người bất thiện? Phía sau đã nói rõ, nó sanh 

ra  biến  hóa,  “tánh  tương  cận,  tập  tương  viễn”.  Tánh  là  bổn 

tánh. Chúng sanh cùng Phật là như nhau, không có khác nhau. 

Tập quán thì phải cách ly rất xa. Tập tánh, người xưa gọi là 

“gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”, đây là nói tập tánh. Bạn 

thường hay ở chung với thánh nhân thì bạn liền sẽ thành thánh 

nhân;  bạn  thường  hay  ở  chung  với  người  ác  thì  bạn  thành 

người ác; bạn thường hay ở chung với người tà tri tà kiến, bạn 

liền biến thành người tà tri tà kiến, đạo lý chính là như vậy. 

Hiện tại mọi người đều có vi tính, ngày ngày ở trên mạng, 

những thứ ở trên mạng thì rất là phức tạp, hay nói cách khác, 

duyên của mười pháp giới đều ở ngay trong đó, chỉ xem bạn 

thân cận những gì. Ở trong đó có Phật, có Bồ Tát, cũng có yêu 

ma quỷ quái, cũng có địa ngục, súc sanh, xem bạn chính mình 

thân  cận  thứ  nào.  Nếu  mỗi  ngày  bạn  chỉ  mở  một  môn  học 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

373 

Phật,  bạn  nhất  định  thành  Phật.  Ngoài  việc  học  Phật  ra,  bạn 

vẫn muốn thân cận yêu ma quỷ quái thì khẳng định bạn không 

thể thành được Phật. Vì sao vậy? Phiền não tập khí của bạn rất 

nặng, yêu ma quỷ quái có thể làm thỏa mãn sở thích của bạn, 

có sức mạnh mê hoặc rất lớn, bạn chắc chắn sẽ đi theo họ. Bạn 

đi theo họ đến nơi nào vậy? Đi đến địa ngục, đi đến ngạ quỷ, 

súc sanh, cõi thiện chắc chắn sẽ không có phần của bạn. Tất cả 

đều ở một niệm tín tâm của bạn, bạn xem, tín tâm này của bạn 

có quan trọng hay không? 

Tôi  giảng  Kinh  thường  hay  phụng  khuyến  các  vị:  “Một 

môn  thâm  nhập,  trường  kỳ  huân  tu”.  Không  có  nền  tảng 

này, bạn muốn không bị những tà tri, tà kiến, tà hạnh của xã 

hội này mê hoặc thì e rằng không có người nào làm được, trừ 

khi bạn là Phật Bồ Tát tái sanh; nếu bạn không phải là người 

tái  sanh, bạn không thể nào thoát  khỏi  bàn tay  của  ma,  bạn 

chắc chắn sẽ đọa vào ma đạo. Do đó, giáo học là phương tiện 

cứu độ tất cả chúng sanh tốt nhất. 

Mở  đầu  của  Tam  Tự  Kinh  là  “Cẩu  bất  giáo,  tính  nãi 

thiên”. Nếu bạn không y theo đạo của thánh nhân, đạo của 

Phật Bồ Tát giáo huấn thì bạn chắc chắn sẽ biến đổi, sẽ bị lôi 

cuốn bởi làn sóng của xã hội. Ngày nay thiện căn của chúng 

ta tuyệt nhiên không phải là sâu dày. Người có thiện căn sâu 

dày thì chân thật có thể làm được “mắt không xem tà sắc, tai 

không nghe lời ác”. Điều này ngày nay chúng ta làm không 

được. Càng là giảo ngôn tà ác thì càng ưa thích nghe, không 

chỉ ưa thích nghe mà còn đi nghe ngóng, còn đi tìm kiếm. Từ 

ngay  chỗ này  mà  xem,  liền  biết được  con người này  không 

có thiện căn, đi con đường tà, cách mức độ thấp nhất của nhà 

Nho là Quân tử rất xa. 

Bạn xem, tiêu chuẩn giáo học của nhà Nho là “Quân tử 

tuyệt giao, bất xuất ác ngôn”. Đây là khi hai người bạn có ý 

374 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

kiến  bất  hòa,  trở  mặt,  đoạn  kết  giao,  nhưng  chắc  chắn  họ 

không nói một câu nói xấu nào về đối phương. Mức độ thấp 

nhất của nhà Nho là quân tử, hiện tại trên thế giới không còn. 

Tại vì sao nhà Nho dạy người như vậy? Giúp cho an toàn xã 

hội, giúp cho thế giới hòa bình. Thật là cừ khôi! “Bất xuất ác 

ngôn” công hiệu lớn đến như vậy! 

Ác ngôn, dèm pha sanh sự, hậu quả nhỏ thì phá hoại gia 

đình người ta, làm cho cả nhà người ta bất hòa; lớn là phá hoại 

đoàn thể, làm đoàn thể bất hòa, nếu như là đoàn thể Phật giáo, 

thì tội của họ tương lai chắc chắn đọa A Tỳ Địa Ngục. Vì sao 

vậy? “Phá hòa hợp tăng”, đây là tội ngũ nghịch thập ác. Các vị 

đọc  qua  Kinh  Địa  Tạng,  Kinh  Địa  Tạng  mọi  người  đều  rất 

quen  thuộc,  ngày  trước  chúng  ta  cũng  đã  giảng  qua  “Phát 

Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh”, mọi người đều đã 

xem qua, tội ngũ nghịch là giết phụ thân, giết mẫu thân, giết A 

La Hán, làm thân Phật chảy máu, phá hòa hợp tăng, năm điều 

này là tội nghiệp của A Tỳ Địa Ngục. Người có một chút trí 

tuệ, đầu óc rõ ràng, làm gì mà chịu làm những việc hồ đồ này! 

Địa ngục rất dễ dàng bước vào, nhưng đi ra thật khó. 

Phần  tử  trong  đoàn  thể  này  có  xấu  hơn  là  việc  của  họ, 

nhân quả của mỗi người, mỗi người tự gánh lấy, ta tuyệt đối 

không nói một câu. Không có quan hệ gì với ta, ta không tạo 

cái  nghiệp  này.  Chúng  ta  phải  tin  tưởng  giáo  huấn  này  của 

Phật. Tại sao người khác tạo bất thiện, ta lại muốn đem cái 

bất  thiện  của  họ  để  vào  trong  tâm  của  ta,  đem  cái  tâm  của 

mình  biến  thành  bất  thiện?  Tổn  thất  này  quá  lớn,  đây  là 

người  ngu  si  nhất  của  thế  gian.  Phật  ở  trong  “Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo Kinh” vừa mở đầu liền dạy bảo chúng ta (chúng 

tôi cũng đã tốn rất nhiều thời gian đặc biệt giảng nói cho các 

đồng  tu  nghe):  “Không  để một  chút  gì  bất  thiện  xen  tạp”. 

Câu nói này của Phật quan trọng, phải dưỡng cái tâm thuần 

thiện của chính mình, không nên nói lỗi lầm của người khác. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

375 

Chúng ta không thể nói lỗi lầm của người, không thể đem 

nó để vào trong tâm, hay nói cách khác, ở trong tâm của ta 

không  lưu  lại  dấu  vết  về  lỗi  lầm  của  bất  cứ  người  nào  thì 

chúng  ta  thành  công,  chúng  ta  là  người  đại  thiện.  Vì  sao 

chúng ta đem lỗi lầm của người khác để vào trong tâm của 

chính  mình,  làm  cho  tâm  của  chính  mình  hư  đi?  Tâm  của 

mình giống như cái kho rất thanh tịnh, bạn đem chứa rác rưởi 

của người khác, bạn nói xem, có oan uổng hay không? Đem 

những tội lỗi, phải quấy của người thế gian không liên quan 

để vào trong cái kho chứa thanh tịnh của chính mình, tâm của 

chính mình biến xấu rồi. Loại người này chân thật là hồ đồ 

hết  chỗ  nói.  Tại  vì  sao  họ  có  thể  làm  như  vậy?  Thật  đáng 

thương, họ không nhận qua giáo dục, không có người dạy họ. 

Ngày nay chúng ta có thể tiếp nhận giáo huấn của thánh 

hiền, đây là thiện căn phước đức nhân duyên ở trong đời quá 

khứ.  Thế nhưng  có  hiệu  quả hay  không  thì rất  khó nói.  Tại 

sao  vậy?  Ô  nhiễm  bên  ngoài  quá  nghiêm  trọng,  chúng  ta  ở 

vào  thời  đại  này,  ô  nhiễm  bên  ngoài  so  với  ngày  trước 

nghiêm trọng hơn ngàn lần, vạn lần cũng chưa vừa. Vào thời 

xưa,  không  cần  nói  quá  lâu,  khoảng  một  trăm  năm  trước, 

phong  khí  xã  hội  đều  thuần  hậu.  Khoảng  năm  mươi  năm 

trước, chúng ta đến Đài Loan, người Đài Loan rất thuần hậu, 

chúng ta vừa mới đến, tìm bạn bè, không biết đường đi, hỏi 

người  bày  bán  ở  hai  bên  đường,  người  ta  rất  nhiệt  tình, 

ngưng  việc  buôn  bán  lại,  dẫn  chúng  ta  đi,  phổ  biến  đều  là 

như  vậy.  Hiện  tại,  bạn  đến  hỏi  đường,  ngay  đến  ngó  bạn, 

người ta cũng không thèm ngó, hiềm bạn phiền phức, hiềm 

bạn lôi thôi, phong khí hoàn toàn khác. Cho nên ở vào xã hội 

này, chính mình có thể giữ gìn được là thiện căn của bạn rất 

sâu dày, chắc chắn không phải là người thông thường. Chúng 

ta không có năng lực này thì phải huân tập. Chính tôi là một 

thí dụ, tôi cũng không phải là người có thiện căn phước đức 

376 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhân  duyên  sâu  dày,  nhưng  tôi  có  thể  bồi  dưỡng,  không  bị 

tập khí ác của xã hội tiêm nhiễm, đó là chính tôi phát tâm ở 

bên cạnh lão sư Lý mười năm. Thầy yêu cầu tôi tuân thủ giáo 

huấn  của  thầy  năm  năm,  tôi  tăng  thêm  năm  năm,  tôi  theo 

thầy  mười  năm.  Mười  năm  cắm  gốc,  tôi  có  năng  lực  phân 

biệt chân vọng, có năng lực phân biệt tà chánh, có năng lực 

phân biệt phải quấy, cho nên mới có thể gìn giữ mà không bị 

ô nhiễm, tâm địa ngày một được thanh tịnh hơn. Việc này tôi 

nghĩ, đồng tu có tâm có thể thể hội được. Từ chỗ nào mà thể 

hội được? Từ ngay trong ngôn hạnh của tôi mà thể hội, ngày 

ngày  bạn  nghe  lời  nói  của  tôi,  nhìn  thấy  cử  chỉ  hành  vi 

thường ngày của tôi. Bạn nhìn không ra, thể hội không được, 

đó  là  bạn  không  có  học  vấn  này,  bạn  không  có  lương  tri, 

lương năng. Người thế gian, thậm chí đến tất cả chúng sanh 

đều  có  mặt  thiện  và  mặt  ác,  thiện  ác  hỗn  tạp,  mức  độ  thấp 

nhất cũng phải học với cư sĩ Hứa Triết. 

Cư sĩ Hứa Triết năm nay 102 tuổi rồi, người thanh niên 

102 tuổi, tại vì sao bà có thể giữ được khỏe mạnh như vậy? 

Lý do rất đơn giản là tâm thanh tịnh. Chúng ta cũng thường 

nói, tâm thanh tịnh thân liền thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh 

hoàn cảnh của bạn liền thanh tịnh. “Hoàn cảnh” này, hiện tại 

người ta gọi là “từ trường”. Từ trường của bạn tốt, khi người 

khác tiếp xúc với bạn, họ cảm thấy rất là dễ chịu. Vì sao bà 

Hứa  Triết  có  thể  giữ  được  tâm  thanh  tịnh?  Không  gì  khác 

hơn,  chính  bà  đã  nói  với  chúng  ta  rất  rõ  ràng,  bà  tuyệt  đối 

không đem lỗi lầm của người khác để ở trong tâm của mình. 

Điểm này bà rất cừ khôi. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên hỏi bà, vậy 

bà xem thấy những lỗi lầm của người khác, người khác tạo 

tác những việc ác, thì bà làm sao? Bà nói: “Tôi không hề xem 

thấy, khi tôi xem thấy những người đó tạo ác, tôi không lưu 

ý.  Cũng  giống  như  tôi  đi  trên  đường,  trên  đường  nhìn  thấy 

rất  nhiều  người,  cũng  có  nghe  họ  nói  chuyện,  nhưng  trong 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

377 

lòng không có ghi nhớ, không để lại các ấn tượng”. Thí dụ 

này hay! Vì sao vậy? Không hề đem nó để ở trong tâm. Xem 

thấy được, nghe thấy được, nhưng không chứa nó vào trong 

tâm, nên trong tâm không có. Sau khi qua rồi, nếu bạn không 

nhắc đến thì bà  tuyệt  đối  không có  ấn  tượng.  Khi nhắc đến 

thì nhớ, có một người như vậy, dường như ta gặp được ở trên 

đường.  Bạn  không  nhắc  đến  thì  chắc  chắn  không  nhớ  đến, 

không  lưu  lại  ấn  tượng.  Chúng  ta  phải  học  công  phu  này. 

Không  phải  học  không  được,  vì  sao  bà  có  thể  học  được,  ta 

học  không được? Bà  không  phải  là  tín  đồ  Phật  giáo,  không 

phải đệ tử của Phật. Bà quy y lúc 101 tuổi, trước đó 100 năm 

bà đều không hiểu. Tại vì sao bà đến quy y? Bà có trí tuệ, có 

năng  lực  phân  biệt  tà  chánh.  Phật  pháp  là  chánh  giáo,  Phật 

pháp là thuần thiện, bà hoan hỉ, bà đến quy y, phát tâm làm 

đệ tử tốt của nhà Phật. Bà vẫn chưa phát tâm trì giới, nhưng 

khi quy y, ngay chứng thư năm giới tôi cũng phát cho bà, vì 

sao vậy? Bà thực hiện đầy đủ, viên mãn rồi. Cả đời ăn trường 

chay,  không  sát  sanh,  không  có  chút  ý  niệm  tổn  hại  người 

khác,  giới  không  sát  sanh  viên  mãn  rồi.  Cả  đời  không  có  ý 

niệm tổn hại người khác, chỉ có thành toàn người khác, giúp 

đỡ  người  khác,  chắc  chắn  không  chướng  ngại  người  khác, 

đây  là  giới  không  sát  sanh  làm  được  viên  mãn  rồi.  Cả  đời 

không có ý niệm chiếm tiện nghi của người khác, giới không 

trộm  cắp  viên  mãn.  Bà  cả  đời  giữ  thân  thanh  tịnh,  bà  chưa 

từng kết hôn, không cần nói là tà dâm, mà không dâm, giới 

điều  này  bà  cũng  viên  mãn.  Không  vọng  ngữ,  không  uống 

rượu,  bà  cả  đời  đều  phụng  hành.  Bà  đã  làm  được  năm  giới 

viên mãn, vì vậy chứng thư năm giới chúng ta đương nhiên 

phải phát cho bà. Đây là người thông thường thọ qua tam quy 

ngũ giới đều không làm được, còn bà đã làm được viên mãn 

rồi.  Nếu  cho  điểm  số  thì  bà  tròn  đầy  một  trăm  điểm.  Bà  ở 

Singapore vì chúng ta hiện thân nói pháp, chúng ta làm sao 

378 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

có  thể  không  tin?  Tam  chuyển  pháp  luân  của  Phật  pháp  thì 

“thị chuyển”,  “khuyến chuyển” chúng ta đang làm, bà đang 

làm điều sau cùng là “tác chứng chuyển”, bà làm chứng minh 

cho  chúng  ta.  Bạn  xem,  bà  cả  đời  sống  được  tự  tại,  an  vui 

như vậy, bà trải qua đời sống của Phật Bồ Tát, đời sống của 

thần tiên, không hề rời khỏi đô thị. Đây là tấm gương tốt nhất 

để chúng ta tu học. 

Singapore là đất phước. Phước ở chỗ nào vậy? Có người 

chân  thật  tu  hành,  người  chân  thật  làm  thiện,  Phật  Bồ  Tát 

chân thật ở trong đời này. Đây là chúng sanh có phước. Nếu 

chúng ta hiểu rõ đạo lý, ở ngay chỗ này sanh ra tín tâm, quyết 

định tin tưởng giáo huấn của Phật Bồ Tát, đặc biệt là “Thập 

Thiện Nghiệp Đạo Kinh”. Tôi đã nói với các vị, “Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo  Kinh”  là  “Hành  Kinh”  (Kinh  có  bốn  loại  là 

“Giáo – Lý – Hành – Quả”), đây là dạy chúng ta tu hành, tu 

sửa hành vi sai lầm của chúng ta. Trong tu hành quan trọng 

nhất là phải tu khẩu nghiệp. Bạn xem, Kinh Vô Lượng Thọ 

giảng đến “Thiện hộ tam nghiệp”, đem khẩu nghiệp để ở điều 

thứ  nhất:  “Khéo  giữ  khẩu  nghiệp,  không  nói  lỗi  người”. 

Thông  thường  chúng  ta  hay  nói  “Thân  –  Khẩu  –  Ý”,  trên 

Kinh Vô Lượng Thọ là “Khẩu – Thân – Ý”, như vậy mà xắp 

xếp. Dụng ý trong đây rất sâu rất rộng. Khởi tâm động niệm, 

lời nói việc làm đều phải tương ưng với mười thiện thì bạn 

mới  được  xem  là  người  thiện.  Cho  nên  Phật  dạy  chúng  ta: 

“Thường  niệm  thiện  pháp”  (tâm  thiện);  “Thường  tư  duy 

thiện  pháp”  (tư  tưởng  thiện);  “Thường  quán  sát  thiện 

pháp” (hành vi thiện), vậy  mới làm  một người thuần thiện. 

Đây  là  đại  căn  đại  bổn  cho  chúng  ta  tu  thân  dưỡng  tánh, 

chúng ta bắt tay vào từ chỗ này. Lìa khỏi mười thiện thì chắc 

chắn  đọa  ba  đường  ác.  Đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  phải  dùng 

tâm thuần thiện mà làm. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

379 

“Chúng oán tận diệt”, chữ “oán” này hàm nghĩa rất là 

sâu  rộng.  Không  chỉ  ở  bên  ngoài  chướng  ngại  gọi  là  oán 

nghiệp, mà chướng ngại của chính bản thân mình cũng là oán 

nghiệp; giải đãi, lười biếng đều là oán nghiệp. Ngũ căn là để 

đối  trị.  Trong  “Giáo  Thừa  Pháp  Số”  nói  nghi  chướng,  hoài 

nghi chướng ngại là oán nghiệp, giải đãi là oán nghiệp, hôn 

trầm, thất niệm, dễ quên đều là oán nghiệp. Phía sau nói tán 

loạn, ngu mê, những thứ này đều là oan gia phiền não. Đây 

không phải là bên ngoài đến. Trong Kinh Bát Đại Nhân Giác, 

Phật  nói  với  chúng  ta  bốn  loại  ma,  trong  đó  có  ba  loại  là 

thuộc về bên trong. 

-  “Ngũ ấm ma” là sắc - thọ - tưởng - hành - thức, đây là 

trong thân chúng ta. 

-  “Phiền não ma”, cũng là bên trong của chúng ta  

-  “Tử ma”, cũng là sự việc của chính chúng ta. 

Tất cả ma chướng bên ngoài đều gọi là “thiên ma”, không 

phải thuộc về chính mình. Vậy thì ta liền lý giải, phạm vi oán 

nghiệp lớn. Nếu chúng ta muốn phá oan nghiệp bên ngoài thì 

trước  tiên  phải  đoạn  oán  nghiệp  trong  tâm.  Bên  trong  đoạn 

rồi thì toàn bộ bên ngoài đều hóa giải. Nếu không đoạn bên 

trong, muốn đem oan gia bên ngoài hóa trừ, không thể có đạo 

lý  này.  Oan  gia  bên  ngoài  đã  kết  từ  vô  thỉ  kiếp,  vĩnh  viễn 

không thể đoạn được. Cho nên Bồ Tát thành Phật, nhất định 

phải  làm  đến  “nghiệp  tận  tình  không”  thì  mới  có  thể  thành 

được Phật. Chúng ta nghĩ lại xem, câu nói này làm thế nào 

thực tiễn? Chắc chắn là làm từ bản thân. 

Chúng sanh thành Phật, tu hành gian nan đến như vậy, rốt 

cuộc khó ở chỗ nào vậy? Khó ngay ở chỗ quan niệm sai lầm, 

chúng  ta  chỉ  biết  đối  ngoại,  không  biết  đối  nội.  Chúng  ta 

muốn tiêu trừ nghiệp chướng, tầm mắt của ta chỉ nhìn ở bên 

ngoài, không biết rằng tiêu trừ nghiệp chướng ở bên trong là 

380 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

quan trọng. Trong Kinh luận, Phật thường hay nói với chúng 

ta: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Câu nói này vô cùng 

quan trọng. Thế xuất thế gian, mười pháp giới y chánh trang 

nghiêm từ chỗ nào mà có? Do tâm tưởng sanh. Tại vì sao thế 

gian này có nhiều người ác đến như vậy? Do tâm tưởng của 

ta  sanh  ra.  Lìa  khỏi  tâm  tưởng,  không  có  pháp  nào  có  thể 

được. Nghịch cảnh, người ác là do ý niệm bất thiện của chính 

chúng  ta  mà  sanh  ra,  làm  sao  có  thể  trách  hoàn  cảnh  bên 

ngoài?  Trách  lầm  người  ta  rồi!  Nếu  như  chính  mình  mỗi 

niệm đều là thiện, thì bạn thấy cảnh giới bên ngoài không có 

thứ nào bất thiện. 

Tại sao Phật xem thấy tất cả chúng sanh đều là Phật? Vì 

tâm của Ngài là Phật, tâm của Phật xem thấy cảnh giới bên 

ngoài thảy đều là Phật. Chúng ta chính mình đến lúc nào mới 

thành tựu? Không cần nói thành Phật Bồ Tát, vậy thì quá cao 

rồi,  chúng  ta  chỉ  nói  người  thiện,  người  tốt,  đến  lúc  nào 

chúng  ta  chính  mình  mới  chân  thật  trở  thành  người  thiện, 

người  tốt?  Người  thiện  vừa  mở  mắt  ra,  thấy  tất  cả  thế  gian 

không có pháp nào là bất thiện, ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh 

đều là thiện, đó mới là người thiện. Nếu còn có bất thiện xen 

tạp  ngay  trong  đó  thì  không  phải  người  thiện.  Cái  thiện  đó 

của họ là thiện của tương đối, không phải thuần thiện. Thuần 

thiện nhất định phải lìa khỏi tương đối, vậy mới đúng. 

Cho nên chúng ta chính mình nghĩ xem, trên Kinh nêu ra 

đó  đều  là  phiền  não  nghiêm  trọng,  đem  nó  quy  nạp  thành 

“hoài  nghi”.  Không chỉ  là  chúng ta hoài nghi đối với  thánh 

hiền, mà hoài nghi đối với tất cả mọi người, hoài nghi đối với 

việc, hoài nghi đối với vật. Đến lúc nào có thể đem hoài nghi 

này đoạn dứt? Không thể nói người khác hoài nghi đối với ta, 

ta cũng hoài nghi đối với họ, vậy là sai rồi, vậy thì biến thành 

đại chướng ngại, chúng ta vĩnh viễn không cách gì tiến triển. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

381 

Họ hoài nghi ta, ta không hoài nghi họ; họ cự tuyệt ta, bài trừ 

ta, ta thoái lui, ta tạm thời né tránh, ta quyết không hoài nghi 

họ.  Đến  khi  chính  mình  công  phu  chân  thật  sâu  rồi,  “tinh 

thành  sở  chí,  kim  thạch  vi  khai”,  liền  có  thể  hóa  giải  hoài 

nghi của người bên ngoài đối với chính mình. Họ đối với ta 

vẫn còn hoài nghi, đó là nói rõ chân thành của ta chưa đủ, ta 

chính mình chưa làm được tốt. Quyết không có chút tâm oán 

hận  đối  với  người  khác.  Mỗi  niệm  phải  hồi  quang  phản 

chiếu,  tại  sao  người  khác  hoài  nghi  ta,  vì  sao  bài  trừ  ta? 

Chúng  ta  thành  tâm  thành  ý  như  vậy,  toàn  tâm  toàn  lực  vì 

chúng  sanh  phục  vụ,  vì  xã  hội  phục  vụ,  xã  hội  vẫn  không 

chịu tiếp nhận chúng ta; chúng ta toàn tâm toàn lực vì  Phật 

giáo,  vì  quốc  gia  ở  nơi  đây  bồi  dưỡng  nhân  tài,  tại  vì  sao 

quốc  gia  không  cần  chúng  ta,  cự  tuyệt  chúng  ta?  Vì  chân 

thành của chúng ta làm chưa đủ, quyết định không thể trách 

người khác, không thể trách xã hội, mà trách ta chính mình 

làm chưa đủ. 

Chư  Phật  Bồ  Tát,  đại  thánh  đại  hiền,  không  có  một  ai 

không phải là từ nơi tâm tánh của chính mình mà hạ công phu, 

đây  gọi  là  nội học.  Nếu  như  tất  cả  đều xem  thấy  bên  ngoài, 

xem  thấy  người  khác,  đây  gọi  là  “ngoại  đạo”.  Nhà  Phật  gọi 

nội  học,  ngoại  đạo  là  từ  chỗ  này  mà  phân.  Chúng  ta  chính 

mình  học  Phật,  vạn  nhất  không  nên  học  thành  ngoại  đạo. 

“Ngoại  đạo”  là  gì?  “Ngoài  tâm  cầu  pháp”  gọi  là  ngoại  đạo. 

Nơi nơi nhìn thấy người khác không đúng, đây là ngoại đạo. 

Mỗi niệm phản tỉnh chính mình không đúng, đó là học Phật. 

Đích thực là người khác không có lỗi lầm, cho dù họ tạo 

năm ác mười nghịch, họ cũng không có lỗi lầm. Vì sao vậy? 

Trên  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  rất  rõ  ràng:  “Tiên  nhân  bất 

thiện, bất thức đạo đức, vô hữu ngữ giả”, không có người dạy 

họ. Nếu không có người dạy họ, chúng ta muốn trách họ thì 

382 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng ta sai rồi. Chúng ta nghĩ xem, câu  nói này trên Kinh 

đúng hay không? Tỉ mỉ mà nghĩ, đích thực cha mẹ họ không 

dạy họ, trưởng bối của họ không dạy họ, thầy của họ không 

dạy họ, thì họ làm sao mà biết được? Cho nên họ phạm tất cả 

lỗi lầm, chúng ta nhất định không thể trách họ. Chúng ta có 

một niệm tâm trách cứ, thì tâm của chúng ta quá khắc ý rồi. 

Chúng ta cũng là không dễ gì mới hiểu rõ được đạo lý này, 

mới từ xưa kia vô số tập khí ác quay đầu lại. Thật là không 

dễ dàng quay đầu. 

Ngày  ngày  thân  cận  Phật  Bồ  Tát,  mỗi  ngày  đọc  Kinh, 

mỗi ngày cùng đồng tu, đạo hữu nghiên cứu thảo luận Kinh 

điển, đây là thân cận Phật Bồ Tát. Trong 50 năm, thời gian 

dài như vậy miên mật không rời, ngày ngày đang làm, không 

một  ngày  nào  ngưng  nghỉ,  chúng  ta  mới  đem  ý  niệm  này 

chuyển đổi lại. Thật không dễ dàng! Nếu bạn không có nghị 

lực, không có quyết tâm, bạn làm sao có thể chuyển đổi lại? 

Vào  thời  đại  này,  tốn  thời  gian  50  năm  để  quay  đầu  lại, 

chuyển đổi lại, thì đã xem là rất nhanh rồi, đã là rất khó làm, 

đáng  quý  lắm  rồi.  Chúng  ta  chuyển  đổi  lại  thì  chắc  chắn 

không  còn  đọa  lạc.  Lấy  một  câu  nói  trong  tôn  giáo  để  nói: 

“Chính mình được cứu rồi”, nhà Phật nói: “Chính mình được 

độ  rồi”.  Sau  khi  chính  mình  được  độ,  cái  thân  thể  này  vẫn 

còn  lưu  lại  thế  gian,  quyết  không  vì  chính  mình,  không  có 

chính mình. Thân thể lưu lại thế gian này để giúp đỡ chúng 

sanh  giác  ngộ,  giúp  đỡ  chúng  sanh  hiểu  rõ  đại  đạo  lý.  Hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh vốn dĩ là một thể, việc này 

ở trong Đại Kinh, Phật đã nhiều lần tuyên nói. 

Chúng  ta  không  hề  nghĩ  rằng,  người  Úc  châu  có  quan 

niệm này. Họ biết được vũ trụ nhân sanh là một thể, cho nên 

tư  tưởng  của  họ,  đời  sống  của  họ,  hành  vi  của  họ,  văn  hoá 

của họ không hề trái với phép tắc của tự nhiên. Chính ngay 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

383 

hiện tại họ vẫn giữ qui tắc cũ mà tổ tông hơn một ngàn năm 

trước của họ truyền lại, họ không thay đổi. Cho nên, chính họ 

tự xưng là “chân nhân” và gọi những người chung quanh như 

chúng ta là “người biến đổi”. Chúng ta bị văn minh vật chất ô 

nhiễm, ô nhiễm đi tâm linh, ô nhiễm thể năng, bản năng thân 

thể chúng ta bị ô nhiễm. Lời nói này của họ là có chứng cứ. 

Họ nói: “Các bạn là những người bị biến đổi gien. Các bạn 

có dám không mặc quần áo ở dưới mưa lớn hay không? Có 

thể ở dưới mưa chịu ướt một ngày mà thân thể của bạn rất 

khỏe  mạnh,  một  chút  bệnh  tật  cũng  không  có  không?”.  Họ 

đưa ra chứng cứ này. Tôi nghĩ lại, chúng ta không làm được. 

Chúng  ta  sau  khi  bị  mưa  ướt  rồi,  lập  tức  bị  trúng  gió,  cảm 

mạo, thể năng của chúng ta bị ô nhiễm rồi. Những vùng đất 

này, nam nữ đều không mặc quần áo, trải qua theo tự nhiên, 

trở về thời xa xưa, họ sinh sống ở ngoài đồng trống. Chính 

phủ  Úc  châu  xây  những  phòng  nhà  cho  họ,  họ  đem  phòng 

nhà đó làm thành kho để chứa đồ, họ vẫn cứ sinh sống ngoài 

đồng trống, buổi tối thì ngủ ở ngoài lộ thiên. Hệ thống tiêu 

hóa  của  họ  tốt,  ăn  thức  ăn  là  những  thứ  hoang  dã  trên  núi 

mang về, họ cũng không có bệnh, họ ăn được rất khỏe mạnh, 

ăn được rất cường tráng. 

Chân  thật  là  thể  năng  của  chúng  ta  đã  bị  biến  đổi,  bản 

năng  mà  thiên  phú  cho  chúng  ta  thảy  đều  bị  mất  hết.  Cách 

sinh  hoạt  của  họ,  chúng  ta  không  thể  sống  được.  Dùng  lời 

của họ để nói, người thật cùng người biến đổi, thực tế chính 

là khác biệt ở nơi một niệm, đều là từ vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước mà sanh ra. Lìa khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước  thì  liền  hồi  phục  được  thiên  chân.  Tâm  địa  của  họ 

thanh tịnh, không có phiền não, không có lo lắng, không có 

vướng bận, không  có tham  sân si  mạn,  không  có phải quấy 

nhân ngã, cho nên họ có công năng đặc dị rất nhiều. Việc này 

384 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng ta biết được, “công năng đặc dị” trong Phật pháp gọi là 

“thần  thông”.  “Thông”  này  từ  đâu  mà  có?  “Thông”  từ  tâm 

thanh tịnh mà có. Thân tâm họ thanh tịnh, cho nên họ có thể 

đột phá được thời không khác nhau, họ có thể câu thông qua 

lại  với  chúng  sanh  ở  những  tầng  không  gian  khác.  Họ  biết 

được  cảm  ân,  cầu  nguyện,  cho  nên  đối  với  những  giáo  hội 

đến bên đó để truyền giáo, họ xem thấy rất kỳ lạ. Thầy truyền 

giáo dạy người cầu nguyện, họ nói đó đều là hình thức. Họ 

một ngày từ sớm đến tối đều đang cầu nguyện, mỗi niệm đều 

là cảm ân. Chân thật là trong kệ hồi hướng của chúng ta nói: 

“Trên đền bốn ân nặng, dưới cứu khổ ba đường”, họ đã thực 

tiễn  rồi.  Ngay  trong  mỗi  niệm,  họ  đều  không  quên  bốn  ân, 

còn chúng ta chỉ là đọc suông thôi. Họ cảm ân thần, cảm ân 

trời đất, cảm ân đại tự nhiên vạn vật. Đích thực là họ có trí 

tuệ  cao  độ,  có  văn  hóa  rất  cao.  Thế  nhưng  người  thông 

thường  xem  họ  như  là  dân  tộc  dã  man,  ngay  đến  quần  áo 

cũng không mặc. Điều này rất đáng được chúng ta suy ngẫm. 

Chúng  ta  làm  thế  nào  có  thể  đem  nghi  chướng  phá  trừ, 

việc này là vô cùng quan trọng. Cái ải này có thể đột phá rồi 

thì phía sau sẽ không quá khó. Bạn tinh tấn thì niệm căn, niệm 

lực,  định  căn,  định  lực,  huệ  căn,  huệ  lực  tự  nhiên  liền  thêm 

lớn, tự nhiên bạn sẽ tinh tấn không giải đãi, làm gì cần người 

xúc tiến? Vì sao vậy? Sự việc an vui, thế xuất thế gian không 

có việc gì vui hơn. Người xưa ưa thích đọc sách, vì “đọc sách 

vui”. Người hiện tại vì sao không ưa thích đọc sách? Đọc sách 

quá khổ, trong việc đọc sách có niềm vui nhưng họ không có 

được. Vì sao chúng ta đọc sách không có niềm vui? Vì không 

hề thâm nhập, nghĩa thú vị ở trong sách không nếm được. Phật 

pháp càng vui, không gì có thể so sánh được. 

Ngày  nay,  những  gì  mà  Phật  đã  nói  ra,  chúng  ta  không 

chân thật hiểu được, không chân thật thể hội được, không thể 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

385 

đem Phật pháp dung hội biến thành cái của chính mình. Nếu 

như dung hội thành tư tưởng, kiến giải, hành vi, đời sống của 

chính mình thì họ làm sao không vui? Dùng lời hiện tại mà 

nói,  bạn  không  đạt  được  an  vui,  giống  như  ăn  thức  ăn, bạn 

không  ăn được thứ  bổ dưỡng,  mà  bạn sau  khi  ăn  rồi  không 

thể tiêu hóa. Không phải thức ăn không thể tiêu hóa, mà do 

hệ thống tiêu hóa của chính chúng ta có vấn đề, có trục trặc. 

Tại sao có người khi đọc thì họ có thể “tiêu hóa”, chúng ta 

đọc  thì  không  thể  “tiêu  hóa”?  Vì  “hệ  thống  tiêu  hóa”  của 

chúng ta có vấn đề. Tham-sân-si-mạn-nghi, vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước, những thứ này làm cho “hệ thống tiêu hóa” 

của  chúng  ta  xảy  ra  vấn  đề.  Cho  nên  chấp  trước  không  thể 

không  có,  vì  sao  vậy?  Bạn  là  phàm  phu,  làm  sao  có  thể 

không  có?  Nhưng  phải  biết  giảm  ít,  bạn  liền  sẽ  có  chỗ  tốt. 

Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước ít đi một phần, bạn liền có 

thể hấp thu được một phần Phật pháp; có thể giảm ít đi hai 

phần, bạn liền có thể hấp thu được hai phần Phật pháp. Đạo 

lý chính là như vậy. Nếu như vẫn kiên trì vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước của chính mình, thì ngay trong một đời, bạn 

dụng  công khổ học như thế  nào đều không thể tiêu hóa,  ăn 

được càng nhiều thì càng không thể tiêu hóa, không có được 

bổ  dưỡng.  Cho  nên,  nếu  muốn  được  giáo  huấn  của  thánh 

hiền, thực tế mà nói, chính là trí tuệ đức năng vốn đủ trong 

tâm tánh, bạn phải đạt được cái bổ dưỡng chân thật này. Cần 

phải  đem  thân  tâm  điều  chỉnh  cho  tốt,  hồi  phục  công  năng 

tiêu hóa của chính mình, như vậy ở trên đạo Bồ Đề tự nhiên 

liền thuận buồm xuôi gió. 

Tóm lại mà nói, trong Phật pháp, cương lĩnh nguyên tắc thứ 

nhất  chính  là  “Thiền  định”.  Thiền  định  là  rút  gọn  của  Phật 

pháp. Hai chữ “Thiền định” này giảng giải như thế nào? Trên 

Kinh Kim Cang nói: “Bất thủ ư tướng, như như bất động”, 

chúng  ta  liền  hồi  phục  rồi.  “Bất  thủ  ư  tướng”  chính  là  ngoài 

386 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không  dính  tướng.  Bên  ngoài,  làm  thế  nào  để  không  dính 

tướng? Phải thường hay nghĩ đến “Phàm sở hữu tướng, giai 

thị hư vọng”. Nhìn thấy tướng tốt, thuận cảnh, trong lòng hoan 

hỉ,  liền  nghĩ:  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng”  đè  tâm 

hoan  hỉ  xuống  (tâm  hoan  hỉ  là  phiền  não).  Gặp  nghịch  cảnh, 

người ác, thì niệm “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” đè 

tâm  sân  hận  xuống.  Tất  cả  thời,  tất  cả  nơi,  giữ  gìn  tâm  bình 

thường (bình là bình đẳng, thường là hằng thường), vĩnh viễn 

giữ  gìn  một  tâm  bình  đẳng.  Cho  nên,  chúng  ta  ở  trước  Phật 

cúng một ly nước. Nước là đại biểu bình đẳng, đại biểu thanh 

tịnh. Vĩnh viễn gìn giữ tâm của bạn thanh tịnh bình đẳng, đây là 

Phật đạo, là đại đạo. “Bình thường tâm thị đạo”. Sáu căn vừa 

tiếp xúc với bên ngoài, mới có sóng gió nho nhỏ, tâm của mình 

liền không giữ được, vậy thì không có đạo, là tâm phàm, không 

phải tâm đạo. Các vị phải nên ghi nhớ, đạo tâm là tâm thanh 

tịnh, bình đẳng; phàm tâm là tâm hỉ nộ ái lạc. Làm thế nào để 

siêu phàm nhập thánh? Nếu bạn tường tận rồi thì bạn liền biết 

được dụng công thế nào. 




******************** 

 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN 

TRONG THÊT GIÇ CHI 

Kinh  văn:  “Giác  chi  trang  nghiêm  cố,  thường  thiện 

giác ngộ, nhất thiết chư pháp”. 

Đoạn này là nói Thất Bồ Đề Phần trong 37 phẩm trợ đạo, 

“Thất Giác Chi”. Thất giác chi tổng cộng có bảy điều. 

-  Điều thứ nhất là “Niệm”. 

-  Điều thứ hai là “Trạch Pháp”. 

-  Điều thứ ba là “Tinh Tấn” 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

387 

-  Điều thứ tư là “Hỉ” 

-  Điều thứ năm là “Khinh An” 

-  Điều thứ sáu là “Định” 

-  Điều thứ bảy là “Xả”. 

Từ  trong  những  đạo  phẩm  này,  chúng  ta  có  thể  thể  hội 

được,  Phật  nói  một  danh  tướng,  thí  dụ  nói  “tinh  tấn”,  nói 

“niệm” thì trong rất nhiều khóa mục đều có, danh xưng như 

nhau  nhưng  ý  nghĩa  khác  nhau.  Cho  nên,  chúng  ta  bình 

thường đọc Kinh, đặc biệt là giảng Kinh, nhất định phải biết 

danh tướng này dùng trong hạng mục nào, nhất định phải rõ 

ràng  thì  mới  không  hiểu  sai  ý  nghĩa  của  nó.  Thí  dụ  như 

“niệm”  trong  Thất  Giác  Chi,  trong  Tứ  Thần  Túc  cũng  có 

“niệm”, trong Ngũ căn, Ngũ lực đều có “niệm”, ở chỗ này lại 

có “niệm”, danh từ này ở trong bốn khoa đều giống nhau, thế 

nhưng  ý  nghĩa  của  nó  hoàn  toàn  khác  nhau.  Loại  tình  hình 

này ở trong Phật Kinh rất nhiều, không thể nào không lưu ý. 

Tác dụng của “Thất Giác Chi” và hiệu quả của nó, một 

câu nói trên Kinh ngay chỗ này đã điểm tỉnh cho chúng ta: 

“Thiện giác ngộ nhất thiết chư pháp”. Không chỉ là giác ngộ 

tất  cả  các  pháp,  “Thiện  giác  ngộ”  thông  thường  chúng  ta 

dùng để đối trị hôn trầm và trạo cử của chúng ta. Chúng ta 

chọn dùng phương pháp này. Người tu hành, xưa nay trong 

ngoài  có  thể  nói  hai  loại  này  là  bệnh  chung,  người  người 

đều có. 

Loại thứ nhất là “Hôn Trầm”. Tinh thần không thể đề 

khởi, ngồi ở nơi đó, thậm chí đứng ở nơi đó cũng có thể ngủ 

gật.  Chúng  ta thường  gặp  được  trong  lúc  giảng  Kinh,  trong 

thính  chúng  có  người  ngủ  gật  mà  ngáy  ra  tiếng,  hoặc  ngay 

trong lúc đả Phật thất cũng thường có người như vậy, đến khi 

chỉ tịnh thì chân thật là có rất nhiều người ngủ gật, thậm chí 

khi đang đi kinh hành, họ cũng đi, thế nhưng họ vừa đi vừa 

388 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ngáy,  đây  là  thuộc  về  hiện  tượng  của  hôn  trầm.  Đây  là 

chướng ngại, là phiền não rất nghiêm trọng. 

Loại  thứ  hai  là “Trạo  Cử”.  Trạo  cử  là  trong tâm  vọng 

niệm  quá  nhiều.  Bình  thường  chúng  ta  không  phát  hiện  ra, 

dường như không có vọng niệm, nhưng khi vừa chỉ tịnh tĩnh 

lặng  lại,  không  biết  từ  đâu  đến  nhiều  vọng  niệm  như  vậy. 

Cho  nên,  có  người  nói  với  tôi,  khi  không  ngồi  tĩnh  tọa  thì 

không  có  vọng  niệm,  khi  vừa  tĩnh  tọa  thì  nhiều  vọng  niệm 

đến như vậy. Kỳ thật, khi không ngồi tĩnh tọa thì vọng niệm 

cũng nhiều như vậy nhưng bạn không hề phát giác, đến khi 

bạn  muốn  tĩnh  lặng  lại  thì  mới  phát  hiện  bạn  vọng  niệm 

nhiều  đến  như  vậy,  mới  hiểu  được  phương  pháp  đối  trị. 

Thông thường chúng ta cũng không nói “Thất Giác Chi”, vì 

“Thất  Giác  Chi”  nói  ra  quá  phiền  não.  Chân  thật  là  có  khế 

nhập  tương  đối  với  Phật  pháp,  biết  dùng  những  nguyên  lý 

nguyên tắc trong Kinh điển. 

Phương pháp đối trị trạo cử. 

Thông thường chúng ta sử dụng phương pháp là khi vọng 

niệm quá nhiều thì nhất định phải bình lặng, không nên chú ý 

vọng  niệm,  càng  sợ vọng  niệm  nhiều  thì vọng  niệm  sẽ  càng 

nhiều, chắc chắn không thể dừng lại. Khi vọng niệm khởi lên, 

không luận là thiện niệm hay ác niệm, thảy đều không nên để 

ý đến nó, chỉ chuyên chú vào câu Phật hiệu để chuyển đổi ý 

niệm, lâu ngày dài tháng thì vọng niệm tự nhiên liền ít. Thông 

thường chúng ta dùng phương pháp này rất có hiệu quả. 

Phương pháp đối trị hôn trầm. 

Nếu như là hôn trầm nhẹ thì kinh hành, nhiễu Phật. Mọi 

người  đang  chỉ  tịnh  cũng  không  hề  gì,  chỉ  cần  bạn  không 

chướng  ngại  đại  chúng,  bạn  có  thể  đứng  dậy  nhiễu  Phật. 

Thậm chí ở niệm Phật đường nhỏ, không có chỗ để bạn nhiễu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

389 

Phật,  bạn  có  thể  đứng  dậy,  ra  bên  ngoài  niệm  Phật  đường 

nhiễu Phật. Đây là phương pháp đối trị. 

Nếu  như  hôn  trầm  tương  đối  nghiêm  trọng  thì  tốt  nhất  là 

lạy  Phật.  Nếu  như  lạy  Phật  mà  cũng  ngủ,  vậy  thì  không  còn 

cách  nào,  rất  khó  làm.  Cho  nên  nhất  định  phải  đề  khởi  tinh 

thần, đương nhiên tinh thần cùng nguyện lực của chính mình có 

quan  hệ  rất  lớn.  Nhất  định  phải  phát  đại  nguyện,  nguyện  độ 

chúng sanh, nguyện liễu sanh tử, nguyện thành Phật đạo. Phàm 

là người có thành tựu, không gì khác là do có nguyện lực đang 

thúc đẩy họ, cho nên họ mới có thể dõng mãnh tinh tấn. 

•  Điều thứ nhất, “Niệm Giác Chi” 

Trong Thất Giác Chi, điều đầu tiên là “Niệm Giác Chi”. 

Trong tiểu chú chú giải đây là cách nói thông thường, là cách 

nói  thông dụng,  ở bất  cứ  nơi  nào đều  có thể dùng  cách nói 

này. “Niệm giác chi”, “Tâm trầm thời”, đây là tâm hôn trầm, 

không thể đề khởi tinh thần. 

“Niệm  dụng  trạch  tấn  hỉ  dỉ  khởi  chi”.  Đây  là  dạy  cho 

chúng  ta  phương  pháp,  khi  hôn  trầm  thì  dùng  “trạch  pháp”. 

Như vừa rồi chúng ta mới nói, chọn lấy kinh hành, chọn lấy lạy 

Phật, chọn lấy chỉ tịnh, chọn lấy chuyên chú Phật hiệu, đây là 

thuộc về “trạch pháp”. Bạn phải biết chọn lựa phương pháp để 

đối  trị.  Nếu  như  không  biết  dùng  phương  pháp  để  đối  trị  thì 

công  phu  của  bạn  không  thể  nâng  lên.  Phương  pháp  thì  vô 

lượng  vô  biên,  không  phải  chỉ  có  một  phương  pháp.  Phương 

pháp  của  người  khác  dùng  chưa  chắc  ta  dùng  được  có  lực; 

phương pháp ta dùng chưa chắc người khác dùng được có lực. 

Phương pháp nhất định phải khế cơ, không phải khế cơ của đại 

chúng,  mà  là  khế  cơ  của  cá  nhân  ta.  Căn  cơ  cùng  tập  khí  có 

quan  hệ,  cũng  chính là  nói pháp  môn  mà  ngay  trong  đời  quá 

khứ bạn đã tu học. Nếu như pháp môn hiện tại bạn đang tu học 

390 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cùng với pháp môn quá khứ bạn đã tu học là như nhau, vậy thì 

bạn học được rất thoải mái, rất thuận lợi, lại tiếp tục học tiếp. 

Nếu  như  hiện  tại  pháp  môn  tu  học  hoàn  toàn  trái  ngược  với 

trong đời quá khứ đã tu, thì sẽ học rất khổ cực, rất là gian nan, 

không quen. Cho nên căn cơ của mỗi người cùng với tu hành 

của đời quá khứ có quan hệ mật thiết. 

Phật, Bồ Tát và A La Hán, các Ngài giáo hóa chúng sanh 

tại  vì  sao được  dễ dàng?  Các  Ngài  có thể  thấy  ra được quá 

khứ của chúng sanh, biết được trong đời quá khứ chúng sanh 

đã  tu  học  những  gì,  cho  nên  nói  ra  pháp  rất  khế  cơ.  Còn 

phàm phu chúng ta, những thiện hữu thì không có năng lực 

này.  Không  có  năng  lực  này  thì  phải  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  từ 

ngay  trong  kinh  nghiệm  mà  cọ  sát,  mà  quán  sát,  sau  đó  lại 

làm thực nghiệm. 

Thí  dụ,  chúng  ta  nói  Kinh  giáo,  căn  tánh  của  chúng  ta, 

ngay  trong  tám  tông  phái  trong  pháp  Đại  Thừa,  chúng  ta 

thích hợp với pháp môn tu học nào đều là có liên quan mật 

thiết với đời quá khứ. Nếu như khế hợp căn tánh, thì bạn học 

pháp môn này sẽ rất dễ dàng, rất thuận buồm xuôi gió. Nếu 

như  không  tương  ưng  với  pháp  mà  đời  quá  khứ  đã  tu,  bạn 

học được rất khổ cực, không dễ dàng thành tựu, rất dễ dàng 

thoái  chuyển.  Cho  nên,  quán  cơ  rất  quan  trọng.  Thế  nhưng 

chính mình cũng phải giúp đỡ chính mình. Khi mới học thì 

có thể lướt qua một số pháp môn để hiểu rõ. Sau khi hiểu rõ, 

ta chính mình tỉ mỉ suy xét mà chọn lựa. 

Tôi  lấy  chính  tôi  làm  một  thí  dụ.  Ban  đầu  tiên  sinh 

Phương  Đông  Mỹ  giới  thiệu  cho  tôi  “Kinh  Hoa  Nghiêm”. 

Tôi  đọc  qua  “Đại  Sư  Thanh  Lương  Sớ  Sao”  rất  là  hoan  hỉ, 

thế nhưng không dám học, vì bộ Kinh này quá lớn, tôi không 

học nổi. Cho nên vào lúc đó cùng lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi 

một  lòng  một  dạ  muốn  học  “Kinh  Pháp  Hoa”.  Tôi  sưu  tập 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

391 

mười mấy loại chú giải của “Kinh Pháp Hoa” mang đến Đài 

Trung, thưa với lão sư là tôi muốn học Kinh Pháp Hoa. Vào 

lúc đó, đúng lúc thầy khai giảng “Đại Phật Đảnh Thủ Lăng 

Nghiêm Kinh”, thầy liền hỏi tôi: “Vì sao ông muốn chọn học 

bộ  Kinh  này?”.  Tôi  nói,  ngày  trước  tôi  theo  học  với  Ngài 

(đây là việc trước khi xuất gia), tôi ở Đài Trung một năm ba 

tháng (15 tháng), tôi học với thầy mười ba bộ Kinh nhỏ. Bộ 

đầu tiên mà tôi học là A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh. 

Tiến độ của chúng tôi vào lúc đó là một tháng học một bộ. 

Tiêu  chuẩn  là phải biết giảng, lên đài  có thể giảng.  Chí khí 

cao ngất, có thành tựu cảm, một tháng liền biết giảng một bộ, 

cho  nên  tâm  học  tập,  không  khí  học  tập  rất  là  hưng  vượng 

(việc  này  ở  Phật  Học  Viện  thông  thường  không  làm  được), 

tôi ở nơi đó học được mười ba bộ Kinh. Về sau, tôi xuất gia 

đi  dạy  ở  Phật  Học  Viện,  một  học  kỳ  dạy một  bộ.  Phật  Học 

Viện ba năm tốt nghiệp tôi mới dạy sáu bộ. Mười ba bộ Kinh 

của  tôi,  phân  nửa  chưa  dùng  đến.  Ở  nơi  đó  hiệu  quả  rất  là 

cao, phong khí học tập rất nồng hậu, cho nên tôi học bộ Kinh 

nhỏ, chính mình nắm chắc được. Thế nhưng muốn học một 

bộ  đại  Kinh,  thầy  nói:  “Mục  đích  của  ông  chỗ  này  rất  tốt. 

Hiện tại tôi giảng Kinh Lăng Nghiêm, phân lượng của “Lăng 

Nghiêm”  cũng  gần  bằng  như  “Pháp  Hoa”  vậy,  ông  học 

“Lăng Nghiêm” được rồi, cùng theo tôi học, tránh được việc 

tôi  phải  tìm  thời  gian  khác  để  dạy  cho  ông”.  Tôi  cũng  biết 

được thời gian của thầy rất là bảo quý, cho nên tôi liền nghe 

theo giáo huấn của thầy, buông xả đi “Kinh Pháp Hoa”, theo 

thầy học “Lăng Nghiêm”. “Kinh Lăng Nghiêm” trên tay chỉ 

có một loại chú giải, do Pháp sư Viên Anh giảng nghĩa. Cho 

nên, vì để học Kinh Lăng Nghiêm, tôi liền vội vàng liên hệ 

với  nơi  lưu  thông  Kinh  Phật  ở  Hong-Kong,  do  Pháp  sư  Trí 

Khai phụ trách. Tôi chưa hề gặp mặt ông, cho nên tôi gọi ông 

là lão pháp sư, tôi viết thư cho ông rất là cung kính, cầu xin 

392 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ông giúp đỡ tôi sưu tập chú giải của Kinh Lăng Nghiêm. Đại 

khái không đến nửa năm, ông tìm được cho tôi hơn hai mươi 

loại chú giải, đều là sách đóng bìa rất quý hiếm. Pháp sư Trí 

Khai giúp đỡ quá lớn đối với tôi. Khi tôi mới xuất gia rất là 

nghèo, không có tiền, không mua sách nổi, Pháp sư Trí Khai 

tìm được sách là gởi ngay cho tôi, đến lúc nào có tiền thì tôi 

gởi trả cho ông. Vào lúc đó, có một số cư sĩ tại gia hộ trì, họ 

nói: “Thưa pháp sư! Chúng tôi muốn cúng dường Ngài”. Tôi 

nói:  “Tốt!  Hiện  tại  tôi  đã  mua  mấy  quyển  sách  này,  bao 

nhiêu tiền hãy  mau giúp  tôi gởi trả đi.  Bạn  cúng dường tôi 

như vậy thì tốt rồi”. 

Tôi ở Đài Trung chăm chỉ dùng công phu ba năm, theo 

lão  sư  Lý  học  “Lăng  Nghiêm”.  Lão  sư  Ngài  mỗi  tuần  lễ 

giảng  một  lần,  thầy  giảng  thứ  tư  thì  thứ  năm  tôi  giảng  lại, 

giảng tiểu tòa. Chúng tôi ở Đài Trung, sau khi lớp học Kinh 

dừng rồi (lớp học Kinh chỉ học hai năm, bồi dưỡng hơn hai 

mươi  học  trò),  đại  khái  có  khoảng  hai  mươi  bảy,  hai  mươi 

tám học sinh, mỗi mỗi đều có thể giảng Kinh. Cho nên miền 

Trung Bắc của Đài Loan, Liên Xã Đài Trung xây dựng mười 

bảy giáo sở. Những học trò này luân phiên đến các nơi đó để 

giảng Kinh, có ảnh hưởng rất lớn đối với Phật giáo Đài Loan. 

Lớp này trong hai năm thành tựu nhiều người như vậy. 

Sau khi lớp này ngưng rồi, tính luôn cả tôi là bảy người, 

bảy người bạn học chúng tôi không tan ra. Mỗi một tuần lễ, 

chúng  tôi  tự  mình  cùng  nhau  nghiên  cứu  thảo  luận  ba  giờ 

đồng hồ, do một bạn học giảng lại. Trong ba năm này họ rất từ 

bi, dành toàn bộ thời gian cho tôi, để tôi giảng lại “Kinh Lăng 

Nghiêm”.  Cho  nên  lão  sư  Lý  giảng  qua  một  lần,  tôi  cũng 

giảng được một lần. Tôi giảng một lần cho sáu bạn học nghe. 

Sáu bạn học này cũng đều là người giảng Kinh, đều là trong 

nghề, nên giúp đỡ tôi rất nhiều. Tôi giảng có khuyết điểm, có 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

393 

sai sót, có chỗ dùng từ không rõ ý, họ thảy đều nêu ra để giúp 

tôi cải chánh. Cho nên cầu học, không luận thế xuất thế gian 

pháp, phải có thầy, phải có bạn, chỉ riêng có thầy mà không có 

bạn thì rất khó thành tựu. Thầy giáo là chỉ lộ, bạn học là giúp 

đỡ ngay trong lúc đi đường. Giống như chúng ta đi du lịch, kết 

bạn  cùng  đi,  chăm  sóc  lẫn  nhau.  Cho  nên  bạn  rất  là  quan 

trọng, thầy cùng bạn đều có ân đức sâu dày. 

Bảy  người  chúng  tôi  cùng  nhau  mười  năm,  mười  năm 

như  một  ngày.  Họ  đều  là  người  tu  tại  gia,  đều  có  gia  đình, 

đều có chức nghiệp. Mỗi tuần lễ tụ hội một lần vào thứ năm, 

do  tôi  đến  giảng  lại,  sáu  bạn  học  này  đến  giúp  đỡ  tôi.  Nếu 

chúng tôi có vấn đề không giải quyết được thì đi hỏi lại thầy 

giáo, còn nếu có thể giải quyết thì không cần phiền phức lão 

sư.  Sự  tiến  bộ này  rất lớn.  Trong  ba năm  thì  bộ  Kinh  Lăng 

Nghiêm  này  giảng  xong.  Nền  tảng  này  khi  tôi  học  giảng 

Kinh  đã  định  đặt  rồi,  về  sau  học  tiếp  bộ  đại  Kinh  khác  dễ 

dàng như trở bàn tay. Kinh Pháp Hoa tôi chưa học qua, chưa 

nghe qua, thế nhưng lão sư Lý giảng Kinh Pháp Hoa còn bút 

ký, các vị xem trong “Hoằng Hộ Tiểu Phẩm” có thấy, còn lại 

bút  ký.  Tôi  lấy  bút  ký  đó  của  Ngài,  tôi  có  thể  giảng  Kinh 

Pháp  Hoa.  Tôi  đã  từng  dùng  sáu  mươi  giờ  để  giảng  đại  ý 

“Pháp Hoa” (bộ này có băng ghi âm). Kinh Hoa Nghiêm, tôi 

đến  Đài  Trung  nghe  qua  quyển  thứ  nhất, tôi  nghe  qua  cách 

giảng của thầy thế nào. Sau khi nghe xong quyển thứ nhất rồi 

thì những phần phía sau tôi đều biết rồi, tôi liền đến Đài Bắc 

giảng Kinh Hoa Nghiêm. Các vị học giáo nhất định phải hiểu 

được bí quyết này. Người xưa nói: “Một Kinh thông, tất cả 

Kinh thông”, lời nói này một chút cũng không sai. Cho nên 

nếu bạn có thành tựu, nhất định phải “một môn thâm nhập, 

trường kỳ huân tu”. Vì vậy chúng ta không dám nói khai ngộ, 

khai mẹo, bạn tìm được bí quyết rồi, bạn hiểu được rồi thì bất 

394 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cứ Kinh điển nào đến trên tay đều không có khó khăn, đều sẽ 

không  có  chướng  ngại.  Nhiều  nhất  là  ở  nơi  Kinh  văn  gặp 

phải  khó  khăn  thì  tham  khảo  chú  giải  của  người  xưa.  Chú 

giải  của  vị  này  xem  chưa  được  lý  giải  lắm  thì  tìm  chú  giải 

của vị khác, cho nên tôi sưu tập sách tham khảo rất nhiều. 

Hiện  tại  những  sách  tham  khảo  này  đều  gởi  đến  Úc 

châu  rồi.  Tôi  thu  tập  “Đại  Tạng  Kinh”,  những  bản  khác 

nhau  của  “Đại  Tạng  Kinh”  tổng  cộng  có  mười  loại.  Hiện 

tại  mười  loại  này  cùng  “Tứ  Khố  Toàn  Thư”  thảy  đều  gởi 

đến Úc châu. Phải có năng lực đọc sách xưa, cho nên hiện 

tại tôi yêu cầu các đồng tu ở Úc châu, rất nhiều người các 

vị đều quen biết, thế hệ chữ Ngộ đều qua đó, họ ở bên đó 

tu học khổ cực hơn chúng ta bên đây. Vì sao vậy? Tôi yêu 

cầu  họ  nhiều  hơn  so  với  các  vị  bên  đây.  Họ  đã  theo  tôi 

mười  năm,  nếu  như  không  có  thành  tựu  thì  tôi  có  lỗi  với 

họ, đây là vì họ theo tôi thời gian dài. Tôi yêu cầu họ mỗi 

tuần  lễ  học  thuộc  hai  thiên  cổ  văn,  ngay  trong  một  năm 

phải thuộc một trăm thiên cổ văn, phải có thể thuộc, có thể 

giảng, có thể viết. Vì sao vậy? Đây là chìa khóa của “Đại 

Tạng Kinh”, “Tứ Khố Toàn Thư”. Bạn không có chiếc chìa 

khóa này thì “Tứ Khố Toàn Thư” bạn không thể bước vào, 

sách bày ra trước mắt xem không hiểu. Sách xưa ngay đến 

chấm  phẩy  cũng  không  có,  ngay  đến  câu  bạn  cũng  không 

thể phân  ra, cho nên  phải dùng thời gian  một  năm  để đọc 

cổ văn. Từ trong “Cổ Văn Quán Chỉ” tôi chọn ra một trăm 

thiên, mời cô giáo Dương dạy. Họ ở nước ngoài, nên Anh 

văn rất quan trọng, cho nên tôi mời Pháp sư Ngộ Lâm cùng 

cư  sĩ  Lưu  (từ  Hoa  Kỳ  đến),  hai  người  phụ  trách  dạy  Anh 

Văn. Bài khóa bên đó, thứ hai, thứ tư, thứ sáu thì học Anh 

Văn;  thứ  ba,  thứ  năm,  thứ  bảy  thì  học  Trung  Văn.  Ngay 

trong  năm  năm,  tôi  qui  định  bảy  môn  bài  khóa,  thêm  vào 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

395 

một  trăm  thiên  cổ  văn,  tám  thứ  này  nhất  định  phải  hoàn 

thành, cho nên họ vùi đầu mà học. 

Mấy  ngày  nay,  vì  để  kỷ  niệm  tròn  bốn  năm  Hàn  Quán 

Trưởng vãng sanh, trên núi, dưới núi đều đả Phật thất. Người 

trên núi đều xuống dưới, tôi gọi điện hỏi thầy Ngộ Đạo: “Có 

phải các vị đả Phật thất, người trong Phật đường không đủ 

phải  không?”.  Thầy  nói:  “Người  đủ  mà”.  Tôi  tiếp:  “Người 

đủ rồi tại sao để những người ở trên núi phải xuống núi?”. 

Thầy Ngộ Đạo không trả lời được. “Phải mau bảo họ quay 

trở lại đọc sách, không được mượn cơ hội này mà nghỉ. Làm 

gì có loại đạo lý này? Đọc sách quan trọng, Phật thất là một 

hình thức. Chân thật báo ân Phật là thành tựu đức hạnh của 

chính mình, thành tựu học vấn của chính mình, đem cái này 

để  báo  đáp  Hàn  Quán  Trưởng”.  Chúng  ta  phải  có  hành  vi 

thực tế, tu hành thực tế, như vậy mới có thể thành tựu. 

Việc  chọn  lựa  pháp  môn  quan  hệ  thành  bại  của  cả  đời 

chúng ta. Điều này trước tiên ở ngay trong “Niệm Giác Chi” 

nhắc nhở cho chúng ta, tâm hôn trầm thì bạn liền dùng trạch 

pháp tinh tấn, hỉ để đề khởi; “tâm phù thời”, “phù” chính là 

trạo cử; tâm không an, vọng niệm quá nhiều thì dùng khinh 

an, định, xả, ba loại phương pháp này để nhiếp tâm. 

“Giác  linh định  huệ quân đẳng”, nhất định  phải  đạt  đến 

định huệ đều nhau. Đó là bình thường. Định nhiều, huệ ít thì 

hôn trầm; huệ nhiều, định ít thì trạo cử, thì nghĩ tưởng xằng 

bậy, đây là phàm phu chúng ta thảy đều có. Ở chỗ này nói ý 

nghĩa định huệ rất cạn, cho nên phải biết được danh từ giống 

nhau, cách nói không giống nhau. Định huệ ở đây cùng trong 

Phật  Kinh  nói  Giới  -  Định  -  Huệ  hoàn  toàn  không  giống 

nhau, đó là hoàn toàn khi bình thường dụng công. Nhiếp tâm 

là một loại phương pháp hàng phục hôn trầm, cho nên chúng 

ta phải nên hiểu được. 

396 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

•  Điều thứ hai, “Trạch Pháp Giác Chi” 

Trong  Thất  Giác  Chi,  điều  thứ  hai  là  “Trạch  Pháp  Giác 

Chi”.  Chỗ  này  chú  giải  nói:  “Quán  chư  pháp  thời,  thiện 

năng  giác  liễu,  giản  biệt  chân  ngụy,  bất  mậu  thủ  ư,  hư 

ngụy pháp cố”. 

Ý nghĩa hàm chứa trong đây rất rộng. Thất Giác Chi chủ 

yếu là giảng nói phương pháp tu hành. Thế nhưng nói đến tu 

hành  là  hàm  chứa  toàn diện  hết  thảy,  quyết  không  phải  cục 

bộ,  mà  bao  gồm  đối  nhân,  xử  thế,  tiếp  vật  ngay  trong  cuộc 

sống thường ngày. Ở trong đây đem tất cả sai lầm của chúng 

ta  cải  sửa  lại,  đó  gọi  là  tu  hành.  Những  gì  là  pháp  sai  lầm, 

những gì là pháp chính xác, chúng ta phải có năng lực phân 

biệt, cho nên “thiện năng giác liễu”. Trong cái thiện này bao 

gồm trí tuệ, bạn không có trí tuệ thì bạn không có sức phán 

đoán; bạn không có phương tiện thì bạn không biết làm thế 

nào  để  giản  biệt.  Cho  nên  nhất  định  phải  có  trí  tuệ,  có 

phương tiện khéo léo. 

Chúng ta là phàm phu không có trí tuệ, trí tuệ chưa khai 

mở,  chúng  ta  làm  thế  nào  phán  đoán  chân  vọng,  tà  chánh, 

phải quấy của tất cả pháp thế xuất thế gian? Do đó cần phải 

học.  Chữ  “Học”  của  Trung  Quốc  cùng  ý  nghĩa  của  chữ 

“Giác” thông nhau. Học chính là giác ngộ, hiếu học chính là 

ưa thích giác. Hoan hỉ giác ngộ tường tận thì họ mới có thể 

hiếu học, không hiếu học liền sẽ đem sự việc này lơ là đi. 

Ngày  nay  tiêu  chuẩn  mà  chúng  ta  dùng  chính  là  tiêu 

chuẩn  của  cổ  thánh  tiên  hiền  dạy  chúng  ta.  Chúng  ta  dùng 

tiêu chuẩn này để so sánh, để chọn lựa. Phật dạy cho chúng 

ta tiêu chuẩn, thực tế mà nói, chúng ta vừa bước vào cửa thì 

liền dạy cho chúng ta. Chúng ta vừa bước vào cửa Phật, việc 

thứ nhất là tiếp nhận nghi thức “Tam Quy”. Tam quy chính 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

397 

là đem tiêu chuẩn “Giác – Chánh – Tịnh” dạy cho chúng ta. 

Bạn xem trong “Đàn Kinh”, Đại Sư Huệ Năng - Tổ thứ sáu 

của Thiền tông truyền thụ tam quy, Ngài không phải nói quy 

y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng, mà Ngài dạy người đọc quy 

y  Giác,  quy  y  Chánh,  quy  y  Tịnh,  sau đó  nói  với  chúng  ta: 

“Phật là giác vậy, Pháp là chánh vậy, Tăng là tịnh vậy”. Khi 

nói  Phật,  Pháp,  Tăng,  chúng  ta  thường  luôn  luôn  hiểu  lầm, 

dính vào tướng. Nói đến “quy y Phật” lập tức liền nghĩ đến 

tượng  Phật, nói đến “quy  y  Pháp”  liền nghĩ  đến  Kinh  Phật, 

nói  đến  “quy  y  Tăng”  liền  nghĩ  đến  người  xuất  gia.  Dính 

tướng thì sai rồi! Cho nên mới có câu: “Nguyện giải Như Lai 

chân thật nghĩa”. Chân thật nghĩa của “Phật – Pháp – Tăng” 

là “Giác – Chánh – Tịnh”, giác mà không mê là Phật, chánh 

mà không tà là Pháp, tịnh mà không nhiễm là Tăng. Đây là 

dạy chúng ta quy y “Giác – Chánh – Tịnh”, không phải quy y 

tượng  Phật  bằng  gỗ,  xi  măng,  cũng  không  phải  là  quy  y 

quyển Kinh, càng không phải quy y người xuất gia. Chúng ta 

cần phải làm cho rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. 

“Đàn  Kinh”  thật  hay,  thuần  túy  là  thứ  của  người  Trung 

Quốc, đem tinh túy của Phật pháp thảy đều tiêu hóa, vì chúng 

ta nói ra. Bên trong đã nói không chỉ là Thiền, mà bao gồm 

tất  cả  Phật  pháp,  Đại  thừa,  Tiểu  thừa,  Hiển  giáo,  Mật  giáo, 

Tông môn, Giáo hạ, thảy đều bao gồm hết, nói ra tổng cương 

lĩnh, tổng nguyên tắc. Việc này chúng ta phải hiểu. Cho nên 

tiêu chuẩn chọn lựa của chúng ta chính là “Giác – Chánh – 

Tịnh”. “Giác – Chánh – Tịnh” chính là tổng cương lĩnh, tổng 

tiền đề. Trái ngược với “Giác – Chánh –Tịnh” thì không phải 

Phật pháp. Vậy thì cái gì gọi là “Giác”, cái gì gọi là “Chánh”, 

cái  gì  gọi  là  “Tịnh”?  Trong  Kinh  luận  Đại  -  Tiểu  thừa  nói 

được rất nhiều, chúng ta đọc Kinh, nghiên giáo cũng không 

ngoài việc đem tinh nghĩa trong ba chữ này làm cho rõ ràng, 

làm cho tường tận mà thôi. Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

398 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Thực  tiễn  đến  tối  sơ  phương  tiện  (trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm gọi là tối sơ phương tiện), từ chỗ nào mà vào cửa? 

Từ  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh.  Trong  Kinh  Vô  Lượng 

Thọ, Phật dạy chúng ta khéo giữ ba nghiệp, chúng ta bắt đầu 

từ chỗ này. 

-  “Khéo giữ khẩu nghiệp, không nói lỗi người”. Chính 

mình phải giữ bốn thiện nghiệp của miệng. 

-  “Khéo giữ thân nghiệp, không mất oai nghi”. 

-  “Khéo giữ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm”. 

Trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Phật  chỉ  nói  ba  câu  cương 

lĩnh này. Ba câu cương lĩnh này chính là một bộ Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo  Kinh.  Chúng  ta  nhất  định  phải  ghi  nhớ,  không 

quên,  nhất  định  phải  chân  thật  lý  giải  tinh  thần  của  mười 

thiện, ý nghĩa chân thật của mười thiện là gì. Mười thiện nếu 

làm  viên  mãn  thì  liền  thành  được  Phật  quả  cứu  cánh.  Cho 

nên,  chúng  ta  thường  hay  xem  thấy  trên  những  tượng  Phật 

họa, thông thường vầng hào quang ở trên đều có ba chữ “Án 

A Hồng”. “Án A Hồng” là ý nghĩa gì? Chính là khéo giữ ba 

nghiệp  mà  trên  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói.  “Án”  là  khéo  giữ 

thân  nghiệp,  “A”  là  khéo  giữ  khẩu  nghiệp,  “Hồng”  là  khéo 

giữ ý nghiệp. Cho nên mười thiện viên mãn chính là Phật quả 

viên mãn. 

Bộ Kinh này tuy số lượng không nhiều, nhưng ý nghĩa thì 

vô  cùng  vô  tận.  Tương  lai  bạn  quả  nhiên  có  một  ngày  khế 

nhập thì bạn liền tường tận. Mỗi câu mỗi chữ đều viên dung 

tất  cả  Kinh  luận,  đích  thực  là  trên  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói: 

“Một tức là nhiều, nhiều tức là một, một và nhiều không 

hai”.  Quyết  định  không  thể  nói,  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo 

Kinh” thì cạn, “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh” 

thì sâu. Không có cạn sâu, không có lớn nhỏ, mà là bình đẳng 

và bình đẳng. Bạn có thể vào được cảnh giới này, bạn chân 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

399 

thật  có  thể  thiện năng  giác  liễu.  Cảnh  giới  này  là  cảnh  giới 

không  chướng  ngại  của  “Hoa  Nghiêm”.  Kinh  Hoa  Nghiêm, 

phẩm  sau  cùng  “Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Hạnh  Nguyện  Phẩm”  là 

vào cảnh giới giải thoát không thể nghĩ bàn. 

Đại Sư Thanh Lương nói với chúng ta bốn loại pháp giới. 

Loại thứ nhất là sự pháp giới. Loại thứ hai là lý pháp giới. Loại 

thứ ba là lý sự pháp giới. Loại thứ tư là sự sự pháp giới. Bốn 

loại phiền não này thảy đều không có chướng ngại, sự vô ngại, 

lý vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, bạn liền vào cảnh giới 

Hoa Nghiêm. Cảnh giới này là người như thế nào? Viên Giáo 

Sơ Trụ Bồ Tát, thông thường chúng ta gọi là phá một phẩm vô 

minh, chứng một phần pháp thân chính là vào bốn cảnh giới vô 

ngại. Nếu như bốn sự việc này bày ra ngay trước mắt vẫn có 

chướng ngại, thì vô minh của bạn chưa phá, bạn vẫn là ở trong 

sáu cõi luân hồi, chưa đột phá sáu cõi. Cho dù đột phá sáu cõi, 

có công phu tương đối rồi, “sự” dường như là không có chướng 

ngại, “lý” cũng không có chướng ngại, “lý sự” cũng không có 

chướng ngại, nhưng “sự sự” có chướng ngại, cảnh giới này là 

pháp  giới  bốn  thánh,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật 

trong mười pháp giới. Họ thì sự cùng sự vẫn là có chướng ngại, 

cần phải đột phá một lần nữa mới siêu việt mười pháp giới, vào 

Pháp Giới Nhất Chân thì sự sự vô ngại. 

Lại nói với các vị, đây là sự thật, Pháp Giới Nhất Chân 

cùng  mười  pháp  giới  không  hề  khác  biệt,  chắc  chắn  không 

phải là hai pháp giới,  mà là  một pháp giới. Pháp Giới Nhất 

Chân  là  viên  dung,  là  bình  đẳng.  Tại  vì  sao  chúng  ta  ngày 

nay  không  thấy  được?  Là  bởi  vì  có  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước  nên  không  thấy  được.  Vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước tan một phần, thì liền cùng Pháp Giới Nhất Chân 

(chính là pháp giới bốn vô ngại) tiếp cận một phần. Nếu như 

đem tất cả chấp trước đối với thế xuất thế gian pháp buông 

400 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

xả,  ngay  ý  niệm  chấp  trước cũng  không  có,  bạn  liền  không 

còn luân hồi sáu cõi, sáu cõi luân hồi đoạn rồi. Nếu như tiến 

thêm một bước, đối với thế xuất thế gian pháp, ngay ý niệm 

phân  biệt  đều  không  có,  bạn  liền  rời  khỏi  mười  pháp  giới. 

Đây chính là địa vị của Viên Giáo Sơ Trụ, phá một phẩm vô 

minh, chứng một phần pháp thân. 

Vô  minh  là  vọng  tưởng.  Vọng  tưởng  chưa  đoạn,  thế 

nhưng rất là đạm bạc, vọng tưởng thô trọng hoàn toàn không 

có, vẫn còn vọng tưởng vi tế, đó đã không ngại sự rồi, không 

ngại việc  của sáu  cõi,  không ngại  việc của  mười  pháp  giới, 

cho nên sự sự vô ngại. Đây là nói cảnh giới. Cảnh giới cùng 

pháp giới có khác biệt. Pháp giới là từ trên sự mà nói, quyển 

sách này là pháp, nó có giới hạn, đây là pháp giới. Pháp giới 

có lớn nhỏ, có giới hạn, còn cảnh giới thì không có giới hạn. 

Cảnh  giới  thuộc  về  tinh  thần,  pháp  giới  là  thuộc  về  hình 

tướng.  Pháp  giới  cho  dù  khác  nhau,  nhưng  cảnh  giới  là 

thông, không chút chướng ngại. Như vậy bạn liền biết được, 

bao  gồm  tất  cả  chướng  ngại  đều  là  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước biến hiện ra. Rất là oan uổng! 

Chúng  ta  học  Phật,  nếu  muốn  thành  tựu  mà  ngày  ngày 

vẫn khởi tâm động niệm “đây là phải, đó là quấy”, thì ngay 

trong đời này chúng ta không có hy vọng. Trong “Đàn Kinh” 

nói  được  rất  hay:  “Nếu  là  người  chân  chính  tu  hành  thì 

không thấy lỗi thế gian”. Lục Tổ dạy Thần Hội, Lục Tổ nói: 

“Ta  chỉ  thấy  lỗi  chính  mình,  không  hề  thấy  lỗi  của  người 

khác”. Đây là Ngài dạy bảo chúng ta, Ngài làm thế nào mà 

thành  tựu.  Lại  rõ  ràng  nói  với  chúng  ta  “họ quấy,  ta  không 

quấy”, hay nói cách khác, họ có phải quấy, ta thường không 

có phải quấy. Đây là bí quyết thành tựu của người chân thật 

tu  hành.  Họ  làm  sao  có  thể  thành  tựu  mau  chóng  đến  như 

vậy? Vì sao chúng ta không thể thành tựu? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

401 

Cầu  học,  cầu  đạo  không  gì  khác,  cái  thứ  nhất  phải  dựa 

vào  thiện căn,  nếu thiện  căn  ngay  trong đời quá  khứ không 

đầy  đủ,  vậy  thì  khó;  cái  thứ  hai  phải  dựa  vào  thắng  duyên. 

Pháp duyên thù thắng chính là gặp được thiện tri thức chân 

thật, chính mình hoan hỉ tiếp nhận, chắc chắn không có hoài 

nghi đối với giáo huấn của thiện tri thức, y giáo phụng hành, 

vậy mới được. Thân cận thiện tri thức, bạn xem 53 tham của 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”,  “Văn  Thù  Bồ  Tát  Chương”  sau  cùng 

Bồ Tát dạy Thiện Tài phải nên dùng tâm trạng như thế nào 

để thân cận thiện tri thức. Rất là quan trọng! Việc này chúng 

ta đều giảng qua và giảng rất nhiều lần rồi. Gần đây ở Hong-

Kong tôi giảng “Hoa Nghiêm 40” cũng đã giảng qua, dường 

như  các  vị  có  làm  ra  đĩa  rồi.  Không  có  thái  độ  cầu  học  tốt 

đẹp,  cho  dù  gặp  được  thiện  tri  thức  cũng  lỡ  qua  trước  mặt, 

vậy  thì  rất  là  đáng  tiếc.  Cho  nên  cần  phải  đầy  đủ  hai  điều 

kiện là Thiện Căn và Thiện Duyên. 

Ngày trước tôi cầu học, lão sư Lý thường nói, 40 tuổi trở 

lên thì học thứ gì cũng khó. Đây là thật, không phải là giả. Vì 

sao vậy? Bốn mươi năm, thời gian dài như vậy ở trong cái lò 

nhuộm  lớn  của  xã  hội  này  đã  bị  ô  nhiễm  nghiêm  trọng  rồi, 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chính mình, thành kiến 

đều rất sâu, không dễ dàng, thật khó! Thế nhưng không  thể 

nói không có, mà là 40 tuổi trở lên mới bắt đầu học giảng thì 

thành  tựu  rất  ít.  Thời  kỳ  tu  học  tốt  nhất  là  trước  và  sau  20 

tuổi. Đây là tuổi tác tốt nhất, chân thật gặp được thiện tri thức 

thì không có ai mà không thành tựu. Trước 40 tuổi, khoảng 

30 đến 40 tuổi thì phải nỗ lực, “khốn học nhi thành”. Sau 40 

tuổi thì khó, nhưng không thể nói không có. Hiện tại chúng ta 

xem thấy cư sĩ Hứa của Khai Phong Hà Nam, đây là lứa tuổi 

trên  40,  ông  có  thể  thành  công.  Làm  sao  họ  có  thể  thành 

công?  Họ  chân  thật  buông  xả  vạn  duyên,  một  lòng  hướng 

402 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đạo,  quên  ăn  quên  ngủ,  ăn  cơm,  ngủ  nghỉ  đều  quên  hết, 

chuyên tâm như vậy mà làm. Ông đến đây tìm tôi, nhất định 

muốn tôi thế phát xuất gia cho ông, làm cho tôi không cách 

nào  từ  chối.  Sau  cùng  tôi  nói:  “Ông  muốn  xuất  gia,  tôi  có 

một điều kiện”. Ông hỏi tôi: “Điều kiện gì?”. Tôi nói: “Ngay 

trong  một  năm,  ông  đem  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  giảng  mười 

lần”. Đầu tháng này ông gọi điện thoại cho tôi và nói, ông đã 

giảng  qua  năm  lần  rồi,  vào  cuối  năm  nay  nhất  định  có  thể 

giảng  hoàn  thành.  Thật  phấn  đấu,  thật  làm,  liều  mạng  mà 

làm, vậy thì được. 

Tôi định ra bảy khóa mục cho các đồng tu chúng ta, thêm 

vào một trăm thiên cổ văn, tám khóa mục này người trên 40 

tuổi thì rất khó làm được. Trên 40 tuổi còn có thể làm được 

thì  rất  hiếm  có.  Đối  với  các  đồng tu lớn  tuổi, bảy  môn  học 

này  hy  vọng  có  thể  có  một  môn  hoặc  hai  môn  cả  đời  thọ 

dụng không cùng tận, không cần học nhiều như vậy. Đây là 

căn bản, là nền tảng. Trên 40 tuổi, chúng ta không nên đi tìm 

nền tảng gì nữa, vãng sanh là việc lớn, nên phát tâm làm hộ 

pháp,  không  phát  tâm  làm  hoằng  pháp.  Tôi  thường  nói  hộ 

pháp công đức lớn hơn so với hoằng pháp, người hoằng pháp 

thường có, người hộ pháp không thường có. Nếu như không 

có Bồ Tát hộ pháp chân thật, bạn phát tâm hoằng pháp cũng 

không có cơ hội để bạn hoằng dương, không có người bằng 

lòng mời bạn giảng Kinh. 

Bạn không nên xem thấy dường như hiện tại ở rất nhiều 

nơi  như  Malaysia,  có  rất  nhiều  đạo  tràng  đều  hoan  nghênh 

các  bạn  đi  giảng  Kinh  thuyết  pháp,  mời  các  bạn  đi,  họ làm 

được  rất  là  náo  nhiệt.  Nếu  các  bạn  nói:  “Tôi  đến  nơi  đó 

thường trụ, nói pháp cho các vị”, bạn thử xem, người ta có 

đồng ý hay không? Đi làm khách, người ta hoan nghênh, làm 

cho  đạo  tràng  của họ  náo  nhiệt  lên  một  chút,  còn  chân  thật 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

403 

muốn  thường  trụ  ở  nơi  này,  người  ta  phải  thận  trọng  suy 

nghĩ,  không  thấy  được  hoan  nghênh.  Đây  là  kinh  nghiệm 

ngay  trong  đời  này  của  tôi.  Giao  tình  có  tốt  hơn,  nhiệt  tâm 

mời  ta  đi  giảng  Kinh,  đến  tự  miếu  của  họ  hoằng  pháp  một 

thời gian dài, nhưng giảng qua ba tháng liền mời chúng ta ra 

đi. Lúc trước, Pháp sư Huệ Nhẫn của Hong-Kong và chúng 

tôi lúc trẻ ở chung với nhau, chân thật là bạn tốt, nhưng giảng 

qua ba tháng thì rất hoan nghênh để tôi ra đi. Ông nhiệt tâm 

hộ trì, qua sau ba tháng thì có xúi giục, có ly gián. Có người 

nói với Pháp sư Huệ Nhẫn: “Pháp sư Tịnh Không ở nơi đây 

không được. Thầy xem, tín đồ cung kính ông ấy nhiều hơn so 

với thầy, ông ấy biết giảng, còn thầy không biết giảng”. Vừa 

nghe  khiêu  khích  phải  quấy  thì  liền  đến  tìm  tôi  gây  phiền 

phức. Ông làm thế nào bảo tôi đi? Ông nhiệt tình mời tôi đến, 

nên rất là ngại khi bảo tôi đi. Ông có một yêu cầu đối với tôi, 

những gì tôi đã học ở Đài Trung mười năm cần phải dạy hết 

cho  ông  ngay  trong  ba  tháng,  nếu  như  không  dạy  hết  thì 

đương nhiên tôi phải ra đi, hay nói cách khác, dạy xong hay 

dạy không xong tôi cũng phải ra đi. Tôi liền vội vàng ra đi. 

Thật không dễ dàng! 

Chúng  tôi  lúc  trước  ở  dưới  hội  của  lão  sư  Lý,  lão  sư 

thường  hay  nói  với  chúng  tôi:  “Ông  học  giảng  Kinh,  nếu 

giảng không được tốt thì không hề gì, ông có lẽ còn có chỗ 

để  ở.  Nếu  như  ông  giảng  được  tốt,  giảng  được  mọi  người 

hoan nghênh, ông sẽ không có đường để đi”. Đây đều là lời 

của lão sư truyền. Ngay khi tôi bị bức không còn đường để đi 

thì  gặp  được  Hàn  Quán  Trưởng.  Người  cả  nhà  của  bà,  tiên 

sinh cùng con cái của bà cùng nhau đồng tâm đồng lực phát 

tâm hộ trì, thuê chỗ, mượn chỗ, mượn văn phòng của bạn bè. 

Bà quen biết rất nhiều, giao tế rất rộng, thuê phòng để chúng 

tôi  giảng  Kinh  (vào  lúc  đó  tôi  ở  Đài  Loan),  30  năm  không 

404 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

gián  đoạn,  ngày  ngày  giảng.  Phải  ở  trên  bục  giảng  trăm  ôn 

ngàn luyện,  bạn  mới  có thể thành  công, làm  gì  mà  dễ dàng 

như  vậy.  Cho  nên  hộ  pháp  công  đức  không  thể  nghĩ  bàn. 

Chúng ta phải biết tri ân, báo ân. 

Hôm  nay  là  ngày  01.  Ngày  05  là  tròn  bốn  năm  bà  Hàn 

Quán  Trưởng  vãng  sanh.  Vốn  dĩ  mỗi  năm  kỷ  niệm  đều  cử 

hành ở Cư Sĩ Lâm, năm nay bởi vì Cư Sĩ Lâm đang thi công 

nên  không  thuận  tiện.  Chúng  ta  kỷ  niệm  bà  đều  là  đả  một 

Phật  thất.  Ngày  Phật  thất  viên  mãn,  chúng  ta  có  một  buổi 

truy  điệu kỷ  niệm  bà.  Buổi kỷ  niệm  năm  nay  tổ  chức  ở  Úc 

châu, chúng ta có mấy người vào ngày 03 sẽ đến Úc châu để 

tham gia buổi kỷ niệm này. Chúng ta chính mình nhất định 

phải nghĩ tưởng nhiều, con đường hoằng pháp không dễ đi, 

quyết  định đi  hộ pháp,  giúp đỡ những  người  trẻ  tuổi,  thành 

tựu người trẻ tuổi, vô lượng vô biên công đức. Thành tựu của 

họ  là  thành  tựu  của  chúng  ta.  Các  vị  đồng  tu  sau  khi  học 

xong  lên  đài  giảng,  thính  chúng  gật  đầu vừa  lòng  thì  ta  lập 

tức liền thoái lui làm hộ pháp, toàn tâm toàn lực hộ trì mọi 

người. Hoằng - Hộ là một thể. 

Trong Thất Giác Chi,  phạm vi của “Trạch pháp” này bao 

gồm rất rộng lớn. Không luận ở thế gian pháp hay xuất thế 

gian pháp, chúng ta ở ngay trong một đời, thí dụ nói cầu học, 

làm việc đều phải nên chọn lựa thận trọng. Đọc sách, trong 

trường học có nhiều khoa hệ như vậy, trong xã hội có nhiều 

nghề  nghiệp  như  vậy,  đều  phải  có  trí  tuệ  chọn  lựa.  Tiêu 

chuẩn của chọn lựa, trong Phật pháp cho chúng ta một khải 

thị,  đó  là  phải  giản  biệt  thật  giả,  phải  chọn  thật,  không  nên 

chọn giả. Chúng ta đem thật - giả đổi thành một tên gọi khác, 

chúng  ta  phải  nên  chọn thiện,  không nên chọn  ác;  chúng ta 

phải nên chọn lấy  “có lợi ích chúng sanh, có lợi ích cho xã 

hội”, quyết không chọn lựa “tổn hại chúng sanh, tổn hại xã 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

405 

hội”. Chọn lựa như vậy mới chân thật có thể đạt đến đoạn ác 

tu thiện, tích công bồi đức. Từ ngay trong sinh hoạt làm việc 

của  chúng  ta,  cho  đến  đối  nhân,  xử  thế,  tiếp  vật  phải  khéo 

chọn lựa. Người thường nói, phải biết nắm lấy cơ hội, trong 

Phật pháp gọi là duyên, phải có thể nắm lấy duyên. Cơ duyên 

thù thắng rất không dễ gì gặp được. Cơ duyên hiện tiền, nếu 

bạn không thể nắm lấy thì trong khoảng sát na liền tiêu mất, 

về sau muốn cái duyên này xuất hiện thì không phải là một 

việc dễ dàng. Cho nên, cơ hội nhất định phải nắm lấy, quyết 

không thể xem thường, để nó mất đi. 

Tu học pháp môn cũng không ngoại lệ, phải nắm lấy cơ 

hội học tập, hoàn cảnh của học tập, chúng ta mới có thể có 

thành tựu. Đối với pháp môn tu học, càng phải nên thận trọng 

mà chọn lựa. Ngay trong một đời chuyên công một bộ Kinh, 

làm  chuyên  gia,  không  nên  làm  thông  gia.  Sau  khi  chuyên 

đến  một  trình  độ  nào  đó,  đích  thực  chúng  ta  liền  thông. 

Người xưa thường nói: “Một Kinh thông, tất cả Kinh thông”. 

Sau khi tất cả Kinh thông rồi vẫn là làm chuyên gia, không 

làm  thông  gia.  Đó  là  gì  vậy?  Đó  là  đại  từ  đại  bi,  làm  tấm 

gương  cho  hậu  học.  Không  nên  để  hậu  học  xem  thấy  liền 

sanh  ra  hoài  nghi:  “Bạn  mọi  thứ  đều  thông,  mọi  thứ  đều 

giảng, tại sao muốn tôi giảng một thứ?”. Cho nên vì người 

sau mà làm tấm gương, đó gọi là đại từ đại bi. 

Chúng ta ở trong 53 tham của “Kinh Hoa Nghiêm” xem 

thấy  thí  dụ  này.  Trong  53  tham,  thực  tế  mà  nói,  bất  cứ  vị 

thiện tri thức nào họ cũng đều thông, Thiện Tài Đồng Tử hà 

tất phải đi tham phỏng từng vị thiện tri thức? Một người là đủ 

rồi. Những bản lĩnh của những vị thiện tri thức khác họ đều 

biết,  tại  vì  sao  họ  không  nói?  “Tôi  chỉ  giảng  cho  anh  một 

môn, ngoài ra các môn khác, anh đi tìm người khác”, vì sao 

vậy? Mỗi mỗi thị hiện làm chuyên gia, không làm thông gia, 

406 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

dụng ý chính ngay chỗ này. Đó đều là Pháp Thân Đại Sĩ, đều 

là cổ Phật tái lai, làm gì có lý nào mà không thông? Thế xuất 

thế gian  pháp  thảy  đều  thông đạt.  Bạn xem,  họ  thị hiện chỉ 

một  môn,  “ngoài  ra,  tôi  không  bằng  một  người  nào  đó”. 

Những lời nói này ý nghĩa chân thật ở chỗ nào, chúng ta phải 

có  thể  thể  hội  được  thì  chúng  ta  mới  có  thể  chân  thật  học 

được cái  cần học.  Cho  nên, nghĩ tưởng  của người  đều  là vì 

lợi ích chúng sanh, lợi ích hậu học, quyết không giành thuận 

tiện cho mình. Học trò của mình muốn học cái gì thì ta liền 

dạy cho cái đó, ta hà tất bảo họ đến nơi khác để tham học? 

Dụng ý của họ rốt cuộc ở chỗ nào? Chúng ta nhất định phải 

hiểu  được.  Trừ  trường  hợp  bất  đắc  dĩ,  ngay  trong  đồng  tu 

chúng  ta  phát  tâm  học  các  pháp  môn  khác,  chân  thật  tìm 

không ra người dạy, đây gọi là bức bách không còn cách nào. 

Nếu  như  pháp  môn  này,  hiện  tại  ở  thế  gian  vẫn  có  người 

đang  dạy,  dạy  được  không  tệ,  thì  chúng  ta  không  dạy,  liền 

giới thiệu họ đến nơi đó để tham học. 

Các  vị  thấy  ở  trong  “Cao  Tăng  Truyện”,  ở  Trung  Quốc 

ngày trước, những sơn chí này, lịch sử trong tự viện đều có 

thể xem thấy. Học nhân đến tham học, sau khi gặp được lão 

hòa  thượng  rồi,  lão  hòa  thượng  nói  với  họ,  duyên  của  anh 

không ở chỗ tôi, anh đến nơi nào đó tìm một người nào đó. 

Họ đến nơi đó ở qua ba năm, năm năm chân thật được thành 

công, khai ngộ, chứng quả. Lão hòa thượng có được bản lĩnh 

này, chỉ đạo họ đến nơi nào đó để tham học, họ có thể thành 

tựu. Ở nơi này tại vì sao họ không thể thành tựu? Trong đây 

có rất nhiều ám thị, chúng ta phải nên hiểu được. Nếu thực tế 

bất đắc dĩ thì không cần phải bàn. 

Gần đây, chùa Cực Lạc Tân Thành, Pháp sư Nhật Hằng 

muốn  thành  lập  lớp  chuyên  tu  Lăng  Nghiêm.  Ông  ở  Trung 

Quốc tìm được hơn hai mươi người xuất gia trẻ tuổi, muốn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

407 

đến tìm tôi. Cư sĩ Lý Hồng Ân hôm trước đến nói với tôi, tôi 

giới thiệu với ông, Lão hòa thượng Minh Sơn muốn đến nơi 

đây  giảng  Kinh  Lăng  Nghiêm,  dự  định  giảng  ba  tháng  thì 

viên mãn, các vị muốn mở lớp Lăng Nghiêm thì mời ông ấy 

thật quá tốt. Nếu ông ấy không thể đi đến chùa Cực Lạc Tân 

Thành, thì hai mươi mấy người các vị đến bên đây ở ba tháng 

để học, cố gắng học bộ Kinh này. Có người giảng, có đại đức 

ở bên đây dạy, chúng ta liền giới thiệu. Nếu thực tế không có 

người, ta bị bức bách không còn cách nào, thì đành phải giúp 

họ mở lớp Lăng Nghiêm. 

Hiện  tại  kết  quả  hiệp  thương,  tôi  nghe  nói  Lão  hòa 

thượng  Minh  Sơn  bị  bệnh  nên  không  biết  ngày  tháng  đến 

Singapore có phải kéo lùi về sau hay không. Kiến nghị của 

tôi  là  lớp  này  nên  khai  giảng  khác  thời  gian  với  lớp  bồi 

dưỡng của chúng ta. Lớp bồi dưỡng của chúng ta tốt nghiệp 

rồi.  Sau  khi  tốt  nghiệp,  khóa  thứ  sáu  vẫn  chưa  khai  giảng, 

chúng ta lợi dụng thời gian trống này, tôi sẽ đến Tân Thành ở 

mấy ngày. 

Trạch pháp rất là rộng lớn, học Phật càng phải chọn lựa. 

Rất nhiều người học Phật, đối với Phật pháp không nhận biết 

rõ ràng, cho rằng cầu cơ, chiêm bốc cũng là học Phật, thậm 

chí hiện tại đem pháp luân công cũng cho là học Phật. Vậy là 

sai rồi! Không có trí tuệ trạch pháp, không có năng lực trạch 

pháp.  Người  người  đều  như  vậy  thì  làm  sao  được?  Khẳng 

định phải đi trên con đường sai lầm. Cho dù biết quay  đầu, 

nhưng đối với thời gian và tinh lực của chính mình cũng đã 

lãng phí rất nhiều. 

•  Điều thứ ba, “Tấn Giác Chi” (Tinh Tấn Giác Chi)  

“Tu  đạo  pháp  thời,  thiện  năng  giác  liễu,  chánh  bất 

chánh hạnh, bất mậu hạnh ư, vô ích khổ hạnh cố”. 

408 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tinh tấn giác chi, chỗ này giải thích được rất hay, chính 

là  bốn  chữ:  “Thiện  năng  giác  chi”.  Ý  nghĩa  của  giác  chi, 

“chi” là chi phần, là nói phía sau bảy điều. Trọng điểm là ở 

“giác”,  chú giải này  của nó là  “Thiện  năng giác liễu”.  Cái 

nào là chánh hạnh, cái nào là không chánh hạnh? Chánh hạnh 

thì phải tinh tấn, không chánh hạnh thì phải xả bỏ. Đệ tử Phật 

không  tu  khổ  hạnh  thì  vô  ích.  Cái  khổ  hạnh  này  không  có 

giúp đỡ chân thật đối với đạo nghiệp của chúng ta, cho nên 

Phật không dạy chúng ta tu. Còn có một điểm chúng ta phải 

nghĩ đến, mỗi một người căn tánh không giống nhau, do đó 

phương  pháp  của  họ  không  thấy  thích  hợp  với  ta,  phương 

pháp tu học của ta cũng không cách gì thích hợp với họ. Ta 

tu  quán  cơ  không  dễ  dàng.  Không  chỉ  quán  cơ  không  dễ 

dàng, mà chúng ta hiểu rõ chính mình cũng sẽ tương đối khó 

khăn. Nhận thức được căn tánh của chính mình, thì pháp môn 

mà  chúng  ta  chọn  lựa  có  thể  khế  hợp  căn  tánh  của  chính 

mình, cho nên khế cơ khế lý. 

Chúng ta ra vào cửa Phật, đương nhiên đều sẽ xem qua 

đối  với  các  tông  các  phái.  Vì  sao  vậy?  Cầu  một  bước  thấu 

hiểu  sơ  bộ,  sau đó từ  chỗ  này  mà  chọn  lựa.  Chọn  lựa  cũng 

chưa  chắc  thích  hợp,  đây  là  do  nguyên  nhân  gì?  Do  không 

biết căn tánh của chính mình. Xem thấy pháp môn của người 

ta tốt, rất là ngưỡng mộ, muốn học. Vấn đề là chúng ta có thể 

học được thành công hay không? Nếu như học không thành 

công, thì đó chính là không khế cơ, không thích hợp căn tánh 

của chúng ta. Nếu ta miễn cưỡng đi học, quyết định lãng phí 

thời gian, lãng phí tinh lực, đến sau cùng không thành được 

việc nào. Trong Phật pháp nói, mức độ thành tựu thấp nhất là 

phải thoát khỏi sáu cõi, nếu không có năng lực siêu việt tam 

giới sáu cõi luân hồi thì không xem là thành tựu. Sanh thiên 

cũng không được xem là thành tựu, vì thiên phước hưởng hết 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

409 

vẫn phải đọa lạc. Đây là thành tựu nhỏ, nhà Phật gọi là quả 

nhỏ. Chân thật thành tựu là Đại thừa. Thành tựu của Đại thừa 

là phải phá một phẩm vô  minh, chứng một phần pháp thân, 

đây là đại thành tựu. 

Trước khi chưa học Phật, tôi ưa thích đọc sách. Sau khi 

tiếp  xúc  Phật  giáo  thì  rất  là  ngưỡng  vọng  Giáo  hạ.  Trong 

Giáo  hạ,  ban  đầu  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  trong  lúc  dạy 

học đã giới thiệu qua cho tôi, trong Phật giáo có hai môn học 

vấn mà thế gian rất hy hữu, một môn là Tánh tông của Phật 

giáo  (tánh  tông  lấy  Thiền  tông  làm  đại  biểu);  một  môn  là 

Tướng  tông  (Tướng  tông  lấy  pháp  tướng  Duy  Thức).  Cho 

nên vừa mới tiếp xúc Phật pháp, tôi đặc biệt lưu ý đối với hai 

môn này. Về sau, tôi từ bỏ đi công việc của tôi (vào lúc đó có 

ý đi xuất gia), chuyên công điển tích của Giáo hạ. Tôi ở chòi 

tranh với Pháp sư Sám Vân khoảng năm tháng rưỡi. Pháp sư 

Sám Vân đem pháp môn Tịnh Độ giới thiệu cho tôi. Lúc đó 

tôi  rất  khó  tiếp  nhận,  hứng  thú  của  tôi  không  ở  pháp  môn 

này. Ngài mang ra ba quyển sách, muốn tôi làm phán khoa, 

đó là ba bộ Kinh: “Di Đà Kinh Sớ Sao”,  “Di Đà Kinh Yếu 

Giải”,  “Di  Đà  Kinh  Viên  Trung  Sớ”.  Sau  khi  tôi  làm  phán 

khoa xong (phán khoa không phải một mình tôi làm, chính là 

từ chú giải của Đại Sư Liên Trì, Đại Sư Ngẫu Ích, Đại Sư U 

Khê đem khoa phán, chỉnh lý, họa thành một tờ biểu giải rất 

là dài), tôi rất là hoan hỉ, tôi xem thấy kết cấu chương pháp 

của  Kinh  điển,  tư  tưởng  thể  hệ  thì  sanh  tâm  hoan  hỉ,  thế 

nhưng vẫn chưa có ý muốn học pháp môn này. 

Trong thời gian ở trên núi dài như vậy, Ngài dạy tôi xem 

“Đại Sư Ấn Quang Văn Sao”. Việc này rất có thọ dụng. Sau 

khi  đọc  qua  “Văn  Sao”,  khái  niệm  đối  với  Tịnh  Độ  có  sự 

thay đổi. Về trước thì xem thường Tịnh Độ, sau khi đọc “Văn 

Sao” rồi không dám xem thường, biết được trong đây rất là 

410 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

khó được. Tôi cũng có một chút tín tâm, không có bài trừ đối 

với pháp này, thế nhưng vẫn chưa phát tâm học Tịnh Độ. Tôi 

có chút tôn trọng đối với pháp này, biết được pháp này không 

phải để dạy cho bà lão, trong đây có đại học vấn. Tôi rời khỏi 

Pháp  sư  Sám  Vân,  đến  thân  cận  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  ở 

Thư Viện Từ Quang Đài Trung. Ngay trong khoảng thời gian 

này, tôi chăm chỉ học Tịnh Độ. Pháp sư Sám Vân tu Tịnh Độ, 

lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam cũng tu Tịnh Độ, thế nhưng Pháp sư 

Sám Vân nói không ra, lão sư Lý thì có thể đem pháp này nói 

ra rõ ràng, nói được tường tận, đem nghi hoặc của tôi đoạn 

hết, tôi mới nỗ lực học tập. Cho nên chọn lựa đúng pháp môn 

mới có thể tinh tấn, không giải đãi. 

Tôi  thường  nói  với  các  đồng  tu,  khi  tôi  đến  Đài  Trung 

học không phải chuyên tu một môn. Thế nhưng điều kiện của 

lão  sư  Lý  là  anh  học  một  môn  này  xong  rồi  thì  mới  có  thể 

học môn thứ hai. Tiến độ của tôi học rất nhanh, học được rất 

có thành tích, một tháng học một bộ Kinh. Bộ Kinh này học 

xong, tôi liền có thể lên đài giảng. Vào lúc đó tôi chưa xuất 

gia, tôi theo thầy một năm, ba tháng. Trong mười lăm tháng, 

tôi học mười lăm bộ Kinh. Chân thật là pháp hỉ sung mãn, rất 

có  thành  tựu  cảm.  Học  được  rất  khổ  cực,  học  được  rất  vui 

thích, chân thật có thu hoạch. Về sau xuất gia rồi, tôi rời khỏi 

thầy.  Sau  khi  xuất  gia,  mỗi  tháng  tôi  trở  về  Thư  Viện  Từ 

Quang  ở  một  tuần lễ.  Đại  khái duy  trì như  vậy  có  hơn  một 

năm, tôi liền rời khỏi tự miếu, trở lại Đài Trung ở dài lâu (lúc 

này thì ở đến bảy, tám năm), không rời khỏi lão sư Lý. Tôi 

phát hiện ra rằng, tôi không thể rời khỏi lão sư, một tháng chỉ 

có một tuần lễ, thời gian không đủ, tôi liền quay trở lại. Khi 

trở lại, tôi theo thầy học mấy bộ Kinh lớn, học “Kinh Lăng 

Nghiêm”. Cho nên Phật pháp của tôi, nền tảng của Kinh giáo 

là  “Lăng  Nghiêm”.  “Lăng  Nghiêm”  tôi  cũng  giảng  qua 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

411 

không ít lần. Đích thực bộ Kinh này bạn có thể giảng rồi thì 

tất cả các Kinh khác, bạn cầm trên tay, bạn đều có thể giảng. 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  rất  lớn,  nhưng  tôi  chỉ  cần  nghe  lão  sư 

Lý giảng một quyển “Hoa Nghiêm” thì đủ rồi, 79 quyển phía 

sau thì không  còn vấn đề gì, tôi đều  có  thể giảng  qua  (Hoa 

Nghiêm có 80 quyển). Hơn nữa, giảng còn tỉ mỉ hơn lão sư 

Lý, bởi vì thời gian của tôi dài hơn thầy. 

“Trạch pháp, tinh tấn, bất tu vô ích khổ hạnh”. Thích 

Ca Mâu Ni Phật rất là tán thán tu khổ hạnh. Khổ hạnh là có 

thể giáng thấp dục vọng của người, gìn giữ đạo tâm bất thoái. 

Thế nhưng đối với việc tu học của chúng ta không có lợi ích 

của  khổ  hạnh  thì  không  cần  thiết.  Việc  này  chúng  ta  nhất 

định phải hiểu được. 




**************** 

Kinh văn: “Giác chi trang nghiêm cố, thường thiện giác 

ngộ, nhất thiết chư pháp”. 

Câu nói này là tổng thuyết, rất quan trọng, chúng ta nhất 

định  phải  cố  gắng  ghi  nhớ.  Phàm  phu  sở  dĩ  không  thể  làm 

thánh, then chốt chính là ở bất giác. Thế xuất thế gian pháp, 

thực tế mà nói chính là giác và mê. Giác ngộ rồi chính là xuất 

thế gian pháp, mê rồi chính là thế gian pháp. Cho nên, giác 

thì  gọi  là  Phật,  gọi  là  Bồ  Tát;  mê  chính  là  phàm  phu,  then 

chốt chính ngay chỗ này. 

“Thường” là hằng thường, là vĩnh hằng. 

“Thiện giác”, chữ “thiện” này là then chốt. “Thiện” thực 

tiễn chính là ở chỗ này nói “Thất Giác Chi”, cùng chúng ta 

nói ra bảy điều cương lĩnh. Chúng ta dùng nguyên tắc này để 

giác  ngộ  tất  cả  các  pháp.  Chúng  ta  xem  tiếp  điều  thứ  tư  là 

“Hỉ giác chi”. 

412 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

•  Điều thứ tư, “Hỉ Giác Chi” 

“Tâm  đắc  pháp  hỉ  thời,  thiện  năng  giác  liễu,  bất  tùy 

điên đảo chi pháp, nhi sanh hỷ cố”. 

Trong  Phật  pháp,  thế  gian  pháp,  các  tôn  giáo  khác  đều 

không  ngoại  lệ,  đó  chính  là  ngay  trong  quá  trình  tu  học 

không có pháp hỉ. Hôm qua, chúng ta giảng “Mai Côi Kinh” 

ở trường học của Thiên Chúa giáo. Tu nữ nói với tôi, hiện tại 

tín  đồ không  có  lòng  nhẫn nại để nghe giảng; nếu  như  một 

khóa  mục  giảng  quá  dài,  mọi  người  liền  sanh  ra  mệt  mỏi, 

không chịu đến nghe. Hôm qua tôi nói với cô, đoạn thứ mười 

lăm của “Mai Côi Kinh”, nếu như muốn nói tỉ mỉ thì mỗi một 

đoạn phải  mất  hai  giờ  đồng hồ,  hay  nói  cách khác, tốt nhất 

phải có được mười lăm lần giảng, một lần là hai giờ đồng hồ, 

đây là giảng được rất có vị đạo. Cô vừa nghe nói “mười lăm 

lần”  thì  cho  rằng  quá  dài  rồi,  e  rằng  không  có  người  đến 

nghe. Tôi liền nói với cô, chúng tôi hiện tại đang giảng Kinh 

Hoa  Nghiêm.  Cô  hỏi:  “Phải  dùng  bao  nhiêu  thời  gian?”. 

“Đại khái phải 20 năm”, tôi nói, “thính chúng đều muốn đến 

nghe, đều không muốn đi. Vấn đề này ở chỗ nào? Bạn chân 

thật giúp người giác ngộ, họ ngày ngày nghe, nghe đến pháp 

hỉ  sung  mãn,  vậy  thì  vấn  đề  này  giải  quyết  rồi”.  Mỗi  ngày 

đến nghe, nghe rồi đều không hoan hỉ thì họ làm sao mà đến? 

Đương nhiên họ sẽ không đến. 

Làm thế nào đem Kinh có thể giảng được hay, giảng dạy 

mọi người sanh được tâm hoan hỉ? 

Trước tiên, bạn chính mình phải khế nhập cảnh giới. Bạn 

không  vào  được  cảnh  giới  thì  bạn  không  có  được  pháp  hỉ, 

vậy  làm  sao  có  thể  đem  pháp  hỉ  phân  hưởng  cùng  người 

khác?  Cho  nên,  chính  mình  nhất  định  phải  vào  được  cảnh 

giới,  việc  này  là  quan  trọng.  Hơn  nữa,  tầm  nhìn  phải  rộng, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

413 

tâm  lượng  phải lớn, bạn  mới  được  pháp  hỉ.  Tâm  lượng  của 

bạn nhỏ, tầm nhìn ngắn, làm sao bạn có thể có được pháp hỉ? 

Ngày ngày đang sanh phiền não. 

Cho nên, chúng ta không phải hạn cuộc ở một đạo tràng, 

không  phải  hạn  cuộc  ở  Phật  giáo.  Thế  gian  bao  gồm  tất  cả 

các tôn giáo, chúng ta đều phải lướt qua; bao gồm tất cả văn 

hóa của chủng tộc khác nhau, chúng ta phải hiểu được. Như 

vậy đồng tu sẽ hỏi: “Vậy có phải là tạp tu không?”. Không 

phải!  Vẫn  là  một  môn  thâm  nhập.  Nếu  không  thể  một  môn 

thâm nhập, bạn không có được định, bạn không có được huệ. 

Cho  nên  hiện  tại  mọi  người  cùng với  tôi tham  dự  rất  nhiều 

những hoạt động chủng tộc tôn giáo, các vị nên tùy hỉ, không 

nên vì những việc này  mà lãng phí rất nhiều thời gian, tinh 

lực,  vậy  thì  bạn  liền biến thành  tạp tu  rồi.  Tùy  hỉ, nên xem 

nhiều, nên hiểu nhiều thì có chỗ tốt. Tốt chỗ nào? Mở rộng 

tâm lượng, mở rộng tầm  mắt, có được chỗ tốt này. Đến lúc 

nào mới dụng tâm học tập? Chính mình có định, có huệ, trí 

tuệ khai mở, vào lúc đó lướt qua tất cả các Kinh giáo hoặc là 

Kinh điển của Phật pháp đều không phí công phu. 

Chúng ta xem thấy Bồ Tát Long Thọ trong truyện ký, Bồ 

Tát  Ngài  đem  tất  cả Kinh  mà  Thích  Ca Mâu  Ni  Phật đã nói 

trong 49 năm dùng thời gian ba tháng để học thì thông đạt hết. 

Ngày hôm qua tôi chuẩn bị “Mai Côi Kinh”, các vị thấy, tôi đã 

dùng hết sáu giờ đồng hồ để viết ra ba tấm giảng nghĩa. Sáu 

giờ đồng hồ để viết ra, nếu tôi giảng với họ, tôi có thể giảng 

được ba mươi giờ đồng hồ. Năng lực này từ đâu mà có? Năng 

lực này do ngày trước ở Đài Trung, tôi cùng học với lão cư sĩ 

Lý  Bỉnh  Nam  mười  năm.  Mười  năm  đó  là  một  môn  thâm 

nhập. Giáo học của một môn thâm nhập là Giới - Định - Huệ 

tam học một lần hoàn thành, cho nên gốc phải sâu. Gốc không 

sâu thì làm sao được? Nếu như không từ chỗ này mà cắm gốc 

414 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thì đạo đức học vấn của chúng ta rất khó thành tựu, mọi người 

cùng nhau tu học đều là học ở ngoài da mà thôi. Ngoài da thì 

không hữu dụng, phải chân thật khai mở trí tuệ. Chân thật khai 

mở  trí  tuệ  rồi,  thì  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp  từ  trước  giờ 

chưa từng tiếp xúc qua, khi vừa tiếp xúc liền thông, không có 

bất cứ chướng ngại nào. Vậy mới có thể giải quyết vấn đề, bạn 

mới  có  thể  có  được  pháp  hỉ  sung  mãn,  ưu  bi  khổ  não  từ  đó 

vĩnh  viễn  đoạn hết. Thế  giới  tuy  là  động  loạn  bất  an,  nhưng 

bạn  vĩnh viễn bình  an.  Vì  sao  vậy?  Bạn  bình  đẳng,  tâm  bạn 

bình lặng, không luận ở trong cảnh giới nào sẽ không khởi lên 

sóng  động.  “Bình”,  quả  báo  phía  sau  chính  là  “an”,  không 

luận ở trong cảnh giới nào, bạn vĩnh viễn là bình an, vĩnh viễn 

là  hoan  hỉ.  Thế  giới  không  bình  an  là  vì  tất  cả  chúng  sanh 

không được bình an, bạn khế nhập vào cảnh giới này, bạn vẫn 

bình an. Họ rất là phiền não, bạn ngày ngày sanh tâm hoan hỉ, 

thì bạn mới có năng lực giúp đỡ họ, mới có phương pháp giúp 

đỡ họ, bạn mới có thể thông tất cả các Kinh giáo khác nhau. 

Xem  ra  thì  dường  như  rất  là  mâu  thuẫn,  nhưng  trên  thực  tế, 

một chút chướng ngại cũng không có. Đây là trên Kinh Hoa 

Nghiêm nói: “Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại”. 

Hôm qua có một đồng tu hỏi tôi, Thiên Chúa giáo nói ba 

đường, nói Thiên đường, nói Địa ngục, không có nói sáu cõi, 

Phật pháp nói sáu cõi, vậy thì làm sao thông? Rất đơn giản, 

một  bên  nói  rộng,  một  bên  nói  giản  lược.  Thiên  đường  đại 

biểu cõi thiện, địa ngục đại biểu cõi ác, vậy chẳng phải thông 

rồi  sao?  Vấn  đề  liền  được  giải  quyết  rồi.  Đích  thực  là  như 

vậy.  Thiên  đường  là  cõi  thiện.  Cõi  thiện  có  rất  nhiều  đẳng 

cấp khác nhau, nhà Phật nói thiên đường có 28 tầng trời. Nói 

tỉ mỉ với họ, họ liền sẽ lý giải. Như chúng ta đồng là người, 

nhưng  có  người  giàu,  người  nghèo;  cũng  đồng  là  người, 

nhưng  người  có  ức  vạn  tiền  tài,  làm  đế  vương,  làm  tổng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

415 

thống, làm đại thần; cũng đồng là người, nhưng mỗi ngày ở 

bên  ngoài  đi  xin  ăn,  làm  ăn  mày.  Đó  cũng  là  người  nhưng 

tầng  thứ  không  giống  nhau,  thiên  cũng  là  như  vậy.  Không 

phải mọi thiên đường đều là bình đẳng, không có đạo lý này. 

Tại  vì  sao  bạn  không  bình  đẳng?  Bởi  vì  tâm  của  bạn 

không bình.  Đến  lúc  nào  tâm  mới  bình?  Thành  Phật thì tâm 

liền bình, vào lúc đó mới hoàn toàn bình đẳng. Bồ Tát Đẳng 

Giác đều không bình đẳng, họ còn có một phẩm vô minh chưa 

phá. Một phẩm vô minh đó mỗi mỗi Bồ Tát Đẳng Giác cũng 

hoàn toàn không giống nhau, cho nên thật bình đẳng là ở Như 

Lai  quả  địa.  Trên  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  “bốn  mươi  mốt  vị 

Pháp  Thân  Đại  Sĩ”,  vậy  “bốn  mươi  mốt”  là  phần  thô,  phần 

lớn,  trong  mỗi  một  phẩm  vẫn  có  cao  thấp  không  như  nhau. 

Cũng giống như chúng ta đi học trong trường học vậy, cùng là 

một  lớp,  học  sinh  năm  thứ  nhất  có  mười  mấy  người,  thi  cử 

danh  thứ  từ  thứ  nhất  đến  sau  cùng  cũng  không  bình  đẳng. 

Cùng một đạo lý, nhưng Phật Kinh nói được rất tường tận, còn 

các  Kinh  giáo  khác  của  thế  gian  thì  nói  giản  lược.  Khi  đối 

chiếu mà xem, chúng ta liền sẽ rất rõ ràng, rất tường tận. 

Tóm lại mà nói, chúng ta phải giác. Giác thì cần phải phá 

sạch cái mê đi. Mê là chướng ngại của giác. Giác là vốn có, 

là  đức  hạnh  của  tự  tánh  vốn  đủ,  chính  là  trên  Kinh  thường 

nói: “Trí tuệ Bát Nhã vốn đầy đủ trong bổn tánh”. Đây là cội 

nguồn của giác. Ngày nay tại vì sao chúng ta không giác? Bị 

ô  nhiễm,  tâm  tánh  chúng  ta  bị  ô  nhiễm  rồi.  Lấy  cảnh  giới 

hiện tiền của chúng ta mà nói, căn nguyên nhiễm ô của chúng 

ta  là  gì?  Là  tự  tư  tự  lợi.  Đây  là  lấy  tình  hình  hiện  tiền  của 

chúng ta mà nói, ô nhiễm nghiêm trọng chính ngay chỗ này. 

Cho nên, tôi thường hay khuyên bảo mọi người, phải đem tự 

tư  tự  lợi  xả  bỏ.  Vì  sao  vậy?  Hy  vọng  các  vị  đồng  tu  ngay 

trong một đời này đều có thể viên thành Phật đạo thì chúng 

416 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sanh  mới  được  cứu.  Mọi  người  đều  trở  thành  hóa  thân  của 

chư Phật Như Lai, đến thế gian này để cứu khổ cứu nạn. 

Chúng sanh ở thế giới này, nhất là ở vào xã hội hiện tại, 

mê đã quá sâu, mê hoặc quá nghiêm trọng, cần phải có người 

đến cứu họ. Ai cứu họ vậy? Chư Phật Bồ Tát ứng hóa thân 

đến  để  cứu  họ.  Chư  Phật  Bồ  Tát  ứng  hóa  thân  ở  chỗ  nào? 

Chúng ta chính mình phải gánh vác. “Tất cả chúng sanh vốn 

dĩ  thành  Phật”,  đây  là  lời  chân  thật  mà  trên  Kinh  Đại  thừa 

nói.  Tất  cả  chúng  sanh  vốn  dĩ  thành  Phật,  chỉ  cần  bạn  đem 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông xả, bạn chính là chư 

Phật.  Hiện  tại  khó  ở  chỗ  nào?  Khó  ở  chỗ  bạn  không  chịu 

buông xả. Sự việc này người khác không thể giúp đỡ được, 

chư Phật Như Lai cũng không thể giúp, Thượng đế thần minh 

cũng không thể giúp. Vì sao vậy? Đây là việc của chính bạn, 

không phải là việc của người khác. 

Nếu  bạn  chân  thật  giác  ngộ  thì  bạn  mới  chịu  buông  xả. 

Tại vì sao không buông xả? Vì không giác ngộ triệt để, cũng 

chính là lợi hại được mất trước mắt bạn xem quá nặng, không 

biết được đó là giả. Cho nên trên Kinh Bát Nhã nói rất hay, 

nói được rõ ràng: “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”, bao 

gồm thân thể của chúng ta cũng không phải là chân thật, nó 

là hư vọng. Chúng ta khởi tâm động niệm muốn bảo dưỡng 

cái thân thể này, đây cũng là quan niệm sai lầm. Cái thứ hư 

vọng này hà tất phải bảo dưỡng? Không để ý nó, thuận theo 

tự nhiên thì nó liền tốt, thì nó bình thường. Càng muốn bảo 

dưỡng thì phiền phức liền lớn, càng có cố chướng. Tại vì sao 

có thể có loại tình huống này? Trên Kinh nói được rất hay: 

“Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”,  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói: 

“Duy  thức  sở  biến”  (thức  chính  là  tâm  tưởng).  Tất  cả  hiện 

tượng biến hóa này là từ tâm tưởng sanh, là do thức biến, cho 

nên  chúng  ta  có  thể  gìn  giữ  bình  thường.  Thế  nào  là  bình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

417 

thường? Không thêm vào chút ý kiến nào trong đó, đó là bình 

thường.  Thêm  vào  một  chút  ý  tưởng  trong  đó  thì  là  không 

bình thường, đạo lý này chúng ta phải hiểu. Chúng ta đã nghe 

rất  nhiều,  thế  nhưng  khi  cảnh  giới  hiện  tiền,  chúng  ta  lại 

không thể giữ được, vẫn là khởi tâm động niệm, vẫn là vọng 

tưởng,  chấp  trước.  Đây  chính  là  nguyên  nhân  mà  chúng  ta 

không thể giải quyết được vấn đề. 

Hai chữ “tùy duyên” này không dễ dàng làm được. Chư 

Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian tùy duyên, quyết định không 

phan duyên. Phàm phu sáu cõi chắc chắn phan duyên, không 

hiểu  được  tùy  duyên,  họ  tùy  duyên  cũng  là  phan  duyên. 

Chúng ta tỉ mỉ mà quán sát chư Phật Bồ Tát, chư Phật Bồ Tát 

phan  duyên  cũng  là  tùy  duyên,  diệu  không  thể  nói.  Đây  là 

duyên cố gì? Dụng tâm không giống nhau. Chư Phật Bồ Tát 

dùng  chân  tâm,  dùng  tâm  thanh  tịnh,  dùng  tâm  bình  đẳng, 

còn  chúng  ta  dùng  vọng  tâm,  dùng  tâm  ô  nhiễm,  dùng  tâm 

cao thấp, cho nên tùy duyên đều biến thành phan duyên. 

Không chỉ trong Kinh điển của Phật dạy chúng ta những 

lý luận cùng phương pháp tu hành này, mà Kinh điển của nhà 

Nho, Kinh điển của nhà Đạo, thậm chí Kinh điển của các tôn 

giáo khác, bạn tỉ mỉ mà tư duy quán sát, bạn liền tường tận. 

Cho dù phương pháp giảng không giống nhau, nhưng nguyên 

lý,  nguyên  tắc  là  giống  nhau.  Cương  lĩnh  tu  học  của  Phật 

pháp Đại thừa chính là thiền định. Tổng cương lĩnh của nhà 

Phật là “nhân giới được định, nhân định khai mở trí tuệ”. 

“Thiền  na”  dịch  thành  ý  Trung  văn  là  “tĩnh  lự”,  lại  dịch 

thành  “chỉ  quán”  (“tĩnh”  chính  là  chỉ,  “lự”  chính  là  quán). 

Chúng ta xem qua phương pháp tu hành của Thiên Chúa giáo, 

“Mai  Côi  Kinh”  là  thời  khóa  sớm  tối  của  họ.  Họ  nói  “mặc 

tưởng”, “mặc” chính là ý của “chỉ”, “tưởng” chính là “quán” 

(vẫn không có nói được rõ ràng như Phật pháp), như vậy nếu 

418 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

như đem “mặc tưởng” hiểu sai đi ý nghĩa, thì vẫn cứ rơi vào 

trong  tâm  ý  thức,  cái  tưởng  đó  liền  biến  thành  vọng  tưởng. 

Cho  nên  Phật  pháp  không  dùng  “tưởng”  mà  dùng  “quán”. 

“Quán” cùng “Tưởng” khác biệt ở chỗ nào? Quán không dùng 

tâm ý thức, cũng chính là nói, không dùng vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước thì gọi là “quán”; dùng vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước thì gọi là “tưởng”. Khác biệt chỗ này rất lớn. 

Chúng ta dùng ý thức mà nghĩ đến những tích của thánh 

hiền, giáo huấn của thánh hiền, hành vi đức hạnh của thánh 

hiền,  chúng  ta  được  phước  đức.  Đây  là  tu  phước,  nhưng 

phước  đức  không  thể  siêu  vượt  thời  gian.  Nếu  như  dùng 

quán, không dùng tâm ý thức, thì họ có thể siêu vượt sáu cõi 

luân hồi. Việc này không như nhau. Cho nên quan niệm, lý 

luận  trung  tâm  tu  học  của  Phật  pháp  Đại  thừa,  nguyên  lý 

nguyên  tắc  là  lìa  tâm  ý  thức  mà  “tham”,  nó  không  gọi  là 

tưởng, không gọi là nghiên cứu, mà gọi là “tham cứu”. Tham 

cứu là không dùng tâm ý thức, không dùng phân biệt, không 

dùng chấp trước, không dùng vọng tưởng, hiện tại chúng ta 

gọi  là  “trực  giác”.  Trong  Phật  pháp  nói  được  rất  nhiều,  thế 

nhưng người chân thật biết dùng thì không nhiều. Duyên cố 

này  do  đâu?  Không  hề  buông  xả  tự  tư  tự  lợi,  cho  nên  họ 

không biết dùng. 

Tôi thường hay khuyên bảo mọi người buông xả tự tư tự 

lợi,  buông  xả  phải  quấy  nhân  ngã,  buông  xả  năm  dục  sáu 

trần,  buông  xả  tham  sân  si  mạn  thì  bạn  sẽ  biết  dùng  quán. 

Bạn có thể biết dùng thì đối với định - huệ của bạn liền  có 

thể  rất  nhanh  đạt  được.  Thế  nhưng  định  cùng  huệ  cũng  có 

trình độ sâu cạn khác nhau. Có thể nói, từ Tiểu Thừa Tu Đà 

Hoàn  mãi  đến  Phật  quả  của  Viên  Giáo  chính  là  định  -  huệ 

tầng thứ không đồng nhau, cạn - sâu, rộng - hẹp có khác biệt, 

cho nên học không có chỗ dừng, không thể đầy đủ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

419 

Thánh  nhân  của  phương  đông  dạy  người  cầu  học  là  từ 

khiêm  tốn  mà  bắt  tay  vào.  Bạn  xem  quán  tưởng  của  Thiên 

Chúa Giáo, điều đầu tiên chính là khiêm  tốn. Chỉ có khiêm 

mới có lợi ích, vì sao vậy? Cảm thấy chính mình chưa được, 

mới  chân  thật  đạt  được  lợi  ích.  Nếu  như  tự  mãn,  cảm  thấy 

chính mình rất tốt rồi, người khác đều không bằng ta, vậy thì 

ta  sẽ  không  học  được  thứ  gì.  Cho  nên  ta  phải  bắt  đầu  từ 

khiêm đức mà cầu học. 

Chúng ta vừa xem phương pháp tu hành của Thiên Chúa 

Giáo, thì liền biết được họ là chánh pháp, không phải tà pháp. 

Y theo pháp môn này của họ mà tu học thì có thành tựu. Nếu 

như có thể lìa tâm ý thức mà tu chỉ quán (mặc tưởng chính là 

chỉ quán), thì cũng có thể siêu vượt sáu cõi, mười pháp giới. 

Thế  nhưng  nếu  rơi  vào  trong  tâm  ý  thức,  họ  không  thể  siêu 

việt  sáu  cõi  luân  hồi.  Cho  nên,  công  phu  mặc  tưởng  không 

như nhau, có sâu, cạn khác biệt. Phương pháp nguyên lý của 

họ là chính xác. Cần phải chân thật có định có giác mới có thể 

có được sự hoan hỉ. “Hỉ giác chi hiện tiền” chính là chúng ta 

thường nói “pháp hỉ sung mãn”, “thường sanh tâm hoan hỉ”. 

•  Điều thứ năm, “Khinh An Giác Chi” 

“Đoạn trừ thân, khẩu thô trọng cố, diệc vi diệt trừ chư 

kiến phiền não cố, diệc danh vi y nhu thuận, nhi vô cường 

bạo cố”. 

Ở ngay chỗ này, “khinh an” được nêu ra ba thí dụ. Phật 

pháp chúng ta thông thường nói “Pháp hỉ sung mãn”, khinh 

an chính là pháp hỉ sung mãn. Trong “Luận Ngữ” nói: “Bất 

diệc  duyệt  hồ”,  bất  diệc  duyệt  hồ  chính  là  cảnh  giới  của 

khinh  an.  Trong  Kinh  điển  cũng  thường  có  câu:  “Thường 

sanh tâm hoan hỉ”, đây đều thuộc về khinh an, đều là thuộc 

về công phu có lực. Bạn tu hành công phu có lực, bạn nhất 

420 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

định sẽ đạt được khinh an, chúng ta nói là “rất an vui”. Cái 

an vui này không phải từ bên ngoài đến. Người xưa dùng từ 

cú là có phân biệt, niềm vui từ bên ngoài đến thì gọi là “lạc”; 

không phải từ bên ngoài đến mà từ trong nội tâm công phu 

hiển lộ ra thì gọi là “duyệt”. Cho nên “duyệt” cùng “lạc” xem 

ra  dường  như  giống  nhau,  nhưng  trên  thực  tế,  gốc  của  nó 

không như nhau. Duyệt là từ trong nội tâm phát lộ ra, lạc là 

từ  bên  ngoài đến.  Bạn bè tốt  tụ hội, lạc  là  cảnh  giới từ bên 

ngoài  đến,  cái  này  có  khác  biệt,  cho  nên  nói,  “có  bạn  từ 

phương xa đến, làm gì mà không vui?”. Bạn bè chí đồng đạo 

hợp, nhất là từ rất lâu không gặp mặt, đến thăm viếng là một 

việc vô cùng vui vẻ, là việc vui của nhân sinh, đó là cảnh giới 

từ  bên  ngoài  đến.  Khinh  an  là  từ  trong  nội  tâm  phát  lộ  ra, 

chân thật là thường sanh tâm hoan hỉ. 

Làm thế nào mới có thể đạt được sự khinh an? 

Ba  thí  dụ  này  đều  tốt.  Ba  nghiệp  là  thân  nghiệp,  khẩu 

nghiệp, phiền não thô trọng rời khỏi rồi, hay nói cách khác, 

bốn lỗi lầm của miệng rời khỏi rồi, tuy là không có đem gốc 

đoạn đi, nhưng chí ít không khởi hiện hành, bạn liền có thể 

được khinh an, liền có thể được hỉ duyệt. Chân thật làm đến 

được  không  vọng  ngữ,  không  lừa  gạt  người  khác,  đương 

nhiên cũng sẽ không lừa gạt chính mình (người thế gian tạo 

nghiệp tối trọng cũng không ngoài tự gạt mình gạt người, cái 

đầu  tiên  của  khẩu  nghiệp  phạm  rồi),  thì  nhân  sinh  sự  việc 

chân thật an vui. 

Tư  Mã  Quang  nói  rất  hay,  cả  đời  của  ông  đã  làm  được 

rồi, “sự vô bất khả cáo chân ngôn”. Tâm địa của ông thật là 

quang minh chánh đại. Cả đời ông, những việc ông đã làm, 

không  có  việc  nào  mà  không  dám  nói  với  người,  bạn  liền 

nghĩ đến ông thật là an vui. Nếu như bạn làm những việc còn 

có việc không để người khác thấy, không dám nói với người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

421 

khác, trong tâm của bạn thật là khổ, bạn làm sao có thể có hỉ 

duyệt?  Nho  Phật  đều  nói  đại  đạo  lý  này  với  chúng  ta.  Cho 

nên chúng ta tu hành, điều đầu tiên là không thể tự gạt mình, 

không thể gạt người khác, từ chỗ này mà bắt tay vào. 

Kinh Vô Lượng Thọ nói khéo giữ ba nghiệp, câu thứ nhất 

chính là “khéo giữ khẩu nghiệp”, đây là không theo thứ tự từ 

thân - khẩu - ý mà nói, mà đảo ngược lại thứ tự, điều đầu tiên 

là nói khẩu nghiệp. Ý nghĩa này rất sâu, rất rộng. Trong ba 

nghiệp  thân  -  khẩu  -  ý,  thì  khẩu  nghiệp  là  dễ  dàng  tạo,  tạo 

được nhiều nhất, nghiêm trọng nhất, cho nên Phật đem nó để 

ở  thứ  nhất.  Chúng  ta  phải  hiểu  được  ý  của  Phật,  phải  biết 

được  từ  chỗ  nào  mà  khởi  tu.  Thứ  nhất,  “không  gạt  mình, 

không  gạt  người”.  Thứ  hai,  “không  hai  lời”,  quyết  không 

khiêu khích phải quấy. Ở trước mặt Giáp thì nói Ất quấy, ở 

trước mặt Ất thì nói Giáp quấy, việc này chắc chắn không thể 

được, rất tổn thương đức tính. Có rất nhiều tội nghiệp trọng 

đại  đều  từ  chỗ  này  mà  sanh  ra.  Cho  nên  tạp  tâm,  lời  thừa, 

chúng ta nhất định phải phòng ngừa. 

Chuyện riêng tư của người khác không chỉ không được 

lắng  nghe,  tốt  nhất  ngay  đến  nghe  cũng  không  nên  nghe. 

Tôi  không  muốn  nghe,  nhưng  người  khác  cứ  đến  nói  với 

tôi,  vậy  phải  làm  sao?  Bạn  cũng  không  thể  bảo  họ  không 

nên nói, điểm này mọi người phải học bản lĩnh của cụ Hứa 

Triết. Việc mà cụ Hứa Triết làm chính là chư Phật Bồ Tát 

đã làm.  Bản lĩnh này  là gì?  “Nghe  mà không nghe”, công 

phu cao rồi, bạn nói tôi đều nghe, tôi cũng gật đầu, nhưng 

một chữ cũng không lọt vào tai. Thấy mà không thấy, nghe 

mà  không  nghe,  đây  là  công  phu  chân  thật.  Cho  nên,  chư 

Phật  Bồ  Tát có  thể cùng  với  tất  cả  chúng sanh hòa quang 

hồng  trần,  cùng  tất  cả  chúng  sanh  “đồng  sự”  trong  Tứ 

Nhiếp pháp. Bản lĩnh đó thật cao. 

422 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Công phu này rốt cuộc là gì? 

“Ái thủ hữu”. Trong mười hai nhân duyên, chữ “hữu” sau 

cùng bà không có, cho nên bà đồng sự với tất cả chúng sanh. 

Bà  có  thể  có  “ái”,  có  thể  có  “thủ”,  nhưng  không  có  “hữu”. 

Việc này quá cao minh. Sáu căn có tiếp xúc với sáu trần hay 

không?  Có  tiếp  xúc.  Trong  tiếp  xúc,  người  thông  thường 

chúng ta nói hữu ái, hữu hữu, bà còn có cảm tình, thế nhưng 

trong lòng bà không lưu lại ấn tượng. Cái “hữu” đó chính là 

lưu lại ấn tượng, trong A Lại Da Thức lưu lại ấn tượng. Bà 

không lưu lại ấn tượng. Chúng ta rất khó tưởng tượng cảnh 

giới này. Ở Singapore rất khó được, cư sĩ Hứa Triết làm ra 

tấm  gương  tốt  cho  chúng  ta  xem.  Chúng  ta  hiểu  được.  Bạn 

xem, bà nêu ra thí dụ, bạn nghĩ lại rất là thú vị. 

Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  hỏi  bà:  “Bà  xem  thấy  người  ác, 

xem thấy những việc xấu, cách nghĩ của bà thế nào?”. 

Bà nói: “Tôi xem thấy người ác, xem thấy người làm việc 

ác  cũng  giống  như  ngày  ngày  đi  trên  đường  vậy,  xem  thấy 

những người đi trên đường qua qua lại lại như vậy”. 

Hỏi: “Bà có thấy người hay không?”. 

Đáp: “Có xem thấy”. 

Hỏi: “Bà có nhớ được người nào hay không?” 

Đáp: “Không hề nhớ người nào”. 

Khi  đi  đường,  bà  cũng  nghe  người  khác  bên  cạnh  nói 

chuyện, nói được rất nhiều, nhưng nói những gì, bà một câu 

cũng không nhớ. Đây chính là gì? Bà không có chữ “hữu” đó. 

Đây là một chiêu rất cao minh. Người thông thường chúng ta 

nói “bất tẩu tâm”, tâm của bà thật thanh tịnh. Phương pháp tu 

hành  của  bà,  chúng  ta  thật  phải  học.  Xem  thấy  việc  tốt  của 

người, xem thấy việc thiện của người, bà ghi nhớ. Cái tẩu tâm, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

423 

bà  phải  nỗ  lực  học  tập.  Khi  xem  thấy  người  khác  bất  thiện, 

hoàn toàn không để vào trong A Lại Da Thức, ngay ấn tượng 

cũng không có, cho nên bà được pháp hỉ, bà được khinh an. 

Đây là học Phật thành tựu công phu thấp nhất. 

Chúng  ta  học  Phật,  cái  tốt  đầu  tiên  chính  là  an  vui,  lìa 

khổ  được  vui.  Đây  là  được  vui  nhỏ,  ở  ngay  trong  đời  sống 

chân thật được an vui. Bạn sống trong đời sống an vui, bạn sẽ 

không bị bệnh, bạn cũng không dễ gì già yếu. Già bệnh từ do 

đâu mà ra? Từ ngay trong lo buồn, phiền não mà ra. Người 

có lo buồn, người có vướng bận, có phiền não thì dễ dàng già 

yếu, dễ dàng bị bệnh. Nếu như họ sống ở trong cảnh giới an 

vui, khinh an, họ không dễ gì bị bệnh, không dễ gì già yếu. 

Đây là cái tốt thứ nhất mà chúng ta học Phật hoàn toàn khác 

với trước khi chưa học Phật. Học Phật có gì tốt? Đây chính là 

chỗ tốt, rất là hiện thực. Chỉ cần bạn chăm chỉ mà làm, bạn 

chắc chắn có thể làm được. Hơn nữa, việc này không khó đạt 

được, bởi vì đây là công phu thấp nhất. Sau khi bạn được rồi 

thì  gọi  là  “pháp  hỉ  sung  mãn”,  bạn  tự  nhiên  liền  sẽ  dõng 

mãnh tinh tấn. Vì sao vậy? Bạn đã cảm thụ được rồi, thật tốt. 

Học Phật, càng học càng khổ não, đó là do nguyên nhân 

gì? Không có được pháp hỉ, không có được khinh an, hay nói 

cách khác, bạn tu học không đúng pháp, chắc chắn trái ngược 

với phương pháp lý luận của Phật pháp. Nếu như tu học đúng 

pháp,  không  luận  tu  học  pháp  môn  nào,  bạn  nhất  định  đạt 

được pháp hỉ, khinh an. Chúng ta phải thường lấy việc này để 

khảo nghiệm, để trắc nghiệm công phu của chính mình. 

Câu thứ hai, “Diệt trừ chư kiến phiền não” (đặc biệt là 

nói kiến hoặc). 

“Kiến hoặc” là gì? Là kiến giải sai lầm, chúng ta gọi là 

cách  thấy  sai  lầm.  Mấy  năm  gần  đây  chúng  ta  ở  Singapore 

424 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cùng qua lại với rất nhiều tôn giáo. Những tôn giáo này đều 

nhiệt  tâm  làm  rất  nhiều  sự  nghiệp  từ  thiện  xã  hội,  làm  rất 

nhiều việc tốt. Chúng ta xem thấy rất là hoan hỉ, cũng rất tôn 

trọng, chúng ta mang một ít tiền đi giúp cho họ. Có rất nhiều 

người không cho đây là việc nên làm, cho việc này là sai lầm, 

còn có người đến hỏi tôi vì sao có cách làm như vậy. “Phật 

giáo  đồ  tại  gia  kiếm  tiền  cúng  dường  Tam  Bảo  không  phải 

dễ,  tại  vì  sao  các  người  mang  tiền  đi  cho  ngoại  đạo?”,  họ 

đến  chất  vấn  tôi.  Tôi  trả lời họ:  “Phật có  nói với  chúng ta, 

chúng sanh vô biên thệ nguyện độ. Ki Tô giáo, Thiên Chúa 

giáo  không  phải  là  chúng  sanh  hay  sao?  Có  nên  độ  hay 

không?  Có  nên  bố  thí,  cúng  dường  hay  không?  Việc  này  ở 

trên Kinh Phật đều có dạy chúng ta. Vì sao ngày ngày đọc, 

đều đọc đến hồ đồ rồi, đều không hiểu rõ đạo lý này?”. Nếu 

như chúng ta vẫn cứ chấp trước như vậy, cùng với các chủng 

tộc khác nhau trong xã hội, các tôn giáo khác nhau đối lập, 

thế giới ngày tàn sẽ rất nhanh hiện tiền, sau cùng kết quả thế 

nào? Mọi người đều đến chỗ tận diệt, một con đường chết! 

Làm thế nào để tiêu trừ kiếp nạn của thế gian này? Nhất 

định  phải  cùng  mọi  người  hòa  thuận  cùng  sống  với  nhau. 

Chúng ta ngày ngày nói hòa bình, nhưng ý nghĩa của hai chữ 

“hòa  bình”  này  không  hiểu.  “Hòa”  là  hòa  thuận,  cùng  sống 

với nhau. Nền tảng của hòa thuận cùng sống là “đối đãi bình 

đẳng”. Chúng ta không bình đẳng với người khác, ta cao, ta 

lớn, người khác nhỏ, người khác thấp, thì thế giới này vĩnh 

viễn không có hòa bình. Vì sao vậy? Trong lòng bạn có cao 

thấp, tâm của bạn không bình đẳng thì bạn làm sao hòa thuận 

cùng sống với chúng sanh? Huống hồ trên Kinh Phật nói, “tất 

cả chúng sanh đều có Phật tánh”. Phàm có Phật tánh đều phải 

làm Phật. Vậy chúng ta muốn hỏi, những tín đồ Ki Tô giáo, 

Thiên  Chúa  giáo  này  có  Phật  tánh  hay  không?  Họ  có.  Họ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

425 

thảy đều là Phật tương lai. Khi nói “ba đời chư Phật” tức là 

Phật  quá  khứ,  Phật  hiện  tại,  Phật  tương  lai.  Phật  tương  lai 

chính là tất cả chúng sanh. 

Ngày nay chúng ta bố thí cúng dường là cúng dường Phật 

tương  lai,  bố  thí  chúng  sanh  hiện  tiền  là  cúng  dường  Phật 

tương  lai,  chỉ  một  sự  việc  này.  Những  Kinh  giáo  này  ngày 

ngày đọc, ngày ngày tụng, đều đọc rất quen thuộc, thế nhưng 

ở  trong  cảnh  giới  thì  hoàn  toàn  không  dùng  được,  bạn  nói 

xem, có oan uổng hay không? Cảnh giới hiện tiền, khởi tâm 

động niệm toàn là sai, cùng với giáo huấn của Phật Đà hoàn 

toàn trái ngược thì làm sao được, làm sao có thể thành tựu? 

Cho nên họ sống ở ngay trong phiền não, sống rất khổ. 

Võ Tắc Thiên làm bài kệ khai Kinh rất hay: “Nguyện giải 

Như  Lai  chân  thật  nghĩa”.  Mọi  người  ngày  ngày  đọc  Kinh, 

đều hiểu sai ý nghĩa của Kinh, không hề chân thật hiểu được. 

Nếu  chân  thật  hiểu  được  thì  không  ai  mà  không  nhiệt  tình 

yêu thương chúng sanh, thảy đều toàn tâm toàn lực giúp đỡ 

tất cả chúng sanh. Giúp đỡ họ còn cảm thấy chính mình làm 

chưa đủ viên mãn thì làm sao có thể đi tổn hại họ, làm sao có 

thể  đi  chướng  ngại  họ?  Chắc  chắn  không  có.  Cho  nên  nhất 

định phải đem kiến giải sai lầm tu sửa lại. 

Câu  sau  cùng  là  “Thân  tâm  nhu  thuận”.  Nhu  hòa  tùy 

thuận, chắc chắn không có nóng vội. Chúng ta thường hay nói, 

con người tánh khí bao chao, rất không chịu đựng. Tình hình 

này là vĩnh viễn không thể phát sinh. Công phu đắc lực rồi, thì 

những  tập  khí  từ  trước  có  thảy  đều  cải  đổi  hết.  Đây  là  cảnh 

giới của khinh an. Do đây có thể biết, chúng ta muốn đạt đến 

cảnh giới này, muốn sống trong pháp hỉ sung mãn, thì chúng 

ta  cần  phải  chú  ý  thân,  khẩu  thô  trọng  phải  đoạn  trừ.  Thân 

không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm (đây là đối với 

đồng tu tại gia); khẩu không vọng ngữ, không hai lời, không 

426 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ác khẩu, không thêu dệt, bạn liền được khinh an. Bạn không tu 

nhân thì quả báo lợi ích thù thắng này bạn không thể có được. 

Việc này Phật không có năng lực cho bạn. 

Phật pháp là hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Phật đem đạo lý, 

đem những nguyên tắc nhân quả này nói với chúng ta, chúng 

ta hiểu rõ: “Bạn tu nhân như thế nào, bạn liền được quả báo 

như  thế  đó”.  Nếu  như  miệng  thường  hay  tạo  bốn  loại  khẩu 

nghiệp: vọng ngữ, hai lời, thêu dệt, ác khẩu; thân tạo sát, đạo, 

dâm thì sự khinh an này bạn chắc chắn không thể có được; 

“thường  sanh  tâm  hoan  hỉ”,  “pháp  hỉ  sung  mãn”,  “bất  diệc 

duyệt  hồ”  bạn  cũng  không  có  phần.  Tuy  bạn  nghe  được 

những lời giáo huấn này của thánh nhân, nhưng cảnh giới ý 

nghĩa  bên  trong  bạn  không  cách  gì  tưởng  tượng  ra,  bạn 

không thể hội được. Việc này nhất định phải chính mình làm. 

Khế nhập cảnh giới thì bạn mới biết được những lời nói này 

của người xưa là có vị đạo. 

Khinh an là tiền phương tiện của định. Khinh an không có 

thì không cách gì thành tựu được định. Định là một tầng cảnh 

giới cao hơn. Trước tiên bạn phải được khinh an, được pháp 

hỉ, sau đó cảnh giới thiền định mới có thể hiện tiền. Cho nên, 

ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  phải  học  Bồ  Tát  hạnh, 

phải tu Bồ Tát đạo. “Đạo” là nói giữ tâm, “hạnh” là hành vi 

ngay trong cuộc sống thường ngày. Không luận ở trong bất cứ 

cảnh  giới  nào,  thiện  duyên,  ác  duyên,  thuận  cảnh,  nghịch 

cảnh, người chân thật biết tu thì không có chướng ngại, không 

luận cảnh giới gì đều như nhau, không ngại sự, “lý sự vô ngại, 

sự sự vô ngại”. Thế nhưng, người mới học không có loại công 

phu  này,  cần  phải  chọn  lựa  hoàn  cảnh  tu  học  cho  tốt. 

Singapore,  Malaysia,  các  khu  vực  này  có  một  hoàn  cảnh  tu 

học hoằng pháp tốt. Chân thật muốn chính mình thành tựu thì 

phải nắm lấy cơ hội này, nhất định không thể để lỡ qua. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

427 

Nếu muốn chính mình thành tựu thì phải đoạn trừ phiền 

não, tập khí. Điều này không phải một sớm một chiều có thể 

làm được, nhất định phải trường kỳ huân tu. Giảng Kinh  là 

phương pháp rất tốt. Chúng ta đem những đạo lý này trong 

Kinh, đem những đức hạnh của Phật Bồ Tát ngày ngày giảng 

cho người khác nghe, đồng thời cũng giảng cho chính mình 

nghe. Lâu ngày dài tháng, trong vô hình chung, chính mình 

liền sẽ đem những tâm bệnh, tập khí này cải đổi lại. Vì sao 

vậy?  Vì  có  thời  gian  huân  tập  dài.  Nhà  Nho,  nhà  Đạo,  nhà 

Phật đều xem trọng huân tập. 

Bạn  xem,  ngay  trong  “Mai  Côi  Kinh”  của  Thiên  Chúa 

Giáo mà chúng ta giảng cũng chú trọng huân tập. Chúng ta 

chân thật chịu làm thì không sợ đạo nghiệp không thành, qua 

một thời gian, chắc chắn sẽ có thành tựu. Căn tánh lanh lợi, 

chỉ  cần  ba  đến  năm  năm  là  thành  tựu.  Căn  tánh  độn  thì  10 

năm,  20  năm,  30  năm,  chắc  chắn  có  thành  tựu.  Sợ  nhất  là 

không  dụng  công,  không  chịu  làm,  vậy  thì  không  còn  cách 

nào. Như chúng ta thuộc loại gọi là phần tử tri thức, trình độ 

không phải thượng căn, cũng không phải hạ căn, mà là người 

trung căn, Kinh giáo rất có lợi, đó chính là quyết định nắm 

lấy cơ hội, không buông bỏ giảng đài. 

Malaysia là nơi có một hoàn cảnh rất tốt. Hiện tại họ đã có 

hơn  30  Tịnh  Tông  Học  Hội,  rất  hoan  nghênh  chúng  ta  đến 

hoằng pháp. Chỉ cần họ đến thỉnh mời, chúng ta không nên cự 

tuyệt, không nên bỏ lỡ cơ hội. Phải nên đi học giảng, đi luyện 

tập  giảng,  nhưng  luôn  phải  khiêm  tốn.  Chúng  ta  ở  trên giảng 

đài là học sinh, người bên dưới giảng đài là thầy của ta. Chúng 

ta lên đài luyện tập giảng Kinh, chính là chúng ta đưa ra báo 

cáo  tâm  đắc  tu  học  của  chính  chúng  ta,  xin  các  vị  lão  sư  chỉ 

giáo. Chúng ta dùng loại tâm trạng này. Không nên cho rằng, ta 

là pháp sư, “ta giảng, các người nghe”, vậy thì các vị vĩnh viễn 

428 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sẽ không có tiến bộ. Ngạo mạn cao sơn của bạn sẽ chướng ngại 

bạn. Nhất định phải khiêm tốn, thành Phật rồi vẫn là khiêm tốn. 

Phải khiêm hư đến cùng thì bạn sẽ có thành tựu. 

•  Điều thứ sáu, “Định Giác Chi” 

“Phát  chư  tam  muội  thời  thiện  năng  giác  liễu,  chư 

thiền hư giả, bất sanh kiến ái cố”. 

Sự giải thích này nói được rất hay. “Định” là mấu chốt tu 

hành  của  Phật  giáo  chúng  ta.  Cương  lĩnh  của  tu  hành,  tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn đều là tu Thiền 

định, việc này các vị cần phải nên biết. Pháp môn khác nhau 

chính là phương pháp tu Thiền định khác nhau. Tuy phương 

thức tu Thiền định khác nhau, nhưng mục đích là hoàn toàn 

giống nhau. Hiện tại chúng ta dùng phương pháp “Trì Danh 

Niệm  Phật”,  mục  đích  là  tu  Thiền  định.  Trong  Tịnh  Độ 

không  gọi  là  Thiền  định,  mà  gọi  là  “Nhất  Tâm  Bất  Loạn”. 

Các  vị  thử  nghĩ  xem,  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  chẳng  phải  là 

Thiền định hay sao? Tên gọi không giống nhau, sự thật hoàn 

toàn giống nhau. Công phu của định có sâu, cạn khác biệt. Sự 

khác biệt này rất lớn. Lấy Tịnh Độ mà nói, “công phu thành 

khối” là Thiền định thấp nhất. 

Như thế nào thì gọi là “công phu thành khối”? 

Không bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu, người xưa gọi 

là “chính mình làm được chủ”. Đây là vừa mới bắt đầu làm 

được chủ. Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần không bị 

cảnh giới sáu trần nhiễu loạn, đây gọi là làm được chủ. Hay 

nói cách khác, sáu căn của chúng ta, mắt thấy sắc, tai nghe 

tiếng,  mũi  ngửi  hương,  lưỡi  nếm  vị,  khi  tiếp  xúc  cảnh  giới 

không bị cảnh giới xoay chuyển, ở trong cảnh giới sẽ không 

khởi tham-sân-si-mạn, sẽ không khởi thất tình ngũ dục, đây 

gọi là làm được chủ. Các vị phải nên biết, đây là thiền định 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

429 

thấp nhất, chính là công phu của chúng ta có lực, trong Tịnh 

Độ  tông  gọi  là  “công  phu  thành  khối”.  Đạt  được  công  phu 

này thì khẳng định vãng sanh. Cho nên các vị phải ghi nhớ, 

nếu  như  căn  trần  của  chúng  ta  vừa  tiếp  xúc  mà  còn  bị  ảnh 

hưởng bởi cảnh giới bên ngoài, người khác tán thán ta, ta rất 

vui mừng; mắng ta mấy câu, ta liền tức giận, vậy thì ta không 

làm chủ được mình rồi. Gió cảnh giới vừa thổi thì bạn lập tức 

liền  dao  động,  người  niệm  Phật  như  vậy  không  thể  vãng 

sanh,  cho  dù  một  ngày  niệm  mười  vạn  danh  hiệu  Phật,  hai 

mươi vạn danh hiệu Phật cũng không thể vãng sanh. Vì sao 

vậy?  Vì  công  phu  không  thành  khối,  chính  là  công  phu 

không có lực. Điều này rất quan trọng! 

Nếu như nói Thiền định cao cấp, thực tế mà nói, ngay một 

đời này của chúng ta rất không dễ gì đạt đến, không nên nói cái 

khác, sơ Thiền chúng ta cũng không có năng lực đạt đến. Cho 

nên, Tịnh Độ tông tu hành dễ dàng hơn so với bất cứ pháp môn 

nào (đó là so sánh dễ dàng). Nếu như Phật hiệu của chúng ta 

không thể phục được phiền não thì không thể vãng sanh. 

Phương thức tu hành của Tịnh Độ chính là khi căn - trần 

tiếp xúc nhau, tâm vừa động, cho dù niệm thiện hay niệm ác, 

lập tức liền đề khởi Phật hiệu đánh bạt đi ý niệm này. Đây là 

phương pháp công phu của Tịnh Độ. Đến khi bạn không khởi 

lên ý niệm nữa thì bạn thành công, bạn không còn là phàm 

phu nữa, bạn đã là Phật Bồ Tát rồi, phàm phu chắc chắn khởi 

niệm.  Khi  ý  niệm  vừa  khởi  lên, liền đề khởi  câu  Phật  hiệu, 

đây  chính  là  chánh  giác.  Người  xưa  nói:  “Không  sợ  niệm 

khởi, chỉ sợ giác chậm”. Phật hiệu chính là giác, đem vọng 

niệm  này  đổi  đi.  Trong  thuận  cảnh,  khởi  tâm  hoan  hỉ,  đem 

cái tâm hoan hỉ này đổi đi; trong nghịch cảnh, khởi tâm sân 

hận, thì đem ý niệm sân hận này đổi đi, thảy đều đổi thành 

một câu Phật hiệu. Đây gọi là thật niệm Phật, biết niệm Phật. 

430 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Công phu dùng vào chỗ nào? Ở nơi khởi tâm động niệm mà 

dùng. Dùng đến lúc nào mà tất cả vọng niệm đều không khởi, 

đây chính là “Phát Chư Tam Muội thời”. 

“Tam Muội” là tiếng Ấn Độ, dịch thành ý nghĩa Trung văn 

là “chánh thọ”, tức là hưởng thụ bình thường, cũng được dịch 

là “Thiền định”, cho nên Thiền định là hưởng thụ bình thường. 

Hai  chữ  “Thiền  định”  này  Đại  Sư  Huệ  Năng  nói  được  rất  rõ 

ràng. Cách nói của Ngài hoàn toàn căn cứ trên Kinh Kim Cang 

đã nói: “Bất thủ ư tướng như như bất động”. “Bất thủ ư tướng” 

là Thiền, dùng lời hiện tại mà nói, “bất thủ ư tướng” là quyết 

không bị cảnh giới bên ngoài nhiễu loạn, đây gọi là thiền; bên 

trong quyết không khởi tâm động niệm, đây gọi là định. Vĩnh 

viễn giữ gìn, ngoài lìa tướng, trong không động tâm, cảnh giới 

này hiện tiền thì gọi là “phát chư Tam Muội thời”. Vào lúc này 

phải “thiện năng giác liễu, chư thiền hư giả”. 

Thế Tôn nói với chúng ta, thế gian có tám loại thiền định, 

đây là tám tầng thứ cạn, sâu khác nhau. Sơ Thiền, Nhị Thiền, 

Tam  Thiền,  Tứ  Thiền,  lại  hướng  lên  trên  gọi  là  Tứ  Không 

Định, hợp lại gọi là “Tứ Thiền - Bát Định” (trong Bát Định 

bao  gồm  Tứ  Thiền, không phải  bên ngoài  Tứ  Thiền  còn  có 

Bát  Thiền).  Đây  là  phần  lớn,  còn  phần  nhỏ  thì  quá  nhiều. 

Trong  Sơ  Thiền,  tầng  thứ  công  phu  mỗi  mỗi  không  giống 

nhau. Người chân thật dụng công, mỗi năm cảnh giới không 

như  nhau,  mỗi  tháng  cảnh  giới  không  như  nhau,  mỗi  ngày 

cảnh giới không như nhau, bạn liền biết được, tầng thứ của 

Thiền  định  phức  tạp  đến  như  vậy.  Dùng  phương  pháp, 

phương thức thì vô lượng vô biên, cho nên gọi là vô lượng 

pháp môn. Những sự thật này chúng ta phải biết. 

Thiền định là phương thức, không phải mục đích, cho nên 

nó  cũng  là  pháp  phương  tiện  chứ  không  phải  là  pháp  cứu 

cánh, các vị nhất định phải nên biết. Bạn phải “giác liễu chư 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

431 

thiền hư giả”. Có rất nhiều người tu Thiền định, được Thiền 

định,  nhưng  vì  sao  họ  không  ra  khỏi  ba  cõi,  không  chứng 

được thành quả? Lỗi lầm chính ngay chỗ họ sanh khởi “kiến 

ái”. Cảnh giới của Thiền định tốt, nhà Phật thường nói: “Thiền 

duyệt vi thực”, cảnh giới đó thật an vui. Vừa vào được cảnh 

giới này, ham thích cảnh giới này thì hỏng rồi. Họ ham thích 

cảnh  giới  đó,  cho  nên  họ  ở  nơi  cảnh  giới  đó,  họ  không  thể 

nâng lên, vậy thì đặc biệt sai lầm. Tương lai, chúng ta tu hành 

khế nhập cảnh giới này thì chính mình phải biết. 

Trên  Kinh  Kim  Cang nói  rất hay:  “Phàm  sở hữu  tướng, 

giai  thị  hư  vọng”.  Cảnh  giới  Thiền  định  cũng  là  hư  vọng, 

mười pháp giới y chánh trang nghiêm đều không phải là thật, 

nên chắc chắn không thể tham ái, vừa sanh tâm hoan hỉ thì 

chính  mình  liền  đọa  lạc,  không  thể  tiến  lên  thêm.  Cho  nên, 

vĩnh  viễn  phải  ghi  nhớ:  “Bất  thủ  ư  tướng,  như  như  bất 

động”, mãi mãi ghi nhớ, đến quả địa Như Lai vẫn là “bất thủ 

ư  tướng,  như  như  bất  động”.  Hai  câu  nói  này  không  có  bờ 

mé,  không  thể  nói  tôi  đến  Bồ  Tát  Địa  Thượng  rồi,  đến quả 

giác  viên  mãn  rồi  thì  đại  khái  có  thể  dừng  lại.  Không  thể 

được, vừa dừng thì sai. 

Quyết  định  không  được  chấp  trước.  Vọng  tưởng,  phân 

biệt,  chấp  trước  vĩnh  viễn  đoạn,  vĩnh  viễn  không  còn,  như 

vậy mới có thể khai mở trí tuệ. Trí tuệ là tùy theo sức định 

mà dần dần khai mở. Sức định của bạn đạt đến trình độ nào, 

thì trí tuệ của bạn liền đạt đến cảnh giới như thế đó. 

Thiền  định  cùng  Bát  Nhã  tương  thành  lẫn  nhau,  định 

công càng sâu thì trí tuệ cũng càng lớn. Cho nên, người trời 

Tứ  Thiền, người  trời  Tứ  Không  đối với  tình  hình trong sáu 

cõi  của thế giới  Ta Bà  tường  tận như  trong  bàn tay,  quá  rõ 

ràng, quá thấu suốt. Tại vì sao họ không thể ra khỏi sáu cõi 

luân  hồi?  Bởi  vì  họ  có  “kiến  ái”.  Chúng  ta  dùng  hai  loại 

432 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chướng  để  nói,  “kiến”  là  “sở  tri  chướng”,  “ái”  là  phiền não 

chướng. Hai chướng này của họ mỏng hơn so với chúng ta, 

hai chướng của chúng ta quá nghiêm trọng. Hai chướng này 

của  họ  chưa  đoạn,  cho  nên  không  ra  khỏi  tam  giới.  Nếu 

muốn ra khỏi tam giới thì cái “ái” này không thể có, đối với 

cảnh giới trong Thiền định chắc chắn không sanh thứ phiền 

não này. Họ có “kiến”, kiến có phân biệt, cho nên tuy có thể 

ra khỏi sáu cõi luân hồi, nhưng không thể ra khỏi mười pháp 

giới. Không ra khỏi mười pháp giới là do họ có “kiến”, đến 

lúc nào “kiến” đoạn hết rồi thì liền siêu việt mười pháp giới. 

Trên  Kinh  Kim  Cang nói  “bốn tướng, bốn kiến”,  các vị 

phải  nên  biết,  nếu  các  vị  có  ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng 

sanh  tướng,  thọ  giả  tướng,  thì  các  vị  không  thể  ra  khỏi  sáu 

cõi luân hồi. Tuy bốn tướng không còn, thế nhưng các vị vẫn 

còn có ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến, thì 

các vị không ra khỏi mười pháp giới. Giáo nghĩa của nửa bộ 

sau  của  Kinh  Kim  Cang  sâu  hơn  so  với  nửa  bộ  trước.  Bạn 

làm được nửa bộ trước thì bạn siêu việt sáu cõi luân hồi, có 

thể chứng được bốn quả A La Hán. Bạn làm được nửa bộ sau 

thì bạn siêu việt mười pháp giới, bạn liền sanh đến Pháp Giới 

Nhất Chân, Thế giới Hoa Tạng. 

Người chân thật học Phật, người tường tận thì biết được 

không có sanh tử. Người thế gian nói là “sanh tử”, đây là mê 

hoặc, đích thực là  một  quan niệm  sai lầm.  Phải nên nói thế 

nào?  Phải nên  nói là  “tử  sanh”,  nơi  này  chết  rồi  thì  nơi  kia 

sanh  ra.  “Tử  sanh”  là  thật,  “sanh  tử”  là  quan  niệm  sai  lầm. 

Nhà Nho cũng hiểu được đạo lý này. Nhà Nho không nói “thỉ 

chung”, mà nói “chung thỉ”. Bạn nghĩ xem, chỗ này là chung 

thì  chỗ  kia  bắt  đầu,  sanh  sanh  không  ngừng  nghỉ.  Nếu  như 

nói “sanh tử” thì đó chính là một đoạn, vừa đoạn thì xong rồi, 

thì không còn. Đây là một kiến giải đoạn diệt. Đoạn diệt là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

433 

thuộc  về  tà  kiến.  Sự  thật  là  đời  đời  nối  nhau,  tất  cả  chúng 

sanh  đều  là  đời  đời nối  nhau,  không  chỉ là  chúng  sanh  hữu 

tình,  mà  chúng  sanh  vô  tình  đều  không  ngoại  lệ.  Khoa  học 

gia hiện tại đã nói “vật chất bất diệt”. Vật chất bất diệt chính 

là vật có chung thỉ. Cái này chung rồi, thì bên kia lại có cái 

bắt  đầu.  Ba  mươi  tháng  chạp  qua  rồi,  ngày  tiếp  theo  lại  là 

ngày  mùng  một  của  đầu  tháng  mới.  Vì  vậy,  “chung  thỉ”  là 

chính xác! “Thỉ chung” chẳng phải xong rồi sao? Thỉ chung 

thì không còn. Tử sanh, đó chính là đời đời nối nhau. Chính 

bởi vì chân tướng sự thật này chúng ta mới phải dụng công tu 

hành.  Không  thể  nói  một  đời  thì  hết  rồi,  không  phải  vậy. 

Thời gian về sau là vô cùng vô tận. 

Người  muốn  cầu  tốt không  phải  chỉ tốt ở  ngay  đời này, 

mà  đời  đời  kiếp  kiếp  đều  phải  tốt,  một  đời  càng  thù  thắng 

hơn  một  đời,  vậy  thì  có  ý  nghĩa,  có  giá  trị.  Ngay  đời  này 

đương nhiên tốt, thế nhưng cái “đương nhiên tốt” này chỉ có 

chính bạn biết, chỉ có người cùng đồng cảnh giới, đồng giai 

tầng  hoặc  là  người  cao  hơn  giai  tầng  của  bạn  biết,  người 

không bằng bạn thì không biết. Thí dụ nói, Thích Ca Mâu Ni 

Phật  năm  xưa  ở  đời,  Ngài  trải  qua  đời  sống  vật  chất  “ba  y 

một bát”, đó là thật tốt. Chúng ta ngày nay xem thấy đời sống 

này quá khổ, quá đáng thương, mỗi ngày phải xin ăn. Chúng 

ta  cảm  thấy  Ngài  thật  khổ,  còn  Ngài  thì  cảm  thấy  thật  tốt. 

Cho  nên,  người  không  phải  đồng  cảnh  giới  với  Ngài  thì 

không biết. Người hiện đại chúng ta, dùng lời thành thật mà 

nói, là bị văn minh vật chất ô nhiễm, ô nhiễm đã quá lâu rồi, 

tích quấy thành phải, cho rằng chúng ta trải qua đời sống này 

tốt, so với Thích Ca Mâu Ni Phật vào thời đó thù thắng hơn 

quá nhiều. Kỳ thật, đây gọi là điên đảo. Đời sống của Thích 

Ca Mâu Ni Phật vào thời đó mới là thật tốt. Bạn xem, Ngài 

chỉ có ba y một bát, ba y đều rất mỏng, không dày, việc này 

434 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mọi người đều biết, cho dù thời tiết giá lạnh hoặc là thời tiết 

nóng  bức,  Ngài  cũng  chỉ  có  ba  y.  Thể  năng  của  chúng  ta 

ngày  nay  đã  mất  hết,  khí  hậu  lạnh  thì  cần  phải  mặc  thêm 

quần  áo,  thời  tiết  nóng  thì  mặc  ít  quần  áo.  Chúng  ta  không 

thể sánh được với Phật Bồ Tát, các Ngài thì tự tại như vậy. 

Ngày  trước,  ở  nơi  đây  tôi  có  in  truyện  ký  của  Kim  Sơn 

Hoạt Phật do Pháp sư Lạc Quán viết. Con người này là thật, 

không phải giả, chính là Pháp sư Diệu Thiện của Chùa Kim 

Sơn Trấn Giang – Giang Tô, vào đầu năm dân quốc. Sự tích 

của Ngài có chút giống như Tế Công viết ở trong tiểu thuyết 

vậy.  Ngài  mặc  một  cái  áo  khoát bố  to,  chỉ  một  cái như vậy. 

Mùa đông mặc cái áo đó, mùa hạ cũng mặc cái áo đó; dù lạnh 

đến thế nào, Ngài cũng một chiếc áo đó, Ngài không lạnh; dù 

nóng đến thế nào, Ngài cũng là mặc chiếc áo đó, Ngài không 

chảy mồ hôi. Cả đời Ngài không tắm rửa, đi chân không. Gió 

thổi,  ngày  nắng,  mưa  dầm,  Ngài  cũng  không  cảm  mạo,  còn 

chúng ta bị mưa ướt một chút liền bị cảm mạo. Thể năng của 

chúng ta mất hết rồi, các Ngài thì không như vậy. 

Người thổ dân Úc châu đều sống ở dãy đất sa mạc trong 

đất liền không mặc quần áo, nam nữ đều không mặc quần áo. 

Chúng ta cho rằng “họ là người dã man”, nhưng kỳ thật, họ 

nói họ là người thật, còn chúng ta đã bị những văn minh vật 

chất này làm ô nhiễm tâm thái, ô nhiễm thể năng, tâm linh. 

Tâm  của  họ  thanh  tịnh,  họ  không  có  phân  biệt,  không  có 

chấp trước, không có vọng tưởng, đời sống thật là tự tại. Mỗi 

ngày  họ  trải  qua  ngày  tháng  như  thế  nào?  Họ  đi  du  ngoạn 

khắp nơi. Họ không có nhà, cũng không có phòng ốc. Chính 

phủ Úc châu xây cho họ những phòng ốc, họ đều không ở, họ 

đem  phòng ốc  để  làm  kho  chứa lương  thực.  Họ ngủ nghỉ ở 

ngoài lộ thiên, gió thổi mưa sa cũng không hề gì, họ không bị 

bệnh. Chúng ta một ngày cũng không thể trải qua ngày tháng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

435 

như  vậy,  thể  năng  của  chúng  ta  mất  đi  rồi.  Trong  tâm  của 

chúng ta là cả một đống vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

không  thể  buông xả.  Cho nên xem  thấy họ,  bạn  nghĩ  tưởng 

lại,  đích  thực  là  có  đạo  lý.  Họ  hoàn  toàn  tùy  thuận  đại  tự 

nhiên, không tạo nghiệp. Không tạo nghiệp thì tại sao họ đến 

thế  gian  này?  Họ  đến  thế  gian  này  là  để  thọ  báo,  để  tiêu 

nghiệp, không phải tạo nghiệp, cho nên linh tánh của họ rất 

cao, có rất nhiều việc họ có thể dự biết trước. Đây là nguyên 

nhân gì? Thiền định, tâm của họ định. Định có thể đột phá rất 

nhiều không gian duy thứ khác nhau, cho nên họ đều có thể 

dự biết đối với rất nhiều sự việc. Chúng ta tin tưởng, chúng 

ta biết đây là bản năng. Tại sao chúng ta không thể dự biết, 

không thể tường tận giống như họ? Bởi vì vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước  đã  phá  hỏng  hết  đi  năng  lực  của  chúng  ta, 

cho nên  năng lực  của  chúng  ta  đã bị  mất  đi  rồi.  Hoàn  cảnh 

đời sống văn minh vật chất của chúng ta đã làm cho thể năng 

của chúng ta bị hỏng hết, không chống nổi gió thổi, mưa sa. 

Đời sống của họ, thức ăn của họ, ở dã ngoại bất cứ thứ gì họ 

cũng  đều  có  thể  ăn,  kiến  mà  họ  cũng  có  thể  ăn,  côn  trùng 

cũng  có  thể  ăn,  thứ  gì  họ  cũng  có  thể  ăn,  còn  chúng  ta  thì 

không được, nếu như chúng ta ăn những thứ này lập tức liền 

bị bệnh, liền không chịu nổi. Cho nên, chúng ta phải nên biết, 

cảnh giới của Thiền định không phải là cứu cánh viên mãn, 

thì chúng ta mới không ngừng nâng lên trên cao. 

Giáo dục của Phật Đà không gì khác là giúp chúng ta hồi 

phục linh tánh, hiện tại người thông thường gọi là “hồi phục 

bản năng của chúng ta”, hay còn gọi là “thể năng”, như vậy 

mà  thôi.  Đây  là  Phật  pháp.  Trong  Kinh  điển  Phật  nói,  linh 

tánh của chúng ta “vốn dĩ đầy đủ trí tuệ Bát Nhã”, không gì 

không biết, không gì không thể và tất cả chúng sanh đều có, 

nhưng chỉ bởi vì vọng tưởng, chấp trước mà không thể chứng 

436 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đắc. Phật nói một câu là đột phá hết. Đức năng (đức là năng 

lực), “đức tướng” (tướng là tướng hảo), năng lực, tướng hảo 

đều  là  viên  mãn  đầy  đủ,  không  kém  khuyết  chút  nào.  Cho 

nên, giáo dục của nhà Phật chỉ là giúp chúng ta hồi phục trí 

tuệ  bản  năng  của  chúng  ta  mà  thôi.  Trong  đây  có  phương 

pháp, có lý luận, y theo phương pháp lý luận này mà tu học, 

chúng ta có thể từ từ hồi phục được. 

Trong tất cả các tôn giáo, đích thực Phật pháp nói được 

rất viên mãn, nói được rất tinh tế. Kinh điển của Phật giáo rất 

nhiều.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  ở  đời,  ngày  ngày 

giảng Kinh thuyết pháp suốt 49 năm. Những người có duyên 

gặp được Phật pháp, cùng học tập với Thích Ca Mâu Ni Phật, 

không  ai  mà  không thành tựu.  Đến  khi  chúng ta  “Phát  Chư 

Tam Muội”, đột phá không gian duy thứ, rất nhiều cảnh giới 

chúng ta đều có thể thấy được, mười pháp giới y chánh trang 

nghiêm, bạn nhất định phải ghi nhớ. 

“Định  Giác  Chi”.  “Định  giác”  là  gì?  Giác  là  cảnh  giới 

trong định, cũng chính là trên Kinh Kim Cang nói:  “Tất cả 

hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh”,  cùng  cảnh  giới 

trước  mắt  chúng  ta  là  như  nhau,  đều  không  phải  chân  thật. 

Cho nên bạn có thể tiếp nhận, không thể chấp trước, thì bạn 

được thọ dụng, bạn chân thật an lạc. Nếu bạn chấp trước, bạn 

liền sanh phiền não, vậy thì bạn sai rồi. 

•  Điều thứ bảy là “Xả Giác Chi” 

Đây là điều sau cùng của Thất Giác Chi 

“Xả sở duyên cảnh giới thời, thiện năng giác liễu, thủ 

xả hư ngụy, bất sanh truy ức cố”. 

Xả  là  buông  xả,  cũng  chính  là  buông  xả  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước đối với tất cả pháp thế xuất thế gian. Ý 

nghĩa  của  câu  nói  này  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  cho  rõ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

437 

ràng, đây không phải là buông xả trên sự tướng, mà là buông 

xả ở trong tâm. Phật pháp dạy người sơ học luôn luôn cũng 

từ trên sự tướng mà dạy họ buông xả. Vì sao vậy? Vì đây là 

phàm phu, tập nhiễm quá nặng, tâm tùy cảnh chuyển, mà sự 

tướng là cảnh, nên cần phải buông bỏ. 

Phật chế định cho chúng ta giới cấm, cấm chỉ không cho 

phép  làm,  như  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà 

dâm,  không  vọng  ngữ,  không  uống  rượu,  thêm  vào  chữ 

“không”, đó chính là từ trên sự mà buông bỏ. Vì sao vậy? Vì 

tâm của bạn không làm chủ được cảnh giới, bạn sẽ bị cảnh 

giới  xoay  chuyển,  vậy  thì  phải  buông  bỏ.  Nếu  như  chính 

mình  có  công  phu  tương  đối,  chúng  ta  thông  thường  nói 

“thiền định”, bạn có định lực tương đối, bạn sẽ không bị cảnh 

giới bên ngoài xoay chuyển, thì những giới luật này sẽ không 

có. Không phải không có giới luật, mà là giới luật viên mãn 

rồi. Cảnh giới viên mãn là “lý sự vô ngại, sự sự vô ngại”. Vì 

sao  vậy?  Bạn  không  bị  cảnh  chuyển,  cảnh  không  ngại  tâm, 

tâm cũng không ngại cảnh. Đây là trình độ gì? Trên Kinh Đại 

thừa  nói  đây  là  cảnh  giới  của  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  cảnh  giới 

không chướng ngại. Đạo lý này chúng ta nhất định phải hiểu, 

sau đó bạn mới biết được phải nên học Phật thế nào, phải nên 

làm thế nào trì giới, trong tâm của chính mình liền tường tận. 

Chúng  ta  thấy  sắc,  nghe  tiếng  vẫn  khởi  tâm,  vẫn  động 

niệm,  vậy  thì  cần  phải  nghiêm  trì  giới  cấm  của  Phật,  nhất 

định  sẽ  có  chỗ  tốt  đối  với  chính  mình.  Đến  cảnh  giới  của 

Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  chân  thật  đến  được  cảnh  giới  không 

chướng  ngại,  tuyệt  đối  sẽ  không  khởi  một  ý  niệm  tổn  hại 

chúng  sanh,  cho  nên  giới  không  sát  sanh  của  họ  viên  mãn; 

chắc  chắn  sẽ  không  có  ý  niệm  chiếm  tiện  nghi  của  người 

khác, giới không trộm của họ viên mãn; quyết định sẽ không 

có ý niệm xâm phạm người khác, giới không tà dâm của họ 

438 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

viên mãn. Các Ngài ở trong cảnh giới này đích thực là không 

khởi tâm, không động niệm, hiển hiện ra là đại từ đại bi. Sự 

đại từ đại bi này tràn đầy hư không pháp giới. Đây là Pháp 

Thân  Bồ  Tát.  Chúng  ta  ngày  nay  chưa  đến  được  cảnh  giới 

này, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài vẫn khởi tâm 

động  niệm,  vậy  thì  biết  được  chính  mình  công  phu  chưa 

được, vẫn là bị tập khí trói buột, không được tự tại. Vì vậy, 

bạn  nhất  định  phải  nghiêm  trì  giới  cấm,  dần  dần  đem  công 

phu của chính mình nâng lên trên cao, vậy thì chính xác. 

Điều sau cùng của Thất Giác Chi là “Xả”. “Xả sở duyên 

cảnh  giới  thời”.  Năng  duyên  là  căn  thân  của  chúng  ta,  sở 

duyên là cảnh giới sáu trần. Người sơ học nhất định phải ở 

trên đây  mà  hạ  công  phu.  Khi xả tất  cả  cảnh giới, chúng ta 

gọi là “buông xả”. 

Buông xả từ ngay chỗ nào? Trước tiên buông xả tự tư tự 

lợi, đây chính là buông xả ngã tướng. Bên trong ngã tướng, 

nghiêm  trọng  nhất  chính  là  tự  tư  tự  lợi,  cho  nên  nhất  định 

phải đem những thứ này buông xả. Ta làm sự việc này là lợi 

ích tất cả chúng sanh, “lợi ích tất cả chúng sanh” cũng phải 

buông xả. Hoằng pháp lợi sanh là lợi ích chúng sanh, bạn có 

cần phải buông xả hay  không?  Tâm  của  bạn  là luân hồi thì 

làm  ra  là  nghiệp  luân  hồi,  nếu  như  nghiệp  luân  hồi  này  là 

nghiệp  thiện,  thì  quả  báo  ở  ba  đường  thiện,  cũng  không  ra 

khỏi sáu cõi. Buông xả mới có thể siêu việt sáu cõi luân hồi. 

Đây là phá ngã chấp, chúng ta nhất định phải hiểu được đạo 

lý  này.  Tâm  của  bạn  rất  từ  bi,  là  tâm  tốt,  “ta  phải  giúp  đỡ 

những chúng sanh khổ nạn này, phải đem Phật pháp cố gắng 

mở mang rộng lớn”. Đây là việc tốt, thế nhưng không tương 

ưng với tâm tánh. Cho nên, bạn nhất định phải tường tận, ta 

thảy  đều  phải  buông  xả.  Sự  việc  hoằng  pháp  lợi  sanh  có 

người làm hay không? Có, chư Phật Bồ Tát sẽ tái lai. Ta phải 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

439 

nhanh chóng đi làm Phật, đi làm Bồ Tát là quan trọng. Nhất 

định phải hiểu đạo lý này. Chư Phật Bồ Tát đại từ đại bi, làm 

gì  thấy  những  chúng  sanh  khổ  nạn  này  mà  không  cứu  giúp 

chứ?  Hà  tất  nhất  định  nói  là  việc  này  không  có  ta  không 

được, ta không làm thì không có người làm. Làm gì có loại 

đạo lý này? Đây là mê quá sâu. Cho nên, có rất nhiều nhân tố 

không thể buông xả ở ngay chỗ này. 

Người  chân  thật  rõ  lý,  từ  trong  thế  gian  pháp  mà  nói, 

quan trọng nhất là truyền nhân, chính là khi ta ra đi rồi, phía 

sau vẫn có người tiếp tục làm. Việc này trong Phật pháp gọi 

là “truyền thừa”, lịch đại tổ sư đời đời nối nhau. Việc này ở 

thế  gian  pháp  thì  đúng,  không  nhất  định  ta  phải  làm  đến 

cùng, có người tiếp theo làm thì được rồi. Có thể người tiếp 

nối không làm được viên mãn như ta, thế nhưng không nên 

vội vàng, chỉ cần có người tiếp tục làm, họ ở ngay trong kinh 

nghiệm sẽ hấp thu được giáo huấn, họ sẽ không ngừng tiến 

bộ, không ngừng đang tăng trưởng. Sau mười năm, hai mươi 

năm, có thể sự thành tựu của họ siêu vượt hơn chính chúng 

ta, chỉ cần họ cố gắng làm, chỉ cần không thoái tâm,  “dõng 

mãnh tinh tấn”. Điều này rất quan trọng. 

Chúng  ta đi  con  đường  này  là  con  đường hoằng pháp  lợi 

sanh, con đường giáo học, quan trọng nhất là giảng đài, ngày 

ngày phải giảng, chính mình tâm bệnh tập khí có sâu hơn cũng 

không  sợ,  chỉ  cần  bạn  giảng  mỗi  ngày.  Vì  sao  vậy?  Mỗi  lần 

giảng, bất tri bất giác là khuyên chính mình một lần. Giảng lâu 

rồi thì giả cũng biến thành chân, tâm bệnh tập khí cho dù không 

muốn đoạn nhưng nó tự nhiên liền đạm bạc. Vì sao vậy? Ngày 

ngày tiếp nhận huân tập của Phật pháp, hết lòng hết dạ khuyên 

người  khác,  đồng  thời  cũng  khuyên  chính  mình.  Người  khác 

được lợi ích không nhiều, chính mình được lợi ích thật nhiều. 

Đạo lý này nhất định phải hiểu. Nếu như không có người mời 

440 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng ta giảng thì làm sao? Chúng ta đến đâu để giảng? Không 

có người mời mình giảng, thì mỗi ngày chúng ta tự mình giảng, 

cho dù không có người nghe. Lúc trước, tôi dùng một cái máy 

ghi âm, đối trước máy ghi âm mà giảng. Máy ghi âm là thính 

chúng của tôi. Sau khi giảng xong, tôi mở máy ghi âm nghe lại. 

Tôi nghe qua một lần thật tỉ mỉ, xem có vừa ý hay không. Xin 

nói với các vị, trừ khi tôi ngồi xe, ngồi máy bay, ngồi thuyền ra, 

tôi giảng Kinh mỗi ngày không gián đoạn. Tôi chỉ cần có máy 

ghi âm nhỏ thì được rồi. Vào lúc đó máy ghi âm vẫn còn lớn, 

hiện tại thì rất gọn nhẹ. Tôi cứ như thế  mà làm, hơn 40 năm 

không gián đoạn. Nhất định phải thật làm, liều  mạng  mà làm 

thì chúng ta mới có thể thành tựu. Nếu có người mời giảng thì 

rất  tốt,  không  có  người  mời  giảng  bạn  cũng  không  giảng,  thì 

bạn không thể học thành tựu, người xưa gọi là “một ngày nóng, 

mười ngày lạnh”, vậy bạn làm sao có thể học thành tựu được? 

Hiện tại các vị hạnh phúc hơn so với thời chúng tôi. Các 

vị có thể dùng máy ghi hình nhỏ, tiện nghi. Bạn giảng, không 

chỉ bạn có thể nghe được âm thanh, mà còn có thể xem hình 

biểu cảm của bạn. Bạn đối trước máy ghi hình mà giảng. Sau 

khi giảng xong, mở ra xem, nghe qua nội dung đã giảng có 

vừa ý hay không; xem qua hình tướng của bạn có vừa ý hay 

không.  Chúng  ta  chính  mình  cảm  thấy  vừa  lòng,  đại  khái 

người  khác  cũng  thấy  gần  giống  như  vậy.  Nếu  chính  mình 

cảm thấy không vừa lòng, thì làm sao người khác vừa lòng? 

Ngày ngày phản tỉnh, ngày ngày tu sửa. Nếu như khi chính 

mình cảm thấy không vừa ý thì làm sao? Đây là ở vào thời kỳ 

sơ học nhất định có trải qua quá trình như vậy, đó là gì vậy? 

Tâm của chúng ta không tương ưng, chúng ta giảng thì giảng, 

nhưng  không  có  làm  được.  Nếu  như  những  gì  đã  giảng  mà 

chính  mình  đều  có  thể  làm  được  thì  tương  ưng.  Cho  nên, 

nguyên  nhân  không  tương  ưng  là  do  chính  mình  chưa  làm 

được,  có  miệng  mà  không  có  tâm,  lỗi  lầm  chính  ngay  chỗ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

441 

này. Tâm và miệng tương ưng thì chính mình nghe rồi sẽ vừa 

ý. Khi tâm và miệng không tương ưng, vậy thì khó. 

Trong  “Xả  Giác  Chi”,  quan  trọng  nhất  là  “thiện  năng 

giác liễu, thủ xả hư ngụy”. Câu nói này có ý gì? Chính là 

trên Kinh Kim Cang đã nói: “Phàm sở hữu tướng, giai thị 

hư vọng”. Chúng ta có thể lấy, nhưng cũng có thể xả. Thủ xả 

là  sự,  sự  sự  vô  ngại,  quan  trọng  là  không  nên  chấp  trước, 

chấp trước thì sai rồi. Thực tế là phía sau Kinh Kim Cang có 

bốn câu kệ, phải thường hay để vào trong tâm:  

Tất cả hữu vi pháp 

Như mộng huyễn bào ảnh 

Như lộ diệc như điện 

Ưng tác như thị quán 

“Tất cả hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”, đây 

chính là thủ xả hư ngụy. “Như lộ diệc như điện”, đây là nói 

tất cả pháp này không tồn tại, chính là “phàm sở hữu tướng, 

giai thị hư vọng”. Phàm phu xem thấy dường như thứ này là 

thật, nhưng đó chỉ là tướng tiếp nối. “Như lộ” là tướng tiếp 

nối  tướng;  “như  điện”  là  tướng  chân  thật,  sát  na  sanh  diệt. 

Trên Kinh Nhân Vương nói với chúng ta: “Một khảy  móng 

tay  có  60  sát  na,  một  sát  na  900  lần  sanh  diệt”.  Đây  là  nói 

chân tướng sự thật. Cho nên, bạn không nên chấp trước, chấp 

trước thì sai rồi. Chấp trước là gì? Không tương ưng với chân 

tướng,  trái  ngược  với  chân  tướng,  sai  chính  ngay  chỗ  này. 

Cái sai này chính là “mê” mà Phật pháp đã nói, chính là nói 

“vô minh”. Vô minh là bạn không hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Cho  nên  chân  thật  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  thì  tâm  này 

được đại tự tại. Đại tự tại là chân tâm. 

Tại  vì  sao  được  đại  tự  tại?  Trong  Đàn  Kinh  nói  “vốn 

không một vật” thì làm sao mà không tự tại? Có một vật thì 

442 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không tự tại, vô nhất vật thì tự tại. Vốn dĩ không một vật, cho 

dù  bạn  khởi  lên  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  như  thế 

nào, vẫn là vỗn dĩ không một vật. Bạn không nên cho rằng, 

bạn chấp trước thì thật có. Là giả thôi! Trong Duy Thức nói, 

ba tâm “biến kế sở chấp tánh”, không phải là thật, chắc chắn 

không  có  sự  thật  này.  Cho  nên  các  Pháp  Thân  Bồ  Tát  xem 

thấy rõ ràng, “tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật”. Hiện tại 

chúng sanh có phải là Phật không? Là Phật, Phật thật, không 

phải là Phật giả, nhưng chẳng qua là một vị Phật hồ đồ. Hồ 

đồ ở chỗ nào? Chính là khởi lên vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước,  vậy  thì  hồ  đồ  rồi.  Tuy  khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước, nhưng trong bổn tánh của chúng sanh vẫn là vốn 

dĩ không một vật. Cho nên, tất cả chúng sanh đích thực vốn 

dĩ thành Phật. Sự việc này là thật, không phải giả. Chúng ta 

nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Buông xả tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, dõng 

mãnh  tinh  tấn  tu  sáu  Ba  La  Mật.  Tại  vì  sao  lại  phải  dõng 

mãnh  tinh  tấn  mà  tu  sáu  Ba  La  Mật?  Vì  sáu  Ba  La  Mật  là 

tánh  đức,  tự  tánh  vốn  đủ,  vốn  sẳn  có,  không  phải  từ  bên 

ngoài đến. Giúp đỡ tất cả chúng sanh chưa giác ngộ, “người 

giác trước dạy người sau giác, người biết trước dạy người sau 

biết”, đây là thường quỹ đại đạo của tất cả chư Phật Bồ Tát. 

Trong tự nhiên, các Ngài có cách làm như vậy. 

“Bất  sanh  truy  ức  cố”.  Sau  khi  buông  xả  thì  sẽ  không 

còn lưu luyến, sẽ không còn nhớ đến. Chúng ta luôn nghĩ về 

quá khứ, nghĩ đến tương lai, đây là việc người thế gian không 

tránh khỏi. Khi Bồ Tát động niệm, thật là vạn thiện theo đó. 

Khi  không  động  niệm  là  trong  tâm  không  có  một  tạp  niệm 

nào, một niệm không sanh. Tại vì sao gọi là khi động niệm 

thì vạn thiện theo đó? Động niệm là phổ độ chúng sanh, lợi 

ích  tất  cả  chúng  sanh,  đó  chính  là  vô  lượng  vô  biên  thiện 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

443 

nghiệp thảy đều theo đó mà đến, thuần thiện vô ác. Cho nên, 

chúng  ta  phải  ở  chỗ  này  mà  học  tập.  Trong  Thập  Thiện 

Nghiệp  Đạo  Kinh  có  một  câu  rất  quan  trọng  mà  chúng  ta 

thường nhắc nhở các đồng tu, đó chính là Phật dạy Bồ Tát: 

“Ngày đêm thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, 

quán sát thiện pháp”, không có thứ nào bất thiện xen tạp. Ở 

trong  đây  nếu  như  có  chấp  trước,  nếu  như  có  nhớ  nghĩ  thì 

không thiện thì mê rồi. 

“Thiện năng giác liễu”. Giác rồi là thiện, không giác thì 

mê. Không thể nào ở ngay trong giác mà có bất giác, không 

thể nào giác chính là mê, không thể nào giác và mê cùng ở 

ngay trong đó. Cho nên nhất định phải thiện giác, tường tận 

thủ xả hư ngụy. Do đây có thể biết, đến lúc nào thì thủ, đến 

lúc nào thì xả. Thủ - Xả đều là lợi ích chúng sanh, thủ - xả 

đều  là  làm  tấm  gương  tốt  cho  chúng  sanh,  giúp  đỡ  chúng 

sanh giác ngộ. Thủ có thể giúp cho chúng sanh giác ngộ thì 

chúng ta liền thủ; xả có thể giúp cho chúng sanh giác ngộ thì 

chúng  ta  liền  xả,  linh  động  hoạt  bát,  không  phải  vì  chính 

mình, mà là vì chúng sanh. Chúng ta phải hiểu được đạo lý 

này, vậy mới gọi là “thiện năng giác liễu”. 

Người chân thật giác ngộ mới hiểu được, họ làm được rất 

là  tự  nhiên,  không  có  pháp  nào  mà  không  là  lợi  ích  chúng 

sanh. Đạo lý này phải hiểu, phải học. 

“Giác  chi  trang  nghiêm  cố,  thiện  năng  giác  ngộ  nhất 

thiết chư pháp”, đây là một câu tổng kết. 




*********** 

 



444 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN 

VµO TRONG B¸T CH¸NH §¹O 

Kinh văn: “Chánh đạo trang nghiêm cố, đắc chánh trí 

tuệ, thường kiến tại tiền”. 

Trong ba mươi bảy phẩm trợ đạo, đến “Bát Chánh Đạo” 

là  viên  mãn,  đây  là  môn  cuối  cùng.  Tổng  cương  của  Bát 

Chánh Đạo là “Đắc Chân Trí Tuệ”. Tám điều này là chánh 

kiến, chánh tư duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh tinh tấn, 

chánh  định,  chánh  niệm,  chánh  mạng.  Chúng  tôi  xin  giới 

thiệu đơn giản từng điều một. 

Tám điều này đều gọi là “chánh”. Tiêu chuẩn của chánh 

rốt cuộc ở đâu vậy? Đây là điều chúng ta nhất định phải hiểu 

cho rõ ràng. Ở trong Phật pháp có một tiêu chuẩn vĩnh hằng, 

bất biến, đó chính là “tự tánh”, chánh trí tuệ hiện tiền. Đích 

thực chánh trí tuệ hiện tiền là người nào vậy? Là Pháp thân 

Bồ Tát, minh tâm kiến tánh, hoàn toàn dùng chân tâm. Chân 

tâm chính là chánh, vọng tâm chính là tà. Trong mười pháp 

giới, pháp giới bốn thánh cũng chưa kiến tánh, họ vẫn dùng 

vọng  tâm,  nhưng  vọng  tâm  của  họ  là  lấy  chánh  làm  tiêu 

chuẩn.  Cho  nên,  Phật  nói  pháp  giới  bốn  thánh  là  “Chánh 

Giác”.  Tại  sao  họ  có  thể  đạt  được  chánh  vậy?  Rõ  ràng  dễ 

thấy, đó là họ có thể tùy thuận thánh giáo, có thể từ bỏ thành 

kiến  của  mình,  cũng  chính  là  nói,  khởi  tâm  động  niệm,  lời 

nói việc làm đều lấy Kinh giáo làm tiêu chuẩn. Tuy chưa có 

kiến  tánh,  nhưng  tri  kiến  của  họ  cũng  chánh,  họ  tùy  thuận 

theo lời giáo huấn của Phật Đà. 

Kinh luận của Phật Đà là hoàn toàn lưu xuất ra từ trong 

tự  tánh,  tuyệt  đối  không  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước;  tuyệt  đối  không  có  nói  “tôi  muốn  nghĩ  thế  này,  tôi 

muốn  nói  thế  kia”,  nhất  định  không  có.  Không  những  bốn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

445 

tướng không có, mà bốn kiến cũng không, đây là một dạng 

lưu xuất tự nhiên. Lưu xuất ra như thế nào vậy? Chúng sanh 

có  cảm,  Phật  liền  có  ứng,  đây  là  lưu  xuất  ra  từ  trong  cảm 

ứng.  Nếu  như  chúng  sanh  không  có  cảm  thì  cảnh  giới  của 

Phật  là  thanh  tịnh  tịch  diệt.  Trong  Kinh  Nhân  Vương  nói: 

“Trụ tịch diệt nhẫn”, các Ngài trụ ở cảnh giới này, thật sự là 

một  niệm  không  sanh.  “Một  niệm  không  sanh”  này  không 

phải nhất thời, mà là vĩnh hằng; một niệm không sanh là vĩnh 

viễn một niệm không sanh. Có cảm mới có ứng, cảm ứng đạo 

giao  với  tất  cả  chúng  sanh.  Trên  quả  địa  Như  Lai  như  vậy, 

Pháp Thân Đại Sĩ cũng là như vậy. Pháp Thân Đại Sĩ chứng 

được không viên mãn, còn trên quả địa Như Lai đã viên mãn 

rồi. Tương ưng với cái này là chánh. 

Chúng  ta  ngày  nay  có  thể  học  đến  quả  vị  Quán  Hạnh, 

chánh tri chánh kiến, giống như điều mà Đại Sư Thiên Thai 

đã  nói  thì  công  phu  liền  đắc  lực.  Công  phu  như  vậy  mà  tu 

học  pháp  môn  khác  (tức  là  pháp  môn  thông  thường)  thì 

không thể ra khỏi tam giới. Phải tu đến quả vị Tương Tự mới 

có  thể  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi,  còn  quả  vị  Quán  Hạnh 

không  thể  ra  khỏi.  Quả  báo  của  Quán  Hạnh  phần  lớn  là 

hưởng  phước  trời,  phước  báo  nhân  thiên,  chắc  chắn  không 

đọa ba đường ác. Nếu tu đến quả vị Phần Chứng thì mới là 

thật, mới có thể thoát khỏi mười pháp giới, cho nên vô cùng 

không  dễ  dàng.  Nhưng  ở  Tịnh  Độ,  cầu  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc chỉ cần có công phu Quán Hạnh là đủ rồi. 

Đây  chính là trong Kinh  luận,  chư  Phật Bồ  Tát thường hay 

tán thán Tịnh Độ là “đạo dễ hành” (đạo dễ hành là so sánh 

với những pháp môn khác thì Tịnh Độ dễ dàng hơn). Những 

pháp môn khác, Quán Hạnh nhất định không thể ra khỏi tam 

giới. Cầu sanh Tịnh Độ, Quán Hạnh chắc chắn có thể vãng 

sanh. Quả vị Quán Hạnh vãng sanh thì về Phàm Thánh Đồng 

Cư Độ; quả vị Tương Tự vãng sanh thì về Phương Tiện Hữu 

446 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Dư Độ, còn Phần Chứng vị vãng sanh thì về Thực Báo Trang 

Nghiêm  Độ.  Tóm  lại,  chúng  ta  phải  biết  đạo  lý  này,  nếu 

người  khác  hỏi,  chúng  ta  có  thể  nói  ra  được.  Tịnh  Độ  thù 

thắng  là  thù  thắng  ở  chỗ  này,  công  phu  Quán  hạnh  là  công 

phu đắc lực rồi. Chúng ta ngày nay tu hành, nếu như không 

thể xả bỏ thành kiến của mình, không thể xả bỏ vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  của  mình  thì  công  phu  sẽ  không  đắc 

lực, tinh tấn như thế nào cũng đều vô ích. 

•  Điều thứ nhất là “Chánh Kiến” 

Trong  Bát  Chánh  Đạo,  điều  đầu  tiên  là  “Chánh  Kiến”. 

Kiến là gì vậy?  Chúng  ta  ngày  nay  gọi  là  “kiến giải”,  cũng 

chính là nói cách nhìn của bạn đối với vũ trụ nhân sinh, cách 

nhìn của bạn như thế nào đối với tất cả người, tất cả việc, tất 


cả vật. Bạn thấy dù chính xác nhưng vẫn cứ sai lầm. Trong 

“Giáo  Thừa  Pháp  Số”  giải  thích với  chúng  ta:  “Thấy  rõ  Tứ 

Đế thì không có sai lầm”. Câu nói này cũng tương đối chính 

xác. Trong câu nói này bao gồm toàn bộ Phật pháp. Tứ Đế, 

chúng ta biết là thông Đại - Tiểu thừa, thông pháp thế xuất 

thế gian. Đại Sư Trí Giả của tông Thiên Thai giảng Tứ Đế là 

dùng Tàng, Thông, Biệt, Viên để giảng. Tứ Đế Tàng giáo, Tứ 

Đế Thông giáo, Tứ Đế Biệt giáo, Tứ Đế Viên giáo, đó là bao 

gồm toàn bộ Phật pháp rồi. Chúng ta giảng Tứ Đế không thể 

chỉ nói Tứ Đế là pháp Tiểu thừa, vậy là bạn đã đem bốn loại 

Tứ Đế này chỉ giới hạn trong Tứ Đế của Tàng giáo, phạm vi 

này quá nhỏ rồi. Trên thực tế, mỗi một điều trong 37 phẩm 

trợ đạo đều thông tất cả pháp, đều có cách giảng của Tàng, 

Thông, Biệt, Viên. Bất kể cách giảng như thế nào, trong Tứ 

Đế thì “khổ”, “tập” là nói nhân quả thế gian; “diệt”, “đạo” là 

nói nhân quả xuất thế gian. 

Nói tóm lại, pháp thế xuất thế gian đều là định luật nhân 

quả.  Bạn  có  thể  nhìn  thấy  chỗ  này  thì  kiến  giải  của  bạn  sẽ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

447 

chính xác. Câu nói này chúng ta tổng kết một chút, đây nghĩa 

là gì? “Tin sâu nhân quả”. Điều đầu tiên là tin sâu nhân quả. 

Hiện nay thế gian này tại sao loạn như vậy? Tại sao có nhiều 

người dám làm càn làm bậy như vậy? Vì họ không tin nhân 

quả, cho nên họ mới dám làm. Nhân quả không phải “tin thì 

có, không tin thì không có”. Nhân quả là chân lý, bất kể bạn 

tin hay không tin. Bạn tin, nó có; bạn không tin thì nó vẫn có. 

Toàn bộ Phật pháp cũng không thể rời khỏi nhân quả. Trong 

Kinh  Hoa  Nghiêm,  đại  đức  xưa  phân  chia  giáo,  Ngũ  chu 

nhân quả. Cái mà “Hoa Nghiêm” nói là gì vậy? Là Ngũ chu 

nhân quả. Cái mà “Pháp Hoa” nói là gì? Nhân quả nhất thừa. 

Pháp Hoa là vua trong các Kinh. Tất cả pháp mà Phật Thích 

Ca Mâu Ni nói trong 49 năm chỉ là nói rõ nhân quả thế xuất 

thế gian mà thôi. Cho nên, bạn hãy xem từ điều thứ nhất, bạn 

có thể tin sâu nhân quả thì kiến giải của bạn là chính xác. 

Trong  pháp  Đại  thừa  vẫn  không  thể  lìa  khỏi  nhân  quả, 

như trong Kinh Kim Cang nói: “Tất cả pháp hữu vi, nhưng 

mộng huyễn bèo bọt”. Những pháp nào là pháp hữu vi vậy? 

Trong “Bách Pháp Minh Môn Luận”, quí vị vừa mở ra liền 

biết,  Bách  Pháp  phân  thành  hai  loại  lớn  là  pháp  hữu  vi  và 

pháp vô vi. Trong pháp hữu vi lại phân thành bốn loại là tâm 

pháp,  tâm  sở  pháp,  sắc  pháp  và  tâm  bất  tương  ưng  hành 

pháp. Bốn loại lớn này đều gọi là pháp hữu vi. “Pháp hữu vi” 

là  gì  vậy?    Là  mộng  huyễn  bèo  bọt,  không phải  thật  sự  có, 

cho  nên  nhà  Phật  mới  nói  là  “diệu  hữu”,  “huyễn  có”,  “giả 

có”.  Nó  là  có,  bạn  không  thể  nói  “nó  không  có”;  bạn  cũng 

không thể nói “nó có”. Tại sao vậy? “Ngay nơi thể là không, 

hoàn toàn không thể được”. “Tướng có, tánh không. Sự có, lý 

không”,  bạn  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật  này,  bạn  thật  sự 

minh bạch rồi thì đối với tất cả pháp hữu vi bạn cũng không 

còn chấp trước nữa, cũng không còn đem nó để ở trong tâm 

448 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nữa, bạn đã được giải thoát, bạn đã được tự tại. Không những 

là  phàm  phu  lục  đạo,  mà  ngay  cả  Tứ  Thánh  của  thập  pháp 

giới cũng không ngoại lệ, đều là phân biệt, chấp trước pháp 

hữu vi là thật. Chúng sanh lục đạo chấp trước, cho nên mới 

tạo nên hiện tượng luân hồi. Pháp giới Tứ Thánh tuy không 

chấp trước nhưng họ còn phân biệt. Bồ Tát Nhất Chân Pháp 

Giới  thì  phân  biệt  cũng  xả  hết  rồi,  quả  thật  những  điều  mà 

trong Kinh Kim Cang nói họ thật sự làm được rồi, đã thoát 

khỏi thập pháp giới. 

Người Trung Quốc ưa thích đọc Kinh Kim Cang không 

phải  là  không  có đạo  lý.  Kinh  Kim  Cang  ở  Trung  Quốc  có 

thể nói là thông tông, thông giáo. Bất kể học pháp môn nào, 

học tông phái nào, không có ai không đọc Kinh Kim Cang. 

Căn  cứ  theo  Kinh  Kim  Cang  để  tu  học,  bất  kể  bạn  tu  học 

pháp môn nào, sự giúp đỡ mà bạn có được là quá lớn. Người 

niệm Phật nếu được Bát Nhã của Kinh Kim Cang quán chiếu, 

thì công phu niệm Phật này chúng ta gọi là “Lý Niệm”, bạn 

được “Lý Nhất Tâm Bất Loạn”, sinh về Thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc  là  Thực  Báo  Trang  Nghiêm  Độ.  Thật  sự  sáng  tỏ 

chân tướng vũ trụ nhân sinh, quả thật là có thể khế nhập cảnh 

giới Hoa Nghiêm. Cảnh giới Hoa Nghiêm là gì vậy? Là pháp 

giới vô chướng ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Cho nên, 

trong Kinh Hoa Nghiêm, bạn xem thấy những vị Bồ Tát đó 

rất sinh động (nói thấy “những Bồ Tát” chính là thấy những 

người tu hành), thật sự được đại tự do, đại giải thoát, đại tự 

tại.  Họ  tự  do,  tự  tại  ở  chỗ  nào  vậy?  Ở  trên  sự  tướng,  họ 

không  có  khác  gì  với  phàm  phu  chúng  ta,  hòa  quang  đồng 

trần,  nhưng  trong  tâm  địa  không  nhiễm  mảy  bụi.  Đây  là  tự 

tại.  Từ đó cho thấy,  phiền phức của phàm  phu xuất  phát  từ 

phân biệt, chấp trước. Không có vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, bạn sẽ được đại tự tại. Cho nên tu học Phật pháp, từ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

449 

đầu  đến  cuối  là  phá  phân  biệt,  chấp  trước  mà  thôi.  Bạn  chỉ 

cần có phân biệt, chấp trước thì đây không phải là pháp giác 

(Phật pháp gọi là pháp giác), bạn chưa có giác. Sau khi giác 

rồi là liễu giải chân tướng sự thật. Chân tướng sự thật là bạn 

có  thể  thọ  dụng,  nhưng  bạn  không  được  phép  chiếm  hữu. 

Bạn nói, bạn muốn có được nó, vậy là sai rồi! Không thể có 

được, đó là một quan niệm vô cùng sai lầm. 

Chữ  “Đắc”  này  trong  “Bách  Pháp”  thuộc  về  “bất  tương 

ưng  hành  pháp”.  Bất  tương  ưng  hành  pháp,  dùng  cách  nói 

hiện nay để nói, chính là thuần túy thuộc về “khái niệm trừu 

tượng”, không  có  sự  thật.  Tất  cả pháp  đều  không thể được, 

Phật  cũng  không  thể  được.  Tại  sao  nói  chữ  “Phật”  vậy? 

“Phật” là nói với chúng sanh. Thật sự khế nhập cảnh giới rồi 

thì không Phật, không  chúng  sanh.  Đây  là  sự  thật.  Phật  với 

chúng  sanh  đều  là  giả  danh,  “Danh  khả  danh,  phi  thường 

danh”, “Đạo khả đạo, phi thường đạo”, không phải thật. Phật 

dùng những giả danh này, mục đích của Ngài là giúp chúng 

ta  ngộ  nhập,  giúp  chúng  ta  giác  ngộ.  Tại  sao  có  rất  nhiều 

người học Phật mà không giác ngộ vậy? Chấp trước cái giả 

danh này, vậy là sai rồi. Bồ Tát Mã Minh ở trong “Khởi Tín 

Luận” giảng rất hay. Bạn làm sao mới có thể nhập cảnh giới 

Phật vậy? Bạn mỗi ngày nghe Phật giảng Kinh thuyết pháp 

phải  “lìa  tướng  ngôn  thuyết”,  nhất  định  không  được  phân 

biệt,  chấp  trước  ngôn  từ  của  Phật.  Hiện  nay  ngôn  từ  biến 

thành văn tự, văn tự là ký hiệu của ngôn từ, cho nên không 

nên chấp trước tướng văn tự. Bạn chấp trước là sai rồi, nó là 

công cụ, không phải là  mục đích. Phải “lìa tướng danh tự”. 

Tướng danh tự chính là tất cả mọi danh từ thuật ngữ. Ta phải 

hiểu được ý nghĩa của nó, nhưng không được phân biệt chấp 

trước.  Còn  “lìa  tướng  tâm  duyên”  là  không  được  tưởng. 

Không được tưởng “lời nói này của Phật nghĩa là gì?”, “cái 

450 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đó là nghĩa gì?”. Bạn vừa nghĩ liền sai, vừa nghĩ liền rơi vào 

trong  ý  thức  rồi.  Có  thể  dùng  phương  pháp  này  để  nghe 

Kinh, nghe pháp, thì người này mới có thể nhập Phật tri kiến. 

Trong Kinh Pháp Hoa nói “khai thị ngộ nhập”, nhập Phật tri 

kiến thì bạn mới có thể thành tựu. Đây là Phật pháp Đại thừa. 

Phật pháp Tiểu thừa là nói đối với các bạn nhỏ chưa có 

trí tuệ, chưa có năng lực này. Dạy họ như thế nào vậy? Dạy 

họ phân biệt, chấp trước, dạy họ chấp trước thiện pháp, xả bỏ 

bất  thiện.  Mục  đích  là  giúp  họ  không  đọa  ba  đường  ác.  Có 

thể ra khỏi lục đạo không? Không thể ra khỏi lục đạo, vì là 

tiểu  căn,  tâm  lượng  nhỏ,  không  thể  thoát  khỏi  lục  đạo  luân 

hồi,  Phật  giúp  họ  không  đọa  ba  đường  ác.  Người  căn  tánh 

bậc trung thì Phật giúp họ thoát khỏi lục đạo luân hồi, nâng 

họ  lên  đến  pháp  giới  tứ  thánh.  Người  thượng  căn  thì  Phật 

nhất  định  giúp  họ  xả  bỏ  phân  biệt  chấp  trước,  nâng  họ  lên 

đến Nhất Chân Pháp Giới. Đây là Kinh Phật thường hay nói 

ba  căn  thượng,  trung,  hạ.  Tiêu  chuẩn  chứng  không  giống 

nhau, ba căn thượng, trung, hạ này đều là chánh kiến. Quí vị 

phải nhớ kỹ, chánh kiến của thượng căn là hoàn toàn tương 

ưng với tự tánh. Căn tánh trung hạ thì tùy thuận thánh giáo. 

Đây là chánh tri, họ chưa có cách gì thể hội được tâm tánh. 

Cho  nên,  tâm  lượng  nhất  định  phải  mở  ra  thì  tiến  độ  của 

chúng ta sẽ nhanh ngay. 

Đây  là  kiến  giải  chính  xác.  Quí  vị  phải  biết,  chúng  ta 

không phải người thượng căn, mà chúng ta là người trung, hạ 

căn.  Cho  nên,  chánh  tri  chánh  kiến  của  chúng  ta  nhất  định 

phải tùy thuận thánh giáo. Thánh giáo thì nhiều vô số kể, một 

bộ “Đại Tạng Kinh” này đều là thánh giáo, giống như nước 

biển vậy, chúng ta chỉ cần lấy một gáo uống là đủ rồi, không 

cần phải uống hết tất cả nước biển, vậy thì không tiêu. Lấy 

một gáo uống, tức là ở trong tất cả Kinh luận chúng ta tuyển 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

451 

chọn một loại, dựa theo một loại này tu hành là có thể chứng 

quả. Tại sao vậy? “Một tức tất cả, tất cả tức một”, nhất định 

là bình đẳng, nhất định là viên mãn, “một” là viên mãn. Hiểu 

được đạo lý này là tốt. 

Chúng  ta ngày  nay  nương vào  Kinh  Vô Lượng  Thọ,  do 

đó  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nhất  định  phải  thuộc.  Những  điều 

trong  Kinh  dạy  chúng  ta  làm,  chúng  ta  hãy  cố  gắng  nỗ  lực 

học  tập;  dạy  chúng  ta  không  được  làm,  chúng  ta  nhất  định 

không được phép vi phạm; tùy thuận thánh giáo. Đây chính 

là chánh kiến. 

•  Điều thứ hai là “Chánh Tư Duy” 

Chánh tư duy tức là tư tưởng đúng đắn. Ở phần trước bản 

Kinh Thế Tôn dạy chúng ta: “Ngày đêm thường niệm thiện 

pháp, tư duy thiện pháp, quan sát thiện pháp”. “Tư duy” vô 

cùng  quan  trọng.  Phàm  phu  lục  đạo  ý  nghĩ  mãi  mãi  không 

dứt,  ý nghĩ  không  dứt,  ý  nghĩ  cũng  không  trụ.  “Không  trụ” 

chính là sát-na sinh diệt, niệm trước diệt, niệm sau liền sinh. 

Mọi ý nghĩ đều là thuộc về vọng niệm. Tư duy như thế nào 

mới được xem là “Chánh Tư Duy”? Trong Phật pháp có một 

nguyên tắc, trong chân tâm bản tánh không có tư duy, không 

có ý nghĩ. Phật ở trong Kinh Đại thừa thường nói: “Chân tâm 

lìa niệm”, hay nói cách khác, chỉ cần có ý nghĩ tồn tại thì ý 

niệm này đều là vọng niệm. 

Chúng  ta  muốn  hỏi,  chúng  ta  hằng  ngày  nghĩ  A  Di  Đà 

Phật, niệm A Di Đà Phật, có phải là vọng niệm không? Nói 

thật  ra,  vẫn  là  vọng  niệm,  nhưng  vọng  niệm  này  là  gần  kề 

chân thật nhất. Phải nhớ kỹ, nó vẫn là vọng niệm, chẳng qua 

là vọng niệm này gần kề chân thật. Chúng ta dùng vọng niệm 

này để đoạn tất cả vọng niệm. Phương pháp này hay, đây gọi 

là phương tiện thiện xảo. Sau khi đến thế giới Cực Lạc rồi thì 

452 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

câu “A Di Đà Phật” này phải buông bỏ. Cho nên, trong bốn 

loại  niệm  Phật  thì  “Trì  Danh  Niệm  Phật”  là  tiện  lợi  nhất. 

Quán tưởng  “Thập  Lục  Quán  Kinh” rất  khó  mà  quán thành 

được.  Mở  mắt  ra,  nhắm  mắt  lại,  cái  tướng  này  đều  ở  trước 

mắt. Đến Thế giới Cực Lạc vẫn phải đem cái tướng này trừ 

sạch.  Tại  sao  vậy?  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng”. 

Quán thành công không dễ dàng, trừ hết cũng rất khó, không 

dính tướng, phải trừ hết cái tướng này và trừ hết cái giả danh 

này.  Chúng  ta  liền  có  thể  tưởng  tượng  được,  không  chấp 

trước giả danh thì dễ, đem giả danh xả hết thì dễ, nhưng xả 

hết tướng vọng thì khó. Đây là nói rõ điểm hay của trì danh 

là ở chỗ nào. Thành phần chúng ta chấp trước về danh hiệu 

thì  nhẹ  hơn  rất  nhiều  so  với  chấp  trước  về  hình  tướng.  Vì 

vậy, người ta thường thường không thích cái tên này thì đổi 

cái tên khác, bỏ cái tên đó rất dễ dàng, nhưng tướng thì khó, 

chúng  ta  nói  ấn  tượng  sâu  sắc.  Cho  nên,  tư  duy  phải  chính 

xác. Ở trước mắt chúng ta, cái “chánh” này chúng ta không 

nên nâng mức độ lên quá cao, vì quá cao là bàn huyền thuyết 

diệu rồi, không thể đạt được lợi ích chân thật cho việc tu trì 

hiện thực của chúng ta. 

Hôm nay, chúng tôi giảng Bát Chánh Đạo là muốn đem 

Bát  Chánh  Đạo  ứng  dụng  vào  trong  thập  thiện  nghiệp  đạo. 

Từ  đó  cho  thấy,  chúng  ta  thường  hay  tư  duy  thập  thiện 

nghiệp  chính  là  chánh  tư  duy.  Cái  này  rất  quan  trọng. 

Thường xuyên nghĩ đến điều Phật ở trong Kinh dạy chúng ta, 

“Ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp”  chính  là  pháp  thập 

thiện;  “Tư  duy  thập  thiện,  quan  sát  thập  thiện”,  ở  mọi  lúc, 

mọi nơi, niệm niệm không lìa thập thiện, thì chúng ta đã biến 

thành  người  thiện  rồi.  Người  thiện  niệm  A  Di  Đà  Phật  thì 

chắc chắn vãng sanh. Thế giới Tây Phương Cực Lạc các bậc 

thượng thiện đều hội tụ về một chỗ. Chúng ta giữ tâm thiện, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

453 

tư tưởng thiện, ngôn hạnh thiện thì đâu có lý nào không vãng 

sanh?  Vãng  sanh,  nói  thật  ra,  chỉ  cần  phát  nguyện,  con 

nguyện  sanh  về  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  niệm  Phật 

một  niệm,  mười  niệm  là  có thể vãng sanh; không  cần niệm 

một  ngày  mười  vạn  tiếng,  hai  mươi  vạn  tiếng,  không  cần 

thiết như vậy. Bạn muốn niệm nhiều cũng chẳng sao cả, bạn 

niệm  ít  cũng  không  sao  cả,  chắc  chắn  vãng  sanh.  Tại  sao 

vậy? Vì bạn là người thiện. 

Từ  “thiện”  thăng  cấp  đến  “tịnh”,  tịnh  niệm  tương  tục, 

phẩm vị của bạn đã cao rồi. Tâm thiện vãng sanh đến Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ. Tịnh niệm vãng sanh đến Phương Tiện 

Hữu  Dư  Độ  với  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ.  Nhưng  quí  vị 

phải  biết,  gốc  của  tịnh  niệm  là  thiện  niệm.  Tâm  nếu  là  bất 

thiện thì làm sao thanh tịnh được? Đây là điều không thể. Cho 

nên nhất định phải đoạn ác tu thiện, đạo lý này rất quan trọng. 

Cách đoạn ác tu thiện như thế nào? Từng giây từng phút 

phải  soi  lại  mình.  Nếu  như  từng  giây  từng  phút  không  thể 

làm được, thì ít nhất là mỗi tối phải soi lại một lần. Buổi tối 

công việc đều buông xả rồi, trước khi đi ngủ, nghĩ kỹ lại một 

chút, ngày hôm nay đối với người, với việc, với vật, chúng ta 

khởi tâm động niệm, lời nói việc làm, dùng thập thiện nghiệp 

làm tiêu chuẩn, xem ta có lỗi lầm gì không? Có lỗi thì phải 

sửa.  Cho  nên,  cuối  thời  nhà  Minh  đầu  thời  nhà  Thanh,  đại 

đức ở trong cửa Phật, bất kể là xuất gia hay tại gia, họ đều 

dùng bảng công tội để phản tỉnh. Đây là việc tốt, các bạn đã 

xem  tiên  sinh  Liễu  Phàm,  Viên  Liễu  Phàm  là  người  ở  vào 

thời cuối năm triều Minh. 

Người  xuất  gia  dùng  bảng  công  tội,  Đại  Sư  Liên  Trì  là 

người đại biểu. Đại Sư Liên Trì có viết một quyển sách nhỏ 

tên là “Tự Tri Lục”, trên thực tế chính là bảng công tội, ngày 

hôm nay ta đã làm những việc thiện nào, từng điều từng điều 

454 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ghi  ra;  ta làm  những  việc ác  nào,  cũng  từng điều  từng  điều 

ghi  ra,  so  sánh  xem  việc  thiện  của  ta  nhiều  hay  là  việc  ác 

nhiều? Công đức của việc thiện lớn hay là nghiệp ác của việc 

ác lớn? Làm cuộc so sánh. Phương pháp này vô cùng có hiệu 

quả đối với người trung và hạ căn. 

Vào  thời  cận  đại,  bởi  do  Lão  pháp  sư  Ấn  Quang  đề 

xướng  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”, tiên  sinh Liễu  Phàm làm thế 

nào thay đổi được vận mệnh của mình, mọi người ấn tượng 

đều rất sâu. Vận mệnh là thuộc về quả báo. Vận mệnh từ đâu 

mà có vậy? Từ nghiệp thiện - ác mà có. Cho nên cải tạo vận 

mệnh không có gì khác, chính là đoạn ác, tu thiện, làm nhiều 

việc tốt. Tiêu chuẩn của việc tốt chúng ta phải biết, phàm 

là việc lợi ích người khác, lợi ích xã hội thì đây là việc tốt; 

phàm là việc lợi ích cho bản thân mà bất lợi đối với người 

khác, bất lợi đối với xã hội thì đây là việc ác. Có một số 

người, đặc biệt là người sơ học không biết đạo lý này. 

Xã  hội  có  quan  niệm  sai  lầm  phổ  biến,  họ  nói:  “Người 

không  vì  mình  thì  trời  tru  đất  diệt”.  Họ  nói,  có  người  nào 

không vì mình đâu? Vì mình có gì là lỗi lầm chứ? Có gì sai 

lầm? Phật thì không nói như vậy, Phật nhất định không cho 

phép đệ tử vì bản thân. Tại sao vậy? Chỉ cần có ý nghĩ vì bản 

thân thì liền tăng trưởng chấp ngã, đạo lý là ở chỗ này. Quả 

báo của tăng trưởng chấp ngã chính là lục đạo luân hồi. 

Lục đạo luân hồi làm sao mà có vậy? Thực ra mà nói, lục 

đạo luân hồi vốn dĩ không có. Lục đạo luân hồi là do “chấp 

ngã” biến hiện ra. Cho nên, niệm niệm còn vì ngã thì bạn niệm 

niệm  đang  tăng  trưởng  chấp  ngã,  bạn  vĩnh  viễn  không  thể 

thoát khỏi lục đạo luân hồi. Phật dạy chúng ta phải phá chấp 

ngã,  vậy  chúng  ta  mới  hiểu  ra,  phá  chấp  ngã  chính  là  thoát 

khỏi lục đạo luân hồi, thoát khỏi tam giới. Phá chấp pháp thì 

bạn liền thoát khỏi thập pháp giới. Như  vậy chúng ta có thể 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

455 

thấy, “chấp trước” là sự việc rất nghiêm trọng, tuyệt đối không 

được chấp trước. Chấp trước là thiệt thòi chính mình, không 

liên  quan  với  người  khác,  do  đó  nhất  định  phải  phá  chấp 

trước. Đây đều là vấn đề thuộc về phương diện tư tưởng. 

Cổ nhân Trung Quốc tạo chữ rất có ý nghĩa, thật sự khiến 

bạn nhìn thấy cái ý hiệu này, bạn liền khai trí tuệ. “Tư” là ở 

trong tâm có phân biệt, bạn thấy hình dạng của ký hiệu này, 

phía trên chữ  “Tâm” có vẽ rất nhiều ô, như  một đám ruộng, 

ruộng  tức  là  ô,  đó  chính  là  phân  biệt  (ở  trong  tâm  vốn  dĩ 

không có cái thứ này).  “Tưởng” là bạn đã dính tướng, trong 

tâm đã dính tướng rồi. Tưởng là chấp trước, tư là phân biệt. 

Hai chữ  “Tư  Tưởng” này không phải là chữ hay, trong Phật 

pháp  gọi  là  “phân  biệt,  chấp  trước”.  Phân  biệt,  chấp  trước 

không  còn  nữa  thì  còn  lại  là  chân  tâm,  vậy  mới  tốt,  vấn  đề 

được  giải  quyết  rồi.  Cho  nên,  chúng  ta  làm  sao  đem  chấp 

trước cái “tướng” này bỏ đi, đem phân biệt cái “tư” này bỏ đi, 

ở trong tất cả cảnh giới người, sự, vật chúng ta không có phân 

biệt,  không  có  chấp  trước  thì  cảnh  giới  tướng  này  là  bình 

đẳng. Chúng ta nói cảnh giới này là thiện, cảnh giới kia là ác, 

cảnh giới này tốt, cảnh giới kia xấu, toàn là ở trong phân biệt, 

chấp trước biến hiện ra. Lìa khỏi phân biệt, chấp trước thì tất 

cả pháp là bình đẳng. Bình đẳng chân pháp giới gọi là “Nhất 

Chân Pháp Giới”. Từ đó có thể biết, thập pháp giới là từ trong 

tư tưởng biến hiện ra. Phật ở trong Đại Kinh thường nói: “Tất 

cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Tam đồ, lục đạo là được sinh ra 

từ trong tâm tưởng, bạn trách ai được? Tự làm tự chịu. 

Phật pháp nói đến cương lĩnh là nói “giải thoát”. “Giải” 

chính là nói đối với phân biệt chấp trước, bạn đem phân biệt 

chấp trước mở ra rồi. “Thoát” là nói từ trên quả báo, bạn liền 

thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi,  liền  thoát  khỏi  thập  pháp  giới. 

Nếu như bạn không thể đem phân biệt, chấp trước mở ra, thì 

456 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

lục đạo luân hồi sẽ không có cách gì thoát khỏi. Phương pháp 

mà chúng ta ngày nay dùng có thể nói là vô cùng thiện xảo. 

Chúng ta muốn lìa phân biệt, chấp trước, nói thì rất dễ dàng, 

nhưng thật sự làm được là điều không phải dễ. Cho nên, Phật 

dạy chúng ta tư duy thập thiện, tùy thuận lời giáo huấn của 

Phật  Đà.  Tư  duy  thập  thiện,  giữ  tâm  thiện,  tư  tưởng  thiện, 

hành vi thiện. Những điều phía sau gồm “chánh ngữ”, “chánh 

nghiệp”, “chánh tinh tấn” đều là hành vi. Chúng ta có thể duy 

trì  cảnh  giới  này,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  đây  là  con 

đường  duy  nhất  được  thành  tựu  chân  thật  ở  thời  kỳ  Mạt 

Pháp.  Con  đường  này,  dùng  cách  nói  hiện  nay  để  nói,  là 

thuộc về giáo dục tư tưởng, trong Phật pháp chúng ta thông 

thường nói là “chánh tri, chánh kiến”. Chánh tư duy là chánh 

tri;  cách  nhìn  chính xác  là  chánh kiến.  Chúng  ta  có thể giữ 

vững cái cán này, đây là căn bản tu hành. 

Đại  đức xưa thường nói  “tu  từ  căn bản”. Tu  từ  căn bản 

chính là tu từ tâm địa. Nói thật ra, tâm địa chính là từ khởi 

tâm động niệm,  mà  khởi tâm động niệm  thật sự chính là tư 

duy.  Khởi  tâm  động  niệm  tùy  thuận  theo  lời  giáo  huấn  của 

Kinh điển chính là chánh tư duy hiện nay của chúng ta. Đạo 

lý này nhất định phải biết, hơn nữa, nhất định phải tha thiết 

mà làm. 

Chúng ta đề xướng đọc Kinh. Đọc Kinh là phương pháp 

tốt  nhất  tu  chánh  tư  duy  của  chúng  ta,  đặc  biệt  là  đối  với 

người căn tánh trung hạ, nên bắt tay từ đọc tụng, thọ trì. Sau 

khi  đọc  rồi  phải  hiểu  rõ  ý  nghĩa  ở  trong  Kinh.  Không  có 

người giảng không sao cả, người xưa thường nói: “Đọc sách 

ngàn lần sẽ tự thấy nghĩa”. Hằng ngày niệm, không có vọng 

tưởng, không có tạp niệm, chúng ta gọi là chuyên tâm niệm 

Kinh, niệm lâu rồi trí tuệ sẽ mở thôi. Tại sao vậy? Niệm lâu 

rồi  thì  tâm  sẽ  được  định,  tâm  đã  thanh  tịnh  rồi.  Bởi  vì  bạn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

457 

chuyên  tâm  tụng  Kinh,  ở  trong  đây  không  xen  tạp  vọng 

tưởng,  không  xen  tạp  phân  biệt,  chấp  trước,  tụng  Kinh  sẽ 

được  định.  Đây  là  một  phương  pháp  tu  định.  Sau  khi  tâm 

thanh  tịnh  rồi  thì  ý  nghĩa  ở  trong  Kinh  dần  dần  sẽ  sáng  tỏ, 

chúng ta “sẽ tự thấy  nghĩa”. Sau khi sáng tỏ, chúng ta nhất 

định  phải  làm  theo,  nhất  định  phải  kiên  trì  y  giáo  phụng 

hành. Đây gọi là “thọ trì”. Thọ trì là tự lợi, bản thân chúng ta 

có  được  lợi  ích.  Sau  khi  bản  thân  có  được  lợi  ích  rồi,  nhất 

định phải đem lợi ích này hưởng chung với người khác. Đó 

chính là “vì người diễn thuyết”. Ở trong “diễn thuyết”, quan 

trọng nhất là diễn. Diễn là gì vậy? Bản thân ta làm được rồi 

thì biểu diễn cho người khác thấy. Sau khi làm được rồi thì 

mới  nói.  Phật  đem  “diễn”  để  ở  phía  trước,  “nói”  để  ở  phía 

sau.  Ngài  không  hề  nói  là  “thuyết  diễn”,  mà  nói  là  “diễn 

thuyết”.  Vì  người  diễn  thuyết,  đây  chính  là  tự  lợi  lợi  tha, 

công đức vô lượng vô biên. 

Học  Phật,  nếu  như  kiến  giải,  tư  duy  của  chúng  ta  bất 

chánh  thì  toàn  bộ  phía  sau  đều  không  có.  Tại  sao  vậy?  Vì 

không  có  căn,  cho nên bất kể tinh tấn dụng công tu trì  như 

thế nào cũng đều rơi vào đường ma chứ không phải Phật đạo. 

Tâm  bất  chánh,  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Nhân  địa 

không thật, chiêu quả khúc khuỷu”, rơi vào ma đạo, không 

phải Phật đạo. Điều quan trọng nhất là nhân phải chánh. 

Hai  điều này  chính  là  “Kiến  hòa đồng  giải”  ở  trong  lục 

hòa  kính.  Chúng  ta  nhất  định  phải  đặc  biệt  chú  ý đến,  nhất 

định phải nghiêm túc nỗ lực tu học. Cái hay của bộ Kinh này 

là ở chỗ này, chỉ có mười điều, rất dễ dàng ghi nhớ, thân tam, 

khẩu tứ, ý tam. Thường xuyên nghĩ đến, thường xuyên nhớ 

đến, thường xuyên đem tiêu chuẩn này để đánh giá mình khi 

khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm. Đây là chánh tư duy 

giai đoạn đầu hiện nay của chúng ta. Ở Tịnh tông, ngoài loại 

458 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tu hành này ra, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ thì chắc 

chắn chính xác, đời này nhất định không luống qua. 

•  Điều thứ ba là “Chánh Ngữ” 

Ngữ là ngôn ngữ. Tiêu chuẩn của chánh ngữ vẫn là thực 

tiễn ở bốn loại thiện nghiệp trong bổn Kinh. 

-  Thứ nhất là không vọng ngữ. 

-  Thứ hai là không hai lời. 

-  Thứ ba là không thêu dệt. 

-  Thứ tư là không ác khẩu. 

Phạm  vi  của  bốn  điều  này  rất  là  rộng  lớn.  Phật  nói  cho 

chúng ta bốn cương lĩnh này, nếu như chúng ta có thể thọ trì, 

y giáo phụng hành thì ngữ của chúng ta chính là chánh ngữ, 

chính là thiện ngữ. Ngữ là từ tâm sanh. Thân ngữ phải thiện, 

tâm ngữ phải thiện. Tâm tánh của chúng ta, trong chân tâm 

bổn  tánh  tuyệt  đối  không  có  chút  lỗi  lầm  nào.  Lỗi  lầm  còn 

không  có  thì  làm  gì  có  ý  niệm  ác?  Chân  tâm  bổn  tánh  là 

thuần thiện. 

Ngày trước, trẻ nhỏ bốn, năm tuổi bắt đầu đi học là học 

“Tam Tự Kinh”. Câu đầu tiên của “Tam Tự Kinh” là “Nhân 

chi sơ, tánh bổn thiện”. Câu nói này là thật, “tánh” đó là bổn 

tánh, là chân tánh. Tánh vốn dĩ là thiện, thuần thiện, không 

có chút ác niệm nào. Tại vì sao chư Phật Như Lai thấy tất cả 

chúng  sanh  đều  là  Phật?  Các  Ngài  nhìn  từ  nơi  bổn  tánh, 

chính là nhìn từ nơi “tánh bổn thiện”. Tất cả chúng sanh đều 

là bổn thiện, tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật. Các Ngài 

nhìn  bằng  cách nhìn  này,  không  hề  nhìn sai  chút nào.  Hiện 

tại chúng ta phiền não hiện hành, ngay đến Phật Bồ Tát cũng 

không  thấy  trong  mắt.  Đây  là  nguyên  nhân  gì?  Chúng  ta 

chính  mình  đem  bổn  tánh  mê  mất  (bổn  tánh  có,  nhưng  mê 

rồi). Mê mất đi bổn tánh cũng chính là mê mất đi vốn thiện, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

459 

cho  nên  biến  thành  bất  thiện.  Đây  chính  là  câu  thứ  hai  của 

“Tam  Tự  Kinh”  đã  nói:  “Tánh  tương  cận,  tập  tương  viễn”. 

Chúng  ta  “tương  cận”  là  giống  nhau,  chính  là  tất  cả  chúng 

sanh  cùng  chư  Phật  Như  Lai  không  hề  khác  biệt,  tánh  vốn 

thiện, thế nhưng hiện tại thì khác biệt. Khác ở chỗ nào? Tập 

tương viễn. Tập là gì? Tập là tập khí, tập quán. Chúng ta từ 

nhỏ đã nuôi thành thói quen không tốt. Không chỉ là từ nhỏ, 

mà là đời đời kiếp kiếp, trong đời quá khứ vô lượng kiếp đến 

nay  nuôi  thành  tập  khí  thói  quen  không  tốt.  Điều  này  thật 

phiền phức, như vậy cùng với bổn thiện càng ngày càng xa, 

quả báo liền biến thành mười pháp giới, biến thành sáu cõi, 

biến thành ba đường ác. Cho nên phải biết, mười pháp giới, 

sáu cõi, ba đường ác đều là từ tập tánh biến hiện ra, đích thực 

là vậy. Cái thứ này cũng giống như nằm mộng vậy. Do đây 

có thể biết, mê  mất đi bổn chân, mê  mất đi bổn tánh thì họ 

liền  sẽ  ở  trong  đại  mộng.  Cái  mộng  này,  nếu  họ  không  thể 

tỉnh lại thì phiền phức liền lớn. Nếu như họ tỉnh lại thì họ liền 

thành  Phật,  họ  liền  hồi  phục  bổn  thiện.  Do  đây  có  thể  biết, 

chư Phật Bồ Tát xuất hiện ở thế gian không gì khác hơn là 

giúp chúng ta phá mê khai ngộ, cũng chính là nói, công tác 

của  chư  Phật  Bồ  Tát  ở  thế  gian  chính  là  đánh  thức  người 

trong mộng mà thôi. 

Chúng  sanh  sáu  cõi,  chúng  sanh  mười  pháp  giới  đều  là 

người trong mộng, các Ngài đến đây để thức tỉnh chúng ta. 

Ngôn  hạnh  của  các  Ngài  đều  là  khải  phát  chúng  ta,  giúp 

chúng ta giác ngộ. Đến lúc nào chúng ta mới có thể thể hội 

được? Vậy thì phải xem căn tánh của mỗi người, duyên phận 

của mỗi người. Ở trên Kinh Phật thường nói, căn tánh của tất 

cả  chúng  sanh  có  thể  phân  thành  ba  bậc  Thượng  -  Trung  - 

Hạ. Thượng - Trung - Hạ là phần lớn, còn phần vi tế thì quá 

phức tạp. 

460 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Người thiện căn tiếp xúc được Phật pháp, họ có thể lĩnh 

ngộ, họ sẽ theo  Phật  học tập,  y  giáo phụng  hành, họ  có thể 

làm theo, hay nói cách khác, một đời họ liền thành tựu, liền 

được  độ.  Họ  có  thể  đem  tập  khí  thói  quen  của  chính  mình 

toàn  bộ  buông  xuống,  tùy  thuận  Phật  Bồ  Tát,  trải  qua  đời 

sống giống như Phật Bồ Tát, họ liền thành công, một đời liền 

thành tựu. Đây là người thượng căn. 

Người trung căn cũng có thể tiếp nhận, nhưng họ không 

phải hoàn toàn tiếp nhận, họ tiếp nhận một phần. Vì sao vậy? 

Vì tập khí ô nhiễm của họ. Họ không thể hoàn toàn buông xả, 

cũng chính là họ không cách gì y giáo phụng hành đến được 

100%, họ chỉ có thể làm đến phân nửa, hoặc là hơn phân nửa 

một chút, cho nên muốn ngay đời này thành tựu thì không thể 

làm được. Ngay đời thành tựu thì cần phải làm được 100%. 

Nếu bạn nói, bạn làm đến được 99%, vẫn còn một phần chưa 

làm  được,  vậy  thì  ngay  đời  này  bạn  cũng  không  thể  thành 

tựu. Các vị cần phải biết được, tu học của Phật pháp là không 

thể trừ bớt đi. Khác biệt của thượng căn và trung căn chính là 

ngay chỗ này. 

Người hạ căn càng kém hơn, nửa tin, nửa nghi, cũng chịu 

làm, nhưng đại khái chỉ làm được mấy phần trăm mà thôi. Vì 

sao vậy? Tập khí của họ không cách gì buông xả. Chúng ta 

xem thấy rất nhiều người hạ căn, tập khí cả đời đều không cải 

đổi. Loại người này cả đời học Phật chỉ có thể kết duyên với 

Phật,  trong  A  Lại  Da  trồng  xuống  hạt  giống  của  Phật;  họ 

đáng phải luân hồi thế nào thì vẫn phải luân hồi như thế đó, 

đáng  đọa  ba  đường  thì  vẫn  phải  đọa  ba  đường,  không  còn 

cách nào, cũng chính là nói, họ làm không được. Điểm này 

chúng ta phải đặc biệt chú ý. Cho dù pháp sư học giảng Kinh, 

biết  giảng  cho  người  khác  nghe,  không  giảng  sai,  nhưng 

chính mình không làm được thì quả báo vẫn là đọa ba đường. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

461 

Các vị phải nên biết, giảng Kinh cũng không cứu được chính 

mình,  giảng  Kinh  là  thuộc  về  phước  đức,  không  phải  công 

đức. Việc này (tức là việc lớn sanh tử), Lục Tổ trong “Đàn 

Kinh”  nói  rất  hay,  “phước  không  thể  cứu”.  Cho  nên,  giảng 

Kinh là tu phước. Chúng ta nhất định phải hiểu được làm thế 

nào  đem  phước  đức  biến  thành  công  đức,  vậy  thì  chúng  ta 

chính mình liền được độ. 

Muốn đem phước đức biến thành công đức, đại đức xưa 

nói  với  chúng  ta,  “tùy  văn  nhập  quán”  thì  biến  thành  công 

đức. Tùy theo Kinh văn, chúng ta chính mình khế nhập cảnh 

giới,  cũng  chính  là  nói,  tùy  theo  Kinh  văn,  đem  quan  niệm 

của chính mình cải đổi lại thì liền biến thành công đức. Việc 

này  có  lợi  ích  lớn  đối  với  chính  mình.  Tấm  gương  tốt  nhất 

chính là Thiện Tài Đồng Tử 53 Tham của Kinh Hoa Nghiêm. 

Bạn thấy, Ngài tham vấn một vị thiện tri thức, Ngài chân thật 

là tùy văn nhập quán, tùy ngữ nhập quán. Thiện tri thức khai 

thị cho Ngài, Ngài xem thấy hành vi của thiện tri thức thì tùy 

ngữ nhập quán, tùy hành nhập quán. Loại tu hành này thật cừ 

khôi. Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bên ngoài thảy 

đều là trí tuệ, cho nên Ngài thành Phật ngay trong một đời, 

không phải đến đời thứ hai. Tham phỏng một vị thiện tri thức 

thì cảnh giới của Ngài liền hướng lên cao thêm một tầng, từ 

Sơ Trụ, Nhị Trụ mãi đến Đẳng Giác, vậy thì thành tựu rồi. 

Có lẽ có người nói, Thiện Tài có số may mắn gặp được 

Thiện tri thức tốt đến như vậy, chúng ta không có vận tốt như 

vậy. Cách nghĩ này hoàn toàn sai, đây gọi là tà kiến, không 

phải  chánh  kiến.  Kinh  Hoa  Nghiêm  bày  ra  ngay  trước  mặt 

bạn,  bạn  từng  quyển,  từng quyển  mà  đọc.  Mỗi  lần đọc  một 

quyển thì cảnh giới của chính mình liền hướng lên cao, quyết 

không kém Thiện Tài Đồng Tử. Ta đọc chương Sơ Trụ này, 

ta chính là Sơ Trụ Bồ Tát; đọc chương Nhị Trụ thì ta chính là 

462 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Nhị  Trụ  Bồ  Tát;  đọc  đến  sau  cùng  chính  là  Bồ  Tát  Đẳng 

Giác, vậy liền thành Phật rồi. Đây là gì vậy? Tùy văn có thể 

nhập quán. Quán là gì? Là quan niệm. Tùy theo Kinh văn cải 

đổi quan niệm của chính mình, đem những loại tập khí nhiễm 

tập  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  thảy  đều  cải  đổi  hết,  đây  là 

người  thượng  thượng  căn.  Kinh  này  không  có  đọc  suông, 

không có xem suông, mỗi biến khế nhập vào trên cảnh giới 

Như  Lai  quả  địa.  Chúng  ta  phải  biết  học  phương  pháp  tu 

hành  này,  vậy  thì  có  lợi  ích  lớn  đối  chính  mình.  Nếu  như 

không thể thì phải giáng xuống đến mức độ thấp nhất, chắc 

chắn  khẩu nghiệp phải  tương  ưng với bốn  loại  thiện,  “khéo 

giữ khẩu nghiệp”. Bạn không thể tùy văn nhập quán, thì bạn 

phải ở ngay trên đây mà hạ công phu. Công phu này có chỗ 

tốt, thế nhưng phiền não tập khí của bạn chưa đoạn hết. 

Đối  với  tất  cả  chúng  sanh  quyết  định  không  thể  có  tâm 

dối  gạt,  đương  nhiên  chúng  ta  sẽ  không  vọng  ngữ.  Quyết 

định không có tâm tổn hại, quyết định không có tâm chiếm 

tiện  nghi  của  người.  Trước  tu  tâm,  sau  đó  mới  có  thể  chân 

thật  làm  đến  được  không  vọng  ngữ.  Không  luận  đối  với 

người nào, mỗi câu đều là lời thành thật. Chúng ta nghĩ đến 

tất  cả  chúng  sanh,  ý  niệm  thứ  nhất  thường  là  bảo  hộ  chính 

mình. Nếu như tôi nói lời nói này bất lợi đối với chính mình 

thì làm sao? (Họ liền không dám nói lời thành thật). Chỗ này, 

chúng ta quyết định phải nghĩ đến, “bất lợi với ta, có tổn hại 

với ta, nhưng tổn hại này đến mức độ nào?”. Trong đây có 

phương  tiện  khéo  léo.  Nếu  như  mức  độ  tổn  hại  không  lớn, 

chúng ta vẫn phải nói lời thành thật. Nếu tổn hại trọng đại từ 

chính mình dẫn đến cho xã hội, dẫn đến quần chúng, vậy thì 

có thể không nói thật. Điều này ở trong vọng ngữ gọi là “khai 

duyên”.  Giới  điều  này  là  khai  giới,  không  phải  phá  giới, 

không những không có tội lỗi, mà vẫn có công đức. Việc này 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

463 

trong Kinh Phật, Thế Tôn có nêu ra thí dụ để nói. Một người 

thọ  trì  ngũ  giới  thập  thiện,  gặp  một  người  đi  săn  ở  ngã  ba 

đường.  Người đi săn  này  đuổi theo  một  con thỏ,  muốn giết 

con thỏ này. Người trì giới này thấy con thỏ chạy về hướng 

con đường kia. 

-  Người đi săn hỏi người trì giới: “Anh có nhìn thấy con 

thỏ không?” 

-  Người trì giới: “Tôi nhìn thấy”. 

-  Người đi săn:“Nó chạy về hướng nào?” 

-  Người trì giới: “Từ con đường bên đây”. 

Ông  ta  chỉ  sai  phương  hướng,  đây  là  vọng  ngữ.  Việc 

vọng ngữ này cứu được mạng con thỏ, đây là tâm thiện. Ông 

lại cứu được người đi săn (người đi săn này sát sanh, tương 

lai  phải  chịu  quả  báo).  Ông  cứu  được  cả  hai  bên.  Cho  nên, 

đây gọi là khai duyên, việc này không gọi là phá giới. Chúng 

ta tu học ngũ giới thập thiện, đây là căn bản, nhất định phải 

hiểu được khai, giá, trì, phạm. Ở trong tình huống nào phải 

dùng phương pháp gì là linh hoạt, linh động hoạt bát, không 

phải khô cứng. 

Lại nói về giới trộm cắp, thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ 

(về sau là tổ sư đời thứ sáu của Tịnh Độ tông chúng ta), trước 

khi chưa xuất gia, Ngài làm một quan chức nhỏ, là một viên 

chức ở phòng thuế vụ. Thường ngày ông thu tiền, đó là tiền 

thuế của quốc gia, là công khoản của quốc khố. Ông thường 

hay  lấy  trộm  tiền này  để  phóng  sanh.  Về  sau bị người phát 

hiện, đem việc này báo lên quan. Quan trên hỏi ông: “Ngươi 

có lấy trộm hay không?”. Ông rất thành khẩn thú nhận là có 

lấy trộm. Trộm bao nhiêu tiền, ông thảy đều nói ra hết. Ông 

bị hình phạt là tử hình. Ông tuyệt nhiên không né tránh, bằng 

lòng  tiếp  nhận  hình  phạt  này.  Đây  là  một  người  thành  thật, 

chắc chắn không có một câu vọng ngữ. Hoàng đế lúc đó gặp 

464 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

được  án  kiện  như  vậy,  cảm  thấy  rất  kỳ  lạ,  nhưng  vẫn  phải 

chiếu  theo  pháp  luật  phân  xử,  dẫn  ông  đến  hình  trường  để 

chặt  đầu.  Hoàng  đế  dặn  dò  quan  giám  trảm:  “Khi  chuẩn  bị 

giết  ông  ấy,  nếu  thấy  thái  độ  của  ông  ấy  rất  thung  dung, 

không hề lo sợ, không hề kinh khiếp, thì khanh hãy mang ông 

ấy  đến  gặp  ta.  Nếu  như  thấy  ông  ấy  rất  lo  sợ,  rất  khủng 

khiếp, thì cứ giết đi cho xong”. Kết quả, khi Vĩnh Minh Diên 

Thọ Đại Sư được dẫn đến pháp trường, thái độ Ngài rất ung 

dung, rất hoan hỉ. Quan giám trảm hỏi Ngài: “Tại vì sao ông 

có  thái  độ  như  vậy?”.  Ngài  nói:  “Một  mạng  của  tôi  mà  có 

thể  cứu  được  ngàn  vạn  sinh  mạng  thì  thật  là  xứng  đáng”. 

Quan giám trảm đem câu nói này trình lên hoàng đế. Hoàng 

đế triệu kiến, sau đó hỏi chí nguyện của Ngài. Ngài nói, Ngài 

muốn  đi  xuất  gia.  Hoàng  đế  thành  tựu  chí  nguyện  xuất  gia 

của Ngài, làm hộ pháp cho Ngài. 

Ngài  phạm  giới  trộm  cắp  không  phải  là  vì  chính  mình, 

mà vì cứu giúp tất cả chúng sanh. Ngài chuẩn bị sinh mạng 

của chính mình để hoán đổi sinh mạng của những chúng sanh 

này. Tâm của Ngài phát ra là Tâm Bồ Đề. Nếu như trộm cắp 

là  vì  lợi  ích  chính  mình  thì  đây  là  đại  tội.  Vĩnh  Minh  Diên 

Thọ  làm  việc  này  là  thuộc  về  khai  duyên,  là  vì  cứu  tất  cả 

chúng  sanh.  Cho  nên,  bạn  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  giới  điều  của 

nhà Phật là hợp tình, hợp lý, hợp pháp, mọi mặt đều chiếu cố, 

rất là hoàn thiện. 

Khẩu nghiệp là rất dễ dàng tạo. Người xưa nói: “Bệnh từ 

miệng  vào,  họa  từ  miệng  ra”.  Nếu  bạn  muốn  thân  thể  khỏe 

mạnh thì phải hết sức cẩn thận khi ăn thức ăn. Nếu bạn muốn 

cả  đời  bình  an  thì  lời  nói  của  bạn  phải  cẩn  thận,  quyết  định 

không nên tổn người, quyết định không nên tạo ác nghiệp. Phải 

giữ lấy không vọng ngữ, không vọng ngữ thì có lợi ích lớn đối 

với chính mình. Không hai lưỡi, quyết không nên khiêu khích 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

465 

phải  quấy,  cho  dù  xem  thấy  có  những  sự  việc  không  đúng 

pháp, chúng ta không chân thật hiểu rõ chân tướng sự thật thì 

không được tùy tiện mà nói ra. Nhất định phải đem chân tướng 

sự thật làm cho rõ ràng, đáng nên nói thế nào thì mới nên nói 

như thế đó. Chúng ta là phàm phu mắt thịt, cho nên xem thấy 

Phật  Bồ  Tát  có  rất  nhiều  hành  trì  dường  như  là  không  đúng 

pháp,  kỳ  thật  không  phải  vậy.  Họ  không  có  lỗi  lầm,  chính 

chúng ta có lỗi lầm, còn khiêu khích phải quấy, tạo nghiệp thì 

rất là nặng. Trong gia đình mà khiêu khích phải quấy, làm cho 

người cả nhà bất hòa thì phải gánh lấy trách nhiệm nhân quả. 

Trong một đoàn thể mà khiêu khích phải quấy, làm cho đoàn 

thể này bất hòa, nếu là đoàn thể Phật giáo là phạm tội “phá hòa 

hợp tăng”. Tội lỗi của phá hòa hợp tăng là đọa A Tỳ địa ngục. 

Phật nói ở trong “Giới Kinh”, năm điều nghiệp nhân đọa A Tỳ 

địa  ngục  là  giết  phụ  thân,  giết  mẫu  thân,  giết  A  La  Hán,  làm 

thân  Phật  ra  máu,  phá  hòa  hợp  tăng  (phá  hòa  hợp  tăng  là  ưa 

thích khiêu khích phải quấy). Do đó, trong tăng đoàn, tuy là có 

những sự việc không đúng pháp, chúng ta thấy rồi cũng không 

dám nói. Tại vì sao không dám nói? Sợ làm cho tăng đoàn phân 

chia, chúng ta là người nói ra, sẽ có trách nhiệm. Khi chúng ta 

xem  thấy  sự  việc  này  thì  chỉ  có  thể  khuyên  bảo  riêng  tư,  qui 

quá khuyến thiện. Khuyên bảo không nghe, chúng ta rời khỏi 

thì tốt rồi, quyết không nên có một câu phê bình. Vì sao vậy? 

Nếu như bạn ở bên ngoài phê bình tăng đoàn này, thì bạn sẽ 

làm cho tín chúng mất lòng tin đối với tăng đoàn, vẫn là phá 

hoại  tăng  đoàn.  Trách  nhiệm  nhân  quả  này  quá  to  quá  lớn, 

nhưng hiện tại rất nhiều người không biết. Bất cứ một đoàn thể 

nào, chúng ta đều hy vọng họ có thể hòa thuận với nhau, không 

nên phân hóa, không được phá hoại. Ở chỗ lớn hơn mà nói, đó 

là đoàn thể của chủng tộc, đoàn thể của tôn giáo, đoàn thể của 

quốc gia, nhất định phải nghĩ đến chỗ này, chúng ta chắc chắn 

không dám khiêu khích phải quấy. 

466 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ác  ý,  gây  rối,  sanh  sự,  như  vậy  quả  báo  càng  nghiêm 

trọng. Thêu dệt là lời nói ngon ngọt lừa gạt chúng sanh, mê 

hoặc chúng sanh. Ác khẩu là lời nói thô lỗ, rất dễ dàng làm 

tổn  thương  người;  bất  tri  bất  giác  tổn  hại  người  khác  mà 

chính  mình vẫn  là  không  biết.  Đây  đều là  làm  chướng ngại 

với chính mình, nhất định phải biết để ngăn ngừa. Khi muốn 

nói  chuyện,  Phu  Tử  nói:  “Tái  tư  khả  hỉ”,  nghĩ  lại  xem  có 

nên nói lời nói này hay không. Chánh ngữ phải từ ngay chỗ 

này mà tu. 

•  Điều thứ tư là “Chánh Nghiệp” 

Trước  tiên,  chúng  ta  phải  hiểu  tường  tận  “nghiệp”  là  ý 

nghĩa  gì,  cách  nói  như  thế  nào?  Chữ  này  thông  thường  cùng 

chữ “sự” liên kết lại là “sự nghiệp”. Nói sự nghiệp, mọi người 

đều sẽ có một khái niệm. Tuy có khái niệm, nhưng rất ít người 

có thể đem nó phân biệt được rõ ràng. Sự cùng Nghiệp là quan 

hệ của nhân quả. Khi đang tạo tác thì gọi là “sự”, cho nên thông 

thường chúng ta hỏi người, hiện tại anh đang làm công việc gì. 

Kết quả của tạo tác thì gọi là “nghiệp”. 

Phạm vi của “nghiệp” rất lớn. Khởi tâm động niệm gọi là 

“ý  nghiệp”  (trong  tâm  bạn  đang  tạo  nghiệp).  Ngôn  ngữ  là 

“khẩu nghiệp”. Thân thể động tác gọi là “thân nghiệp”. Chỗ 

này nói “chánh nghiệp”, tức là thân - khẩu - ý đều bao gồm ở 

ngay trong đó. Phía trước chúng ta đã nói “Chánh ngữ”, đó là 

“ngữ nghiệp”; “Chánh kiến” và “Chánh tư duy” là thuộc về 

“ý nghiệp”, đây đặc biệt nêu ra để nói. Chỗ này lại tổng nói, 

trong  tổng  thuyết  nghiêng  nặng  ở  tạo  tác  của  thân.  Phía 

trước, ý nghiệp nói hai điều, ngữ nghiệp nói  một điều.  Chỗ 

này nói chánh nghiệp là bao gồm thân - ngữ - ý ba nghiệp. 

Bởi  vì  phía  trước  đã  nói  tỉ  mỉ,  trọng  điểm  ở  ngay  chỗ  này 

chính là chỉ tạo tác của thân thể. Các vị nhất định phải biết, 

thân - ngữ - ý có quan hệ liên đới, quyết không phải đơn độc, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

467 

cho dù nói chuyện, nói chuyện vẫn có thái độ, có biểu thái, 

cho  nên  ba  nghiệp  này  “một  chính  là  ba,  ba  chính  là  một”, 

chắc chắn không thể rời khỏi. Do đây có thể biết, bao gồm tất 

cả  tạo  tác  đều  phải  lợi  ích  chúng  sanh,  lợi  ích  xã  hội,  đây 

chính là chánh. Nếu như tất cả tạo tác của chúng ta chỉ quan 

tâm đến lợi ích của chính mình, lợi ích gia đình mình, lợi ích 

đoàn  thể  nhỏ  này  của  ta,  thì  cái  nghiệp  này  là  tà  nghiệp, 

không phải chánh nghiệp. 

Đặc biệt, chúng ta nhất định phải biết, xã hội ngày nay là 

xã hội mở rộng, khoa học kỹ thuật phát đạt đến một xã hội 

trình  độ  tương  đương,  giao  thông  thuận  tiện,  tin  tức  phát 

triển. Trên địa cầu này bất cứ nơi nào xảy ra sự việc gì, lập 

tức  từ  trên  đường  truyền  vô  tuyến  chúng  ta  đều  biết  được, 

thậm  chí  còn  có  thể  thấy  được  hình  ảnh.  Giao  thông  thuận 

tiện, nhiễu quanh địa cầu một vòng chỉ mất hơn 20 giờ đồng 

hồ. Vào mấy năm trước, Hoa Kỳ và nước Nga hợp tác phát 

triển phi cơ tốc độ nhanh (gần đây có thể đã sản xuất ra), tốc 

độ của phi cơ này phải nhanh hơn gấp đôi so với phi cơ hiện 

tại của chúng ta. Tôi nghe nói, từ Cựu Kim Sơn Hoa Kỳ bay 

đến  Thượng  Hải  -  Trung  Quốc,  bay  ngang  qua  Thái  Bình 

Dương chỉ cần hơn bốn giờ đồng hồ, hiện tại phải bay mười 

giờ. Địa cầu này càng ngày càng nhỏ. Do đó cách nói, cách 

nghĩ, cách làm của chúng ta phải lấy cả thảy địa cầu này mà 

khảo lượng, thì thế  giới  mới  có  an định, mới  có  thể  có hòa 

bình. Quốc gia này của ta tốt, chỉ riêng nghĩ cho quốc gia của 

ta, không nghĩ đến quốc gia của người khác thì có lợi ích hay 

không? Ngày nay có rất nhiều quan niệm sai lầm, chỉ lo cho 

quốc gia của ta thì có lợi ích, còn các quốc gia chung quanh 

khác  thì không  có  lợi  ích.  Cái  có  lợi  cùng  cái không  có  lợi 

liền  sanh  ra  xung  đột,  vậy  thì  liền  tạo  ra  tranh  chấp  của  xã 

hội,  vừa  không  thận  trọng,  không  cẩn  thận  liền  biến  thành 

chiến tranh thế giới. Cho nên, có rất nhiều người gọi địa cầu 

468 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ngày nay là “thôn địa cầu” là không sai chút nào. Chúng ta 

cùng ở chung một cái thôn trang, những người chung quanh 

có quan hệ mật thiết với chúng ta. Chúng ta nhất định phải 

khẳng định, muốn chăm sóc chính mình thì cũng phải chăm 

sóc  hoàn  cảnh  chung  quanh  giống  như  vậy.  Cho  nên,  khảo 

lượng  nhất  định  phải  chiếu  cố  đến  cả  thảy  chúng  sanh  trên 

địa  cầu  này.  Nếu  chúng  ta  có  thể  nghĩ  như  vậy,  thì  đó  là 

chánh tư duy; còn chỉ nghĩ đến lợi ích của chính mình thì đây 

là tà kiến, tà tư duy. Do đó, bao gồm tất cả tạo tác của chúng 

ta đều phải nghĩ đến cả thảy thế giới, tất cả chúng sanh đều 

có lợi ích. Còn những việc có hại thì sao? Những việc không 

lợi còn không nên làm, thì những việc có hại lại càng không 

nên làm. 

Chúng ta nhất định phải tu học tâm thuần thiện, chính là 

tư tưởng thiện mà Phật nói. Ngay chỗ này, tâm địa thiện, lời 

nói,  việc  làm  không  gì  là  không  thiện.  Cái  gì  là  “thiện”? 

Chính  là  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  toàn  thế  giới  đều  có  lợi 

ích. Không chỉ với tất cả người có lợi ích, mà còn phải nghĩ 

đến tất cả động vật có lợi ích, với tất cả thực vật có lợi ích, 

thậm  chí  bao  gồm  đất  nước  đều  có  lợi  ích.  Đây  mới  gọi  là 

chân thiện, mới gọi thuần thiện. Bạn thảy đều quan tâm đến 

lợi ích tất cả nước, đất thì chắc chắn sẽ không phá hoại hoàn 

cảnh tự nhiên. Con người ngày nay không có cái tâm này, tùy 

tiện phá hoại hoàn cảnh sinh thái tự nhiên. Sinh thái tự nhiên 

không cân bằng, thì liền có rất nhiều tai hại thiên nhiên. Tai 

hại thiên nhiên từ đâu mà có? Tuyệt đối không phải do thiên 

nhiên, mà do con người làm. Thiên nhiên làm gì có tai hại? 

Thượng đế ái thế nhân, thần ái thế nhân, làm gì có tai hại cho 

chúng sanh? Không thể nào! Đây đều là do con người làm ra, 

con  người  làm  trái  với  tự  nhiên,  tạo  thành  tai  hại  của  tự 

nhiên. Nguyên nhân trực tiếp tạo thành tai hại tự nhiên là do 

thân  nghiệp.  Tư  tưởng,  lời  nói  của  chúng  ta  sẽ  không  phá 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

469 

hoại  hoàn  cảnh  tự  nhiên,  nhưng  chúng  ta  vừa  động  tay  thì 

liền phá hoại hoàn cảnh tự nhiên. Đạo lý này nhất định phải 

hiểu được. 

Cho nên, con người ở đời chắc chắn phải chọn lựa nghề 

nghiệp  chính  đáng.  Con  người  ở  đời  không  thể  không  có 

việc gì làm, nhất định phải có sự nghiệp. Sự nghiệp này nhất 

định là làm lợi ích xã hội, lợi ích đại chúng, vì tất cả chúng 

sanh phục vụ. Không luận từ nơi nghề nghiệp nào, đều là vì 

đại  chúng  xã  hội  phục  vụ.  Nhất  định  phải  lấy  đối  tượng 

chúng ta phục vụ làm chủ, không thể lấy chính chúng ta làm 

chủ, lấy chính ta làm chủ thì sai rồi. Cho dù chúng ta ngày 

nay chọn lựa giáo học của Phật giáo, chọn lựa nghề nghiệp 

Phật  giáo  (xuất  gia  cũng  là  một  nghề  nghiệp),  chúng  ta 

chính mình tu học, chúng ta giáo hóa chúng sanh vẫn là lấy 

chúng  sanh  làm  đối  tượng,  lấy  yêu  cầu  của  họ  làm  tiêu 

chuẩn. Chắc chắn không thể nói ta ưa thích một pháp môn 

nào,  ta  ưa  thích  Kinh  điển  nào,  ta  muốn  tuyên  dương  cái 

này,  vậy  thì  sai  rồi,  đây  chính  là  không  khế  cơ.  Nhất  định 

phải hiểu rõ đại chúng xã hội ngày nay cần gì, phải vì họ mà 

suy  nghĩ.  Chọn  lựa  như  vậy  thì  chính  xác.  Nhất  định  phải 

dạy đại chúng, ngay trước mắt họ có được lợi ích (chính là 

hiện tại phải được lợi ích), đời sau phải được lợi ích, đời sau 

nữa  vẫn  phải  được  lợi  ích,  vĩnh  viễn  được  lợi  ích,  vậy  thì 

chính xác. Đây là thuần chánh. Hiện tại được lợi ích mà đời 

sau không được lợi ích thì là sai rồi. 

Trên Kinh Lăng Nghiêm, Phật thường nói: “Thời kỳ Mạt 

Pháp, tà sư nói pháp nhiều như cát sông Hằng”. Tà sư nói 

pháp tại vì sao có nhiều người tin đến như vậy? Tà sư nói ra 

là lợi ích hiện tiền, hiện tại bạn có thể được lợi ích, còn đời 

sau thì họ không quan tâm, đời sau vẫn để cho bạn luân hồi, 

vẫn để bạn đọa ba đường, vậy thì đặc biệt sai lầm, đó là tà sư. 

470 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Cho nên, Phật pháp là đặc biệt xem trọng lợi ích của đời sau, 

hiện tiền không có được lợi ích mà đời sau được lợi ích, đó là 

chính xác. Hiện tiền được lợi ích mà đời sau không được lợi 

ích  là  chắc  chắn  sai  lầm.  Phải  quấy,  thiện  ác,  chân  vọng 

chúng ta phải có năng lực phân biệt. Chúng ta phải ghi nhớ, 

tất cả tạo tác của chúng ta chắc chắn là lợi ích đại chúng, lợi 

ích chúng sanh, thì đây mới gọi là chánh nghiệp. Lợi ích đại 

chúng mà có thể không chấp tướng, trên Kinh Bát Nhã nói: 

“Tam luân thể không”, loại tạo tác này lại nâng lên một cấp 

gọi  là  “Tịnh  nghiệp”,  cao  hơn  một  cấp  so  với  “Chánh 

nghiệp”.  Chấp tướng  là  “Chánh nghiệp”, lìa tướng là  “Tịnh 

nghiệp”, chúng ta phải ở ngay chỗ này mà học tập. 

Chánh  nghiệp  là  bao  gồm  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”. 

Thân không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm. Khẩu 

không vọng ngữ, không hai lưỡi, không ác khẩu, không thêu 

dệt. Ý không tham, không sân, không si. Chúng ta hoàn toàn 

thực  tiễn  ở  mười  nghiệp  thiện,  đây  là  chánh  nghiệp  thuần 

chánh. Nếu như trái ngược với mười thiện, bạn tạo ra mười 

ác  thì  không  phải  là  chánh  nghiệp,  mà  là  tà  nghiệp,  ác 

nghiệp. Cho nên, chúng ta phải đem mười ác đổi trở lại, để tu 

mười thiện. 

Xã hội ngày nay không có giáo huấn của thánh hiền, cho 

nên thông thường người ta không biết cái gì gọi là phải quấy, 

thiện ác. Trong các vị đồng tu, có không ít người đến từ Đài 

Loan. Hoàn cảnh của Đài Loan được xem là không tệ, vẫn có 

một số người đang đề xướng luân lý đạo đức, còn có một số 

người  đang  dạy  học,  thế  nhưng  hiệu  quả  không  cao.  Hôm 

qua,  tôi  cùng  với tiên sinh  Từ  Tỉnh  Dân của  Đài  Trung  nói 

chuyện qua điện thoại, tôi hỏi ông ấy tình hình hiện tại  của 

xã  hội  Đài  Loan  như  thế  nào.  Ông  ấy  nói  rất  không  tốt, 

thường hay có con cái giết phụ thân, cha mẹ giết con cái, anh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

471 

em tàn sát nhau, sự việc này rất nhiều. Luân lý đạo đức hoàn 

toàn không còn. Có một số ít người đang lên tiếng kêu gọi, 

nhưng  đại  chúng  xã  hội  dường  như  là  không  nghe,  vậy  thì 

làm sao có thể tránh được tai nạn? Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 

trước một ngày vãng sanh đã nói với các đồng tu: “Thế giới 

này loạn rồi, Phật Bồ Tát, thần tiên dù có đến cũng không 

thể cứu được. Chúng ta chỉ có con đường sanh lộ duy nhất 

là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ”. Đây là di ngôn sau cùng 

của Ngài, dạy bảo chúng ta lão thật niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ. Ngài rời xa chúng ta đã mười năm rồi. Ngay trong mười 

năm,  lời  của  Ngài nói đã  ứng nghiệm.  Đặc  biệt  là  vào hiện 

tại, chúng ta đã xem thấy trong xã hội này, trong nước, ngoài 

nước,  toàn  thế  giới,  mỗi  một  khu  vực  đều  loạn,  loạn  thành 

một  mảng.  Làm  thế  nào  cứu  chính  mình?  Tu  mười  nghiệp 

thiện. Nếu như người niệm Phật vẫn tạo mười nghiệp ác thì 

không  thể  vãng  sanh.  Người  niệm  Phật  chắc  chắn  phải  tu 

“Thập Thiện Nghiệp Đạo” thì mới có thể tự cứu mình, mới 

có thể giúp đỡ người khác. 

Hiện tại  chúng ta nói dân  chủ  tự do,  mở  rộng,  chúng ta 

không có quyền can thiệp người khác, chúng ta cũng không 

có quyền nghị luận người khác, không bằng gom tâm trở lại, 

cố gắng chính mình tu, vậy thì chính xác. Người khác có thể 

tiếp nhận thì chúng ta khuyên bảo họ, còn nếu họ không thể 

tiếp nhận thì chính mình cố gắng niệm Phật, thành tựu chính 

mình.  Chân thật phát  tâm  đại  từ  bi,  sau  khi vãng  sanh  thừa 

nguyện tái lai; xem chúng sanh đến lúc nào có ý quay đầu thì 

trở  lại  độ,  không  cần  phải  nóng  vội  muốn  độ  người  khác. 

Phải  nên  khẩn  cấp  độ  chính  mình  trước,  đây  là  quan  trọng. 

Chính mình chưa độ được mình thì làm sao có thể độ người 

khác? Phật nói, “không hề có việc này”, không có đạo lý này. 

Nhất  định  phải  độ  chính  mình  trước,  giúp  đỡ  chính  mình 

472 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trước, thành tựu chính mình trước, sau đó lại giúp đỡ người 

khác, như vậy thì đúng, vậy thì chính xác. 

•  Điều thứ năm là “Chánh Tinh Tấn” 

“Tấn” là tiến bộ, “chánh” chính là không tà. Người thông 

thường trong xã hội hiện nay, chúng ta không thể nói là họ 

không  nỗ  lực.  Họ  cũng  rất  nỗ  lực,  vô  cùng  tinh  tấn,  nhưng 

phương  hướng  mục  tiêu  của  họ  sai  rồi,  họ  tinh  tấn  về  phía 

danh vọng lợi dưỡng. Điều này trong Phật pháp không gọi là 

chánh tinh tấn. 

Chánh và Tà biện biệt từ đâu vậy? Một nguyên tắc đơn 

giản  nhất,  đó  chính  là  “có  thể  mang  theo”  và  “không  thể 

mang  theo”.  Cái  có  thể  mang  theo  là  chánh,  còn  cái  không 

thể mang theo là tà. Tại sao nói cái không thể mang theo là 

tà? Nếu như chúng ta ở những phương diện không thể mang 

theo như chấp trước, tham luyến, chiếm  hữu kiên cố, thì sẽ 

tạo thành khổ nạn cho đời sau, đây gọi là tà. Từ đó cho thấy, 

Bát Chánh Đạo, định nghĩa của chữ “Chánh” này chính là ở 

chánh  kiến,  chánh  tư  duy,  chúng  ta  gọi  là  “chánh  tri  chánh 

kiến”. Chỉ cần hai điều này chánh rồi thì những điều còn lại 

thảy đều chánh. Nếu hai điều này bất chánh, thì những điều 

còn lại muốn chánh cũng không thể chánh được. Đạo lý này 

chúng ta nhất định phải biết. 

Trong Phật pháp Đại thừa, nếu nói đến  “Chánh tinh tấn 

tuyệt đối”, chúng tôi nói một câu thành thật, không gì bằng 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  dùng  thời  gian  một  đời  nhất 

định cầu được sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc, đây là 

thuần  chánh.  Có  thể  cầu  được  hay  không?  Đáp  án  là  chắc 

chắn.  Bất  kỳ  người  nào,  chỉ  cần  y  cứ  theo  đạo  lý,  phương 

pháp mà Kinh điển nói để tu học thì chắc chắn có thể chứng 

được. Đây là cứu cánh đại viên mãn chân thật. Lời nói này 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

473 

không phải chúng tôi tùy tiện nói ra, mà là Thế Tôn cùng chư 

Phật đã nói ở trong Kinh giáo. 

Chúng ta nhìn thấy thế gian có người hạng nhất, phần lớn 

là không có được đi học, không biết chữ, không có tiếp nhận 

giáo  dục  tốt,  như  cụ  ông,  cụ  bà  ở  dưới  thôn  quê,  họ  không 

biết  gì  cả,  từ  sáng  đến  tối  chỉ  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật 

này. Bạn quan sát tỉ mỉ, họ hành trì, tâm của họ thanh tịnh, 

họ không có vọng tưởng, buông xả vạn duyên, đối đãi với bất 

kỳ người nào cũng đều chân thành, từ bi. Chúng ta quan sát 

thật kỹ, họ chưa từng học qua thập thiện nghiệp đạo, họ cũng 

chưa từng đọc qua Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, thế nhưng 

sự  hành  trì  của  họ  hoàn  toàn  tương  ưng  với  điều  mà  thập 

thiện  nghiệp  đạo  nói.  Tâm  thiện,  tư  tưởng  thiện,  hành  vi 

thiện, giao thiệp với người đều là một lòng chân thành, khẩn 

thiết.  Người  khác  dối  họ,  lừa  họ,  họ  cũng  không  hề  để  ở 

trong  tâm,  vẫn  cứ  niệm  Phật  rất  hoan  hỷ,  loại  người  này 

thành  công.  Loại  người  này  chính  là  người  thượng  thượng 

căn mà trong Kinh điển đã nói, người bình thường như chúng 

ta không thể sánh bằng họ. Họ quả thật đúng là buông xả vạn 

duyên.  Đây  là  chánh  tinh  tấn,  chân  tinh  tấn.  Chúng  ta  học 

Phật, nếu như không quan sát từ chỗ này, không hạ công phu 

ngay chỗ này thì sai rồi. 

Chúng  ta  ngày  nay  học  giáo,  hoằng  dương  Tịnh  Độ, 

khuyến hóa thế nhân thì có trở ngại, có mâu thuẫn với chánh 

tinh tấn hay không? Xin thưa với quí vị, không có. Pháp môn 

niệm  Phật  hoàn  toàn  không  cản  trở  với  bất  kỳ  ngành  nghề 

công việc nào, đây là chỗ thù thắng của pháp môn này. Cho 

nên  tất  cả  chư  Phật  Bồ  Tát  tán  thán,  đạo  lý  là  ở  chỗ  này. 

Những  cụ  ông  cụ  bà  đó,  công  việc  mỗi  ngày  của  họ  là  nội 

trợ, chăm sóc gia đình, chăm sóc con cháu của họ, giao thiệp 

với bạn bè thân thích, tất cả đều không trở ngại họ. Từ đó cho 

474 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thấy,  chúng  ta  hoằng  pháp  lợi  sanh  cũng  không  bị  cản  trở. 

Điều gì có thể cản trở bản thân chúng ta vậy? Vọng tưởng, 

nghĩ  ngợi  lung  tung.  Đây  là  lợi  hại,  là  dính  tướng,  cản  trở 

chúng ta. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thật sự cản trở 

chúng  ta.  Chỉ  cần  lìa  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì 

một  mảy  may  cản  trở  cũng  không  có.  Cho  nên  trong  Kinh 

Hoa Nghiêm nói: “Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại”. 

Chúng ta hãy quan sát thật kỹ, trong Kinh Hoa Nghiêm, 

53 vị thiện tri thức thể hiện cho chúng ta thấy, trên hình thức, 

pháp môn mà họ tu học không giống nhau, thân phận của họ 

không giống nhau, ngành nghề khác nhau, nhưng họ có một 

chỗ giống nhau, đó là đều không có vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước.  Tuy  tu  học  pháp  môn  khác  nhau,  nhưng  đều  là 

thuộc về pháp môn niệm Phật. Tôi không biết các bạn đồng 

tu  có  nhìn  ra  hay  không,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô 

lượng pháp môn, pháp môn nào cũng là pháp môn niệm Phật. 

Tuyệt  diệu  không  thể  nói!  Cho  nên  ai  nấy  cũng  đều  thành 

đạo Vô Thượng, mỗi người đều là Pháp Thân Đại Sĩ của Thế 

giới  Cực  Lạc,  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Chúng  ta  học 

“Hoa Nghiêm” phải từ chỗ này mà thể hội, sau đó mới biết 

thế nào gọi là “chánh tinh tấn”, “chân tinh tấn”. 

Chú giải ở chỗ này là: “Cần tu chánh đế, thú Niết Bàn 

cố”. Chánh đế chính là chánh pháp, ý nghĩa này vẫn không 

dễ hiểu, người thế gian gọi là “chân lý”. Tư tưởng, kiến giải, 

ngôn hạnh của chúng ta tương ưng với chân lý, chính là trong 

chú giải gọi là “chánh đế”. 

Tu nhân thì nhất định có quả báo. Quả là đại Niết Bàn. 

“Niết  Bàn”  là  tiếng Phạn, dịch  là  “Tịch  Diệt”.  Tịch  là  tịch 

tịnh.  Cảnh  giới  của  tịch  tịnh  chúng  ta  không  thể  tưởng 

tượng được, vô phương tưởng tượng. Người xưa nói: “Một 

niệm  không sanh”,  đây  là  tịch tịnh.  Một  niệm  không sanh, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

475 

chúng  ta  cũng  không  dễ  dàng  tưởng  tượng  được.  Tại  sao 

vậy? Phàm phu chúng ta có quá nhiều ý niệm. Ý niệm vi tế, 

bản  thân  chúng  ta  không  thể  phát  hiện.  Trong  Kinh  Nhân 

Vương nói, một khảy móng tay có 60 sát-na, một sát-na có 

900 lần sinh diệt, chúng ta không có cách gì thể hội được. Ý 

nghĩ sinh diệt này chính là nguồn gốc của sinh tử ở trong lục 

đạo  luân hồi.  Cái  thứ  này  đoạn hết  rồi, không  còn nữa,  thì 

đây  là  cảnh  giới  của  Tịch  Diệt;  trên  quả  địa  Như  Lai  mới 

chứng  được;  cảnh  giới  mà  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  chứng  được 

vẫn  là  thuộc  về  quả  vị  Tương  Tự,  không  phải  quả  vị  chân 

thật; Bồ Tát Tam Hiền là không cần nói đến rồi. Trong pháp 

thế  xuất thế gian,  chỉ  có  đây  là  chân thật.  Trong  cảnh  giới 

này đã đầy đủ trí tuệ viên mãn, đức tướng viên mãn, không 

phải đến từ bên ngoài, mà là tự tánh vốn dĩ đầy đủ, đây là 

chư Phật Như Lai chứng được. Xoay trở lại nhìn chúng ta, 

những  chúng  sanh  đông  đảo  này  mê  mất  rồi,  không  phải 

không có, mà thảy đều có cả. Tất cả chúng sanh đều có trí 

tuệ  đức  tướng  Như  Lai,  vô  cùng  bình  đẳng.  Tại  sao  Phật 

thấy tất cả chúng sanh là bình đẳng vậy? Phật là thấy từ trên 

tánh đức. Tất cả chúng sanh là bình đẳng, không hề sai biệt. 

Tướng  sai  biệt  sinh  ra  từ  đâu  vậy?  Sinh  ra  từ  vọng  tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước.  Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

chính là “tập khí, tập tánh” mà Nho gia đã nói, tổ sư thường 

hay đem những thứ này gộp chung lại, gọi là “tập nhiễm”. 

“Ô nhiễm” là trong Kinh Phật thường nói, bởi do tập khí đã 

ô nhiễm chân tánh, cho nên mới biến hiện ra sự chênh lệch 

rất lớn này. Chư Phật Bồ Tát xuất hiện ở thế gian không có 

mục đích gì khác, chỉ là đến giúp đỡ phàm phu khôi phục tự 

tánh, khôi phục giác ngộ mà thôi. 

Tự tánh là cái vốn có, giác ngộ cũng là cái vốn có. Quí vị 

nhất định phải biết, mê hoặc không phải là cái vốn có, tập khí 

phiền não không phải là cái vốn có, mà đó là cái ở trong hoàn 

476 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cảnh huân tập mà thành, không phải vốn có. Những thứ không 

phải vốn có thì đương nhiên có thể đoạn hết, còn những thứ 

thật sự là vốn có thì đương nhiên có thể khôi phục. Đây là nói 

rõ,  phiền  não  cho  dù  có  nặng  đi  nữa,  tập  khí  có  sâu  đi  nữa, 

chắc chắn là có thể đoạn hết; trí tuệ đức tướng giống như chư 

Phật Như Lai vậy, chắc chắn là có thể khôi phục. 

Sự  tu  trì  Phật  pháp,  đầu  tiên  là  nói  tín  tâm.  Tín  là  tin 

tưởng, tin tưởng tập nhiễm của chúng ta có thể đoạn hết, tin 

tưởng  tự  tánh  đức  năng  có  thể  khôi  phục.  Đầu  tiên  là  phải 

“tin  mình”.  Trong  Kinh  Di  Đà  Yếu  Giải,  Đại  Sư  Ngẫu  Ích 

nói, “Tín” có sáu điều, điều đầu tiên là “Tin mình”. Từ chỗ 

này xây dựng tâm tự tin, người như vậy mới có thể quyết tâm 

nỗ lực “Chánh tinh tấn”. 

Chúng ta biết, nếu chúng ta muốn đem tập khí phiền não 

đoạn sạch, khôi phục trí tuệ đức năng viên mãn trong tự tánh 

chúng ta, phương pháp nhanh nhất chính là Tịnh Độ. Chúng 

ta phải học ngay trong đời sống trước mắt của chúng ta, trong 

công  việc,  đối  nhân,  xử  thế,  tiếp  vật,  khởi  tâm  động  niệm 

từng li từng tí đều tương ưng với Tịnh Độ, các bạn thử nghĩ, 

đâu có cản trở gì! Làm sao tương ưng với Tịnh Độ? Xin thưa 

với  các  vị,  chỉ  cần  tương  ưng  với  tâm  thanh  tịnh  chính  là 

tương ưng với Tịnh Độ. Trong Kinh chẳng phải nói rất hay 

sao? “Tâm tịnh thì Phật Độ tịnh”. 

Làm  sao  tương  ưng  với  Thế  giới  Cực  Lạc  vậy?  Tương 

ưng với tâm thanh tịnh chính là tương ưng với Tịnh Độ. Hay 

nói cách khác, bất kể vào lúc nào, bất kể ở trường hợp nào, 

bất  kể  đối  diện  với  cảnh  giới  như  thế  nào,  tuyệt  đối  không 

mất  tâm  thanh  tịnh.  Sao  gọi  là  tâm  thanh  tịnh?  Quyết  định 

không  ô  nhiễm  chính  là  tâm  thanh  tịnh.  Sáu  căn  đối  diện 

cảnh giới sáu trần, nếu như bạn sanh khởi thất tình, ngũ dục 

(thất  tình  là  mừng,  giận,  buồn,  vui,  yêu,  ghét,  muốn),  hoặc 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

477 

giả bạn khởi tham sân si mạn là bạn bị ô nhiễm rồi. Hay nói 

cách  khác,  không  được  phép  phân  biệt,  không  được  phép 

chấp  trước.  Chỉ  cần  không  phân  biệt,  không  chấp  trước  thì 

liền tương ưng với tâm thanh tịnh. Nếu còn có mảy may phân 

biệt,  chấp  trước  ở  bên  trong,  bạn  vẫn  bị  đọa  vào  trong  tập 

nhiễm  như  xưa,  vì  tâm  bạn  không  thanh  tịnh.  Công  phu, 

luyện công, luyện công là gì? Không phải luyện pháp Luân 

Công. Pháp Luân Công đích thực rõ ràng là ăn cắp danh từ 

thuật ngữ của Kinh Phật, tội lỗi này rất nặng. Bạn phải biết, 

thế gian giả mạo nhãn hiệu nổi tiếng đều có tội. Nếu như bạn 

ăn cắp những danh từ thuật ngữ này trong Phật pháp, tội lỗi 

đó đều ở địa ngục A-tỳ. Cho nên, những người này thật sự là 

“kẻ đáng thương hại”, họ không biết quả báo đáng sợ. Chúng 

ta  ở  trong  đời  sống  thường  ngày,  sinh  hoạt,  làm  việc,  đối 

nhân  xử  thế  tiếp  vật,  chúng  ta  tập  luyện  không  phân  biệt, 

không chấp trước, thì đây chính là tu tâm thanh tịnh, tu tâm 

bình đẳng, thành tựu tịnh nghiệp của chúng ta. Một câu Phật 

hiệu, nguyện sanh Tịnh Độ là được đi rồi. Pháp môn này thật 

sự  là  dễ  dàng,  thế  nhưng  trong  đời  sống  thường  ngày  bạn 

không biết luyện công phu này là bạn gặp khó khăn rồi; cho 

dù một ngày bạn niệm  mười vạn tiếng, hai mươi vạn tiếng, 

người xưa nói: “Đau mồm, rát họng cũng uổng công”. Đây là 

sự thật. 

•  Điều thứ sáu là “Chánh Định” 

Định là nói tâm an trú tại một chỗ, nhất định không thay 

đổi, nhất định không dao động. Phật ở chỗ này dạy chúng ta, 

tâm của chúng ta cần nên an trụ ở thập thiện nghiệp đạo, cần 

nên an trụ ở danh hiệu A Di Đà Phật. Các bậc tổ sư đại đức 

thường nói: “Chánh - trợ song tu”. Chúng ta nhất định phải 

biết, nhất tâm xưng niệm A Di Đà Phật là chánh tu của chúng 

ta; nhất tâm an trụ thập thiện nghiệp đạo là trợ tu của chúng 

478 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ta, như vậy mới có thể được sanh Tịnh Độ. Đại đức xưa nói 

rằng: “Ái bất trọng bất sanh Ta Bà”. Tại sao lại đi vào trong 

lục đạo vậy? Nhân tố thứ nhất là “ái dục”, ái không đoạn thì 

không có cách gì ra khỏi thế giới Ta Bà. “Niệm bất nhất bất 

sanh  Tịnh  Độ”,  cho  nên  niệm  Phật  phải  chuyên  tâm,  phải 

chuyên nhất. 

Thế Tôn ở trong Kinh điển nói cho chúng ta biết rõ ràng 

về sự thù thắng của Thế giới Tây Phương. Mười phương ba 

đời  tất  cả  chư  Phật  đều  tán  thán  A  Di  Đà  Phật.  Rốt  cuộc 

Ngài thù thắng ở chỗ nào vậy? Sự thù thắng của Ngài chính 

là ở Thế giới Cực Lạc không có nghịch cảnh, không có ác 

duyên, cho nên sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc, cho 

dù trong A Lại Da Thức chúng ta vẫn còn tập khí ác chưa có 

đoạn hết, nhưng cũng không bị thoái chuyển. Đây là đạo lý 

gì vậy? Ở trong tâm thức tuy có chủng tử tập khí phiền não, 

nhưng  vì  không  có  duyên  nên  nó  không  khởi  hiện  hành. 

Nhân  phải  cộng  thêm  duyên  mới  khởi  hiện  hành,  mới  kết 

quả; nhân mà không có duyên thì sẽ không kết quả. Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc không có ác duyên, cho nên quả báo 

ác ở nơi đó thảy đều không có. Chúng ta ở thế gian này có 

biết  bao  nhiêu  tai  nạn,  còn  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

không có, vì thế ở bên đó chỉ có tiến bộ chứ không có thoái 

bộ.  Sự  tiến  bộ  nhanh  hay  chậm  của  mỗi  người  thì  không 

giống nhau, nhưng chắc chắn sẽ không thoái bộ, huống chi 

người  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  đều  là  vô  lượng  thọ, 

thọ mạng dài lâu, tiến bộ chậm một chút cũng không sao cả, 

cũng là một đời thành tựu. 

Nói tiến bộ chậm trễ một chút cũng không phải cảnh giới 

của phàm phu chúng ta. Tại sao vậy? Bởi vì ở Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  là  “Chư  thượng  thiện  nhân  câu  hội  nhất 

xứ”.  Chữ  “thượng  thiện”  này  cũng  có  rất  nhiều  cách  giảng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

479 

khác  nhau.  Chúng  ta  biết  Thế  giới  Tây  Phương  có  bốn  độ, 

chín  phẩm,  tiêu  chuẩn  của  mỗi  một  độ  đều  không  giống 

nhau.  Chúng  ta  biết,  thấp  nhất  là  thượng  thiện  của  Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ  chính là thập thiện nghiệp đạo, thượng 

thiện  của  Thực  Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  của  Bồ  Tát  Đẳng 

Giác.  Chúng  ta  có  thể  thấy,  tiêu  chuẩn  của  thượng  thiện 

không giống nhau. Nhưng Thế giới Tây Phương Cực Lạc rất 

đặc  biệt  so  với  các  thế  giới  phương  khác,  không  giống  với 

các thế giới phương khác. Cõi Cực Lạc tuy có bốn độ, nhưng 

đại  chúng  của  bốn  độ  thường  xuyên  chung  sống  với  nhau, 

“câu hội nhất xứ”. Đây quả là quá thù thắng, là điểm mà thế 

giới mười phương đều không có, chỉ có Thế giới Tây Phương 

mới  có.  Sự  thù  thắng  ở  đâu  vậy?  Thù  thắng  ở  chỗ,  người 

vãng sanh hạ hạ phẩm Phàm Thánh Đồng Cư Độ mỗi ngày 

có thể cùng những Bồ Tát Đẳng Giác, Bồ Tát lớn của Tịch 

Quang Độ, Thực Báo Độ, như Bồ Tát Quan Thế Âm, Bồ Tát 

Đại Thế Chí, Bồ Tát Văn Thù, Bồ Tát Phổ Hiền, Bồ Tát Di 

Lặc  mà  chúng  ta  thường  hay  biết,  hằng  ngày  cùng  chung 

sống với các Ngài, tiếp nhận sự huân tập của các Ngài. Cho 

nên,  chúng  ta  có  thể  tưởng  tượng  biết  được,  sự  tiến  bộ  có 

chậm trễ nhất cũng nhanh hơn nhiều so với mười phương thế 

giới. Mười phương thế giới đâu có duyên phận tốt như vậy. 

Đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc có thể hằng ngày chung 

sống với những vị đại Bồ Tát, được sự giúp đỡ của họ, thì vô 

tình một cách rất tự nhiên liền dũng mãnh tinh tấn. Cho nên, 

Thế  giới  Tây  Phương  không  thối  chuyển,  Thế  giới  Tây 

Phương thành tựu nhanh. 

Trong  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  chúng  ta  thấy, 

người hạ hạ phẩm vãng sanh của Phàm Thánh Đồng Cư Độ 

chỉ cần mười hai kiếp là hoa khai kiến Phật. Hoa khai kiến 

Phật là cảnh giới gì vậy? Thực Báo Trang Nghiêm Độ. Phàm 

480 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Thánh  Đồng  Cư  Độ  là  phàm  phu  mang  theo  nghiệp,  một 

phẩm phiền não cũng chưa có đoạn, chỉ cần thời gian mười 

hai kiếp là họ liền có thể chứng được địa vị Bồ Tát Sơ Trụ 

Viên Giáo (tức là ở trong Biệt Giáo họ đã đăng địa rồi). Đối 

với chúng ta, mười hai kiếp là rất dài, nhưng ở Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc thì rất ngắn. Tại sao vậy? Thọ mạng của họ 

dài, thọ mạng là vô lượng kiếp thì mười hai kiếp có đáng gì? 

Cũng như người thế gian này của chúng ta, thọ mạng là 100 

tuổi, người của Tây Phương Cực Lạc cảm thấy mười hai kiếp 

giống như mười hai ngày vậy, bạn mới biết sự thù thắng này. 

Cho nên, tâm của bạn có thể định ở Tây Phương Tịnh Độ, có 

thể  định  ở  một  câu  Phật  hiệu  này,  vậy  thì  chúc  mừng  bạn, 

bạn  là  chánh  định  thuần  chánh,  chánh  định  thù  thắng  vô 

song. Lại cộng thêm tâm bạn định ở thập thiện nghiệp đạo, 

chúng ta đời này làm người, sinh hoạt, làm việc, đối nhân xử 

thế tiếp vật, mỗi tâm, mỗi niệm, ngôn ngữ tạo tác đều không 

trái ngược thập thiện nghiệp là nhất định được sanh. Đây là 

chánh định của Bát Chánh Đạo nói ở trong Kinh Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo.  Nói thì  nghe dễ dàng, nhưng  thật  sự không bị 

dao động bởi ngoại cảnh thì mới gọi là định. Từ đó cho thấy, 

người  chân  tu  hành  thật  sự  không  nhiều.  Nguyên  nhân  gì 

vậy?  Sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  thì  tâm  dao  động, 

cái định này đã mất rồi (đây là điều rất đáng tiếc), điều này ở 

trong  Phật  pháp  gọi  là  “ma  chướng”.  Ma  chướng  chính  là 

ngoại duyên không tốt. Ngoại duyên đã phá hoại chánh định, 

chánh tinh tấn của bạn rồi. 

Mấy ngày nay, có đồng tu từ Trung Quốc đến nói với tôi, 

trước  đây  có  không  ít  người  thọ  trì  bản  hội  tập  Kinh  Vô 

Lượng Thọ, nhất tâm niệm Phật. Gần đây, có rất nhiều người 

nói bản hội tập  này  không  đáng tin  cậy,  không  thể học bản 

này, cho nên tín tâm của họ dao động, thoái chuyển rồi. Đây 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

481 

là  do  không  có  chánh  định.  Họ  không  học  bản  hội  tập,  mà 

hiện nay họ đề xướng bản của Khang Tăng Khải. Không sai! 

Nói thật ra, Kinh Vô Lượng Thọ hiện tồn tại chín loại phiên 

bản, bất kể thọ trì loại phiên bản nào cũng đều có thể vãng 

sanh, tuyệt đối không phải nói  một bản nào  đó có thể vãng 

sanh, bản nào đó không thể vãng sanh, điều này là nhất định 

sai lầm. 

Chúng ta đối với  chín  loại bản  này  rốt  cuộc tuyển  chọn 

như  thế  nào?  Nói  thật  ra,  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  khi  hội  tập 

bản này, lão cư sĩ Mai Quang Hi đã nói rất rõ ràng ở trong lời 

tựa,  tuyệt  đối  không  phải  yêu  cầu  mọi  người  thảy  đều  học 

bản hội tập của ông. Ông không có ý này. Ông chẳng qua là 

dùng  bản này  để lôi kéo  mọi  người tha thiết học  theo  Kinh 

Vô Lượng Thọ. Tại sao dùng bản này để lôi kéo vậy? Kinh 

Vô  Lượng  Thọ  có năm  loại bản nguyên dịch.  Văn  tự phiên 

dịch của mỗi loại bản đều có một bộ phận rất khó đọc, chúng 

ta đọc không trôi chảy, hơn nữa ý nghĩa thật sự thì cần người 

giảng giải mới hiểu được, không có người giảng giải chúng 

ta không thấy rõ ràng. Ông hội tập bản này, cái hay là văn tự 

lưu loát, chúng ta đọc rất trôi chảy, nghĩa lý rõ ràng, không 

cần người giảng, chúng ta đọc xong đều có thể hiểu ý nghĩa 

của nó.  Cái  hay  là  ở  chỗ  này.  Bản  này  thật  sự phù hợp với 

nguyên  tắc  làm  văn  chương  trước  đây  của  người  Trung 

Quốc, đó là giản, yếu, tường, minh. Bản hội tập của ông làm 

được  bốn  chữ  này,  đơn  giản,  vắn  tắt,  cặn  kẽ,  minh  bạch. 

Dùng bốn chữ này làm tiêu chuẩn để so sánh chín loại bản, 

thì  bản  của  ông  là  số  một.  Chúng  tôi  căn  cứ  vào  bốn  chữ 

“Giản,  Yếu,  Tường,  Minh”  để  chọn  bản  hội  tập  này.  Ngày 

nay  ở  hải  ngoại,  hầu  như  mọi  người  đều  thọ  trì  bản  này. 

Người  được  lợi  ích  từ  bản  này  quá  nhiều,  quá  nhiều  rồi. 

Chướng duyên ở hải ngoại ít, chướng duyên ở trong nước thì 

482 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhiều  và  nghiêm  trọng.  Nhưng  bất  kể  chướng  ngại  như  thế 

nào, chân lý rốt cuộc vẫn là chân lý, chánh pháp cuối cùng 

vẫn là chánh pháp. Bạn có thể chướng ngại 30 năm, 50 năm, 

thậm  chí  là  100  năm,  nhưng  tôi  tin  tưởng  chắc  chắn  người 

đời sau vẫn là đọc bản hội tập này. Tại sao vậy? Vì bản này 

dễ đọc. Cho nên, họ không có cách gì chướng ngại một vạn 

năm, họ không có năng lực này. Người chướng ngại, họ rắp 

tâm như thế nào? Nếu như tâm của họ không thuần chánh thì 

nhất định đọa lạc, vì đây là phá hoại chánh niệm của người 

khác, chắc chắn đọa lạc. 

Tôi cũng đã từng nghĩ, đồng tu đại lục ưa thích bản của 

Khang  Tăng  Khải,  phản đối bản  hội  tập  của  Ngài  Hạ  Liên 

Cư. Chúng tôi tìm một thời gian, đem bản của Khang Tăng 

Khải giảng thật kỹ một lần, để lưu hành đến Trung Quốc đại 

lục. Đây là việc tốt. Bạn thích cái gì chúng tôi sẽ giảng cho 

bạn cái ấy. Người ưa thích bản hội tập của Hạ Liên Cư thì 

cứ học bản của Hạ Liên Cư; ưa thích bản của Khang Tăng 

Khải thì học bản của Khang Tăng Khải, tất cả đều tốt. Điều 

quan  trọng  nhất,  mấu  chốt  của  việc  có  thể  thành  tựu  hay 

không là tâm bạn có định hay không, đây mới là khâu then 

chốt chân thật. 

Kinh  giáo  tuyệt  đối không phải đọc  qua là  có  thể  thành 

tựu, không có đạo lý này. Nói được mà không làm được thì 

không  phải  chân  trí  tuệ.  Nói  được  mà  không  làm  được  thì 

chẳng liên quan gì với liễu sinh tử, xuất tam giới, chẳng qua 

chỉ là khẩu thiện mà thôi, không thể vãng sanh. Thật sự muốn 

vãng sanh, trước đây  tôi đã giảng  rất nhiều lần, tôi nói  tam 

bối cửu phẩm là do nhân gì tạo nên vậy? Cách giảng của tôi 

không  giống  với  cách  nói  của  tổ  sư  đại  đức  xưa  nay.  Cách 

nói của tôi là chúng ta đem giáo nghĩa của Kinh Vô Lượng 

Thọ hoàn toàn đều làm được rồi; điều mà Phật ở trong Kinh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

483 

giáo bảo chúng ta làm, chúng ta thảy đều làm rồi; dạy chúng 

ta  không  được  phép  làm,  chúng  ta  quyết  định  không  có  vi 

phạm  một  điều  nào,  thì  người  này  là  thượng  thượng  phẩm 

vãng sanh. Nếu như họ chỉ có thể làm được 90%, còn có 10%  

chưa thể làm được thì người này là thượng trung phẩm vãng 

sanh. Giả như họ chỉ có thể làm được 80%, còn 20%  chưa 

thể làm được, đây là thượng phẩm hạ sanh. Từ đây bạn cứ hạ 

dần  xuống,  hạ  xuống  đến  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  cũng  phải 

làm  được  20%.  Nếu  20%  mà  cũng  không  thể  làm  được  thì 

không thể vãng sanh. Tôi dùng phương pháp này giảng, các 

bạn nghe xong cảm thấy có đạo lý hay không? 

Phật dạy chúng ta tu hành là phải “hành”. Nếu không thể 

đem Kinh giáo ứng dụng vào hành vi đời sống của mình, thế 

thì  có  lợi  ích  gì?  Chỉ  nói  suông  thôi,  khẩu  thì  thiện  nhưng 

tâm  bất  thiện,  hạnh  bất  thiện  thì  chắc  chắn  không  thể  vãng 

sanh. Cho nên, tâm phải định ở trong pháp môn mình tu, tâm 

phải  định  ở  trong  thập  thiện  nghiệp  đạo.  Nếu  như  chúng  ta 

đem tâm định vào thập thiện nghiệp đạo mà không cầu sanh 

Tịnh Độ, thì tương lai bạn nhất định sanh thiên, hưởng phước 

thiên. Hành thập thiện thì được sanh thiên thượng phẩm, đây 

là điều chắc chắn. 

•  Điều thứ bảy là “Chánh Niệm” 

“Niệm chánh trợ đạo, tâm bất động thất cố”. 

Hôm  qua,  tổng  vụ  của  Tịnh  Tông  Học  Hội  là  cư  sĩ  Lý 

Văn  Hoa  nói  với  tôi:  “Hiện  nay,  chúng  con  thật  sự  thể  hội 

được tầm quan trọng của đạo tràng giảng Kinh, niệm Phật”. 

Thể hội được từ đâu vậy? Cư Sĩ Lâm gần đây có công trình, 

vì phải xây thêm hai tầng nữa ở phía trên năm tầng lầu hiện 

nay. Thêm hai tầng nghĩa là giảng đường lầu năm phải thêm 

trụ  cột,  thì  phía  trên  mới  có  thể  xây  thêm  hai  tầng  nữa.  Vì 

484 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vậy,  giảng  đường  hiện  nay  không  dùng  được,  niệm  Phật 

đường cũng không dùng được. Ông nói: “Hiện nay nhìn thấy 

Cư Sĩ Lâm rất tiêu điều, không hưng vượng giống như trước 

đây.  Vô  cùng rõ  ràng  là đạo tràng  ở đây  của  chúng  ta  nếu 

không  niệm  Phật,  không  giảng  Kinh  thì  lập  tức  suy  xuống 

ngay”. Ông đến nói với tôi, tôi gật đầu đồng ý, không sai tí 

nào cả. Đạo tràng làm thế nào mới hưng? Cư Sĩ Lâm đã hưng 

vượng ba năm. Ba năm tại sao hưng vậy? Hiện nay rõ ràng 

rồi,  hàng  ngày  giảng  Kinh,  hàng  ngày  niệm  Phật,  vậy  mới 

hưng vượng lên được. Đạo tràng này như vậy thì đạo tràng 

trong thiên hạ thảy cũng đều như vậy. Tại sao vậy? Các bạn 

hàng  ngày  giảng  Kinh,  hàng  ngày  niệm  Phật  thì  đạo  tràng 

này chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ, vậy sao 

không hưng vượng được chứ? Đương nhiên là hưng vượng. 

Nếu như đạo tràng này không có người giảng Kinh, không có 

phong  khí  học  tập,  không  có  người  niệm  Phật,  không  có 

phong khí của đạo, tuy có chỗ mà vô học vô đạo thì đạo tràng 

làm  sao  hưng  vượng  được?  Nếu  như  đạo  tràng  vô  học,  vô 

đạo mà vẫn cứ hưng vượng, thì đó chính là ma vương đang ở 

đó  tác  quái,  ma  đang  ủng  hộ,  cũng  có  thể  khiến  bạn  hưng 

vượng nhất thời, đó không phải thật sự hưng vượng. Sau khi 

ma đi rồi thì đạo tràng của bạn sẽ suy ngay. 

Phật  pháp  là  chánh  pháp,  cho  nên  tuyên  dương  chánh 

pháp là quan trọng hơn hết. Hội trưởng Lý đặc biệt chú ý đối 

với việc bồi dưỡng nhân tài hoằng pháp, hoằng dương chánh 

pháp  của  chúng  ta,  đây  là  việc  làm  chính  xác.  Từ  lần  xây 

dựng đạo tràng này, cảm xúc vô cùng rõ ràng. Hội trưởng có 

bàn với tôi về địa điểm giảng Kinh, tạm thời hiện nay dời đến 

hẻm  17,  Nha  Lung. Chúng tôi đã cất  một  túp lều  tranh tạm 

thời  ở  bên  đó  (tuy  nói  là  tạm  thời,  nhưng  có  lẽ  cũng  phải 

dùng được hai, ba năm). Công trình của Cư Sĩ Lâm, theo tình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

485 

hình  đó  thì  dự  tính  bình  thường  phải  mất  hai  năm  rưỡi,  do 

vậy giảng đường tạm thời này chí ít cũng phải dùng hai năm 

rưỡi.  Cư  sĩ  Lý  đến  nói  với  tôi,  ông  muốn  xây  tường  xung 

quanh túp lều tranh này, tương lai bên trong dùng máy điều 

hòa.  Tôi  kiến  nghị  với  ông,  việc  này  không  cần  thiết,  lều 

tranh này  rất tốt,  chúng  ta hoạt  động  ở trong đó,  người  bên 

ngoài  thảy  đều  có  thể  nhìn  thấy;  nhìn  thấy  thì  họ  sẽ  muốn 

đến.  Cho  nên  không  cần  dùng  tường,  như  vậy  sẽ  độ  chúng 

nhiều  hơn.  Họ  nhìn  thấy  có  nhiều  người  ngồi  như  vậy,  họ 

cũng  muốn  vào  để  nghe  thử,  vậy  là  vô  tình  họ  đã  đến  rồi. 

Khu  đất  này  còn  lớn  hơn  so  với  giảng  đường  Cư  Sĩ  Lâm. 

Chúng  tôi  ngày  đầu  tiên  sử  dụng  địa  điểm  đó,  nhìn  thấy 

người ngồi chật kín, thính chúng không ít hơn so với giảng 

đường lầu năm của Cư Sĩ Lâm. Có rất nhiều gương mặt mới 

đến dự, cả xuất gia và tại gia, đây là việc tốt. Chúng tôi có 

điều đắn đo khác, đó chính là hiệu quả của thu âm. Ghi hình 

thì không bị trở ngại, chỉ sợ hiệu quả của thu âm, sợ bị nhiễm 

tạp  âm.  Hiện  nay  đang  nghiên  cứu  cải  tiến,  làm  sao  có  thể 

nâng cao hiệu quả của thu âm, để tương lai băng ghi hình của 

chúng  ta  có  thể  lưu  hành  rộng  rãi.  Vậy  là  phải  mời  một  số 

chuyên  gia  đến  xem  thử  phải  cải  thiện  như  thế  nào.  Từ  đó 

cho thấy, quan hệ chánh niệm là quan trọng. 

Niệm chánh đạo, niệm trợ đạo. Tịnh Tông Học Hội thành 

lập,  chúng  tôi  từ  trong  Kinh  luận  chọn  ra  năm  môn  tu  học. 

Bởi  vì  tu  hành  càng  đơn  giản  càng  tốt,  quyết  không  được 

phép quá tạp. Nhiều mà tạp thì không thể thu được hiệu quả, 

nhất  định  phải  tinh  giản,  cho  nên  chúng  tôi  đã  lựa  chọn  ra 

năm môn. Môn thứ nhất chính là “Tịnh Nghiệp Tam Phước”, 

chọn ra từ trong Kinh Quán Vô lượng Thọ. Đây là môn học 

vô cùng quan trọng, chúng ta phải thường niệm.  Đây là đại 

căn bản của tu hành, bất kể tu học pháp môn nào, Hiển giáo, 

486 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Mật giáo, Tông môn, Giáo hạ, vô lượng pháp môn đều bắt rễ 

từ trên nền tảng này. 

“Tịnh Nghiệp Tam Phước” có ba điều, mười một câu, tôi 

đem nó phân phối vào Thực Báo Độ, Phương Tiện Độ, Đồng 

Cư Độ. 

Điều  thứ  nhất:  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. 

Nếu  không  làm  được  điều  này  thì  chắc  chắn  không  thể 

vãng sanh. Chánh - Trợ song tu. Chánh tu, trong Kinh A Di 

Đà nói là “chấp trì danh hiệu”, “nhất tâm bất loạn”, đây là 

chánh tu. Hai câu nói này trong Kinh Di Đà chính là nguyện 

thứ mười tám của Kinh Vô Lượng Thọ, chúng tôi dùng hai 

câu này làm chánh tu. Thế nhưng chánh tu cần phải trợ hành. 

Tại sao vậy? Không có trợ tu thì chánh tu của bạn chắc chắn 

không  thể  thành  tựu.  Hay  nói  cách  khác,  trợ  là  trợ  chánh, 

không có trợ thì cái chánh đó biến thành nghiêng lệch rồi. 

Đại  đức  xưa  có  đề  xướng  “Bổn  Nguyện  Niệm  Phật”. 

Hiện nay Nhật Bản tuyên truyền “Bổn Nguyện Niệm Phật” 

có sai lầm, họ chỉ biết một, chứ không biết hai. Họ cho rằng, 

chỉ  có  trì  nguyện  thứ  18,  một  câu  Phật  hiệu  này  là  có  thể 

vãng sanh.  Sai rồi! Đây  chính là giải thích sai nghĩa  Kinh, 

chúng ta gọi là “lấy nghĩa cục bộ”. Họ không biết, mỗi một 

câu Kinh văn trong Kinh Vô Lượng Thọ đều bao gồm toàn 

bộ  Kinh  điển.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Một  tức  tất 

cả, tất cả tức một”. Bất kỳ một nguyện nào trong bốn mươi 

tám  nguyện  cũng  bao gồm  bốn  mươi  bảy  nguyện khác,  thì 

một  nguyện  đó  mới  là  viên  mãn.  Nguyện  thứ  18  làm  chủ, 

nếu nó không thể bao gồm 47 nguyện khác thì nguyện thứ 

18 có khiếm khuyết, không viên mãn. Đạo lý này họ đã sơ 

suất  rồi.  Cho  nên,  người  hiện  nay  nói  “Bổn  Nguyện  Niệm 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

487 

Phật” không phải lời mà tổ sư đại đức xưa nay đã nói, dùng 

danh xưng thì giống người xưa, nhưng nội dung hoàn toàn 

khác  nhau,  cho  nên  hiệu  quả  đương  nhiên  không  giống 

nhau. Vì vậy, giáo không thể không thâm nhập nghiên cứu. 

Tổ  sư  đại  đức  thường  hay  dạy  chúng  ta  thâm  nhập  Kinh 

tạng, nếu  bạn  không  thâm  nhập thì sẽ luôn  luôn hiểu sai  ý 

nghĩa. Bản thân không được lợi ích, theo tình thì có thể tha 

thứ,  bạn  không  được  trách  người  khác.  Nếu  như  bạn  ảnh 

hưởng  đến  người  khác,  khiến  họ  cũng  không  được  lợi  ích, 

vậy bạn đã có tội rồi. Đạo lý này không khó hiểu. Cho nên, 

bất  kể  tu  học  pháp  môn  nào,  phải  lấy  “Tịnh  Nghiệp  Tam 

Phước” làm cơ sở. Không có cơ sở này, cho dù tu pháp môn 

nào cũng không thể thành tựu, giống như xây nhà vậy, đây 

là xây nền móng. Bạn không có nền móng tốt, thì bạn làm 

sao  có  thể  xây  nhà  được?  Đạo  lý  này  không  được  phép 

không biết. 

Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát 

đều thể hiện trong thập thiện nghiệp. Thập thiện nghiệp nếu 

như  không  thể  làm  được  thì  ba  câu  phía  trước  đều  là  nói 

suông.  Dùng  cái  gì  để  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu?  Phải  tu  thập 

thiện  nghiệp,  cha  mẹ  bạn  sẽ  hoan  hỷ:  “Con  cái  của  tôi  là 

người  thiện”.  Tu  thập  thiện  nghiệp  mới  là  phụng  sự  sư 

trưởng chân thật, thầy cô hoan hỷ: “Học trò của tôi là người 

thiện”. Xa lìa thập thiện thì hiếu thân tôn sư là hữu danh, vô 

thực.  Cho  nên,  nếu  một  điều  này  làm  được  rồi  và  nhất  tâm 

niệm  Phật  cầu  nguyện  vãng  sanh,  thì  nhất  định  sanh  Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  Độ.  Ở  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  có 

tam bối, cửu phẩm,  đó là xem bạn công phu sâu cạn. Công 

phu sâu cạn, chánh trợ hai bên đều có. 

Điều thứ hai: “Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất 

phạm uy nghi”. 

488 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Đây là từ điều thứ nhất tiến bộ thêm đến điều thứ hai. Ở 

trong điều thứ hai chắc chắn bao gồm điều thứ nhất. Hay nói 

cách khác, bạn có thể làm được bảy câu, từ “Hiếu dưỡng phụ 

mẫu”  đến  “Cụ  túc  chúng  giới,  bất  phạm  uy  nghi”,  và  niệm 

Phật vãng sanh thì sanh về Phương Tiện Hữu Dư Độ. Không 

giống nhau! 

Điều thứ ba: “Phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả, đọc 

tụng Đại thừa, khuyến tấn hành giả” 

Nếu như bạn có thể làm được thêm bốn câu này thì nhất 

định  bạn  được  vãng  sanh  về  Thực  Báo  Trang  Nghiêm  Độ. 

Cách giảng của tôi là như vậy. 

“Tịnh Nghiệp Tam Phước” vừa là trợ tu, vừa là chánh tu. 

Nếu bạn thật sự khế nhập cảnh giới, thì chánh - trợ là  một, 

không phải hai. Niệm Phật như thế nào? Bạn có thể làm được 

những  điều này  rồi  thì  cũng gọi là niệm  Phật.  “Hiếu  dưỡng 

phụ mẫu” là niệm Phật, “Phụng sự sư trưởng” là niệm Phật, 

“Từ  tâm  bất  sát”  là  niệm  Phật,  “Tu  thập  thiện  nghiệp”  là 

niệm  Phật,  từng  câu từng  chữ đều  là niệm  Phật.  Đây  gọi  là 

“Niệm  chánh  trợ  đạo”.  Ngay  tại  đây  và  bây  giờ,  nhất  định 

không có “thất niệm” (“thất niệm” tức là quên mất rồi). 

Người  sơ  học  luôn  luôn  không  thể  tránh  khỏi  thường 

xuyên thất niệm, cho nên mỗi ngày phải tu sám hối. Tại sao 

ý niệm này mà ta quên mất vậy? Từng giây, từng phút phải 

nhắc nhở mình. Cho nên, tại sao người niệm Phật phải đeo 

tràng hạt, hay trên tay phải cầm tràng hạt vậy? Dụng ý của 

tràng  hạt  chính  là  nhắc  nhở  mình  không  được  thất  niệm. 

Vừa nhìn thấy tràng hạt này, lập tức liền nhớ đến. Đây là tác 

dụng  rất  lớn  của  tràng  hạt.  Tràng  hạt  không  chỉ  là  nhớ  số 

lần,  điều  quan  trọng  nhất  là  nhắc  nhở  mình  chánh  niệm. 

Không những phải thường xuyên nhắc nhở mình, thật ra mà 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

489 

nói,  hoàn  cảnh  xung  quanh  chúng  ta,  mọi  người  nhìn  thấy 

tràng hạt này, họ cũng biết niệm Phật, họ sẽ động đến ý nghĩ 

này. Không nhất định là họ có biết niệm hay không, nhưng 

họ sẽ khởi lên ý nghĩ này. Ý nghĩ này là ý nghĩ tốt. Ngoài ra 

còn  có  quỷ  thần  mà  mắt  thường  chúng  ta  không  thể  nhìn 

thấy,  quỷ  thần  nhìn  thấy  tràng  hạt  này  của  bạn  cũng  là  đã 

nhắc nhở họ niệm Phật. Âm dương lợi đôi đường. Cho nên, 

người niệm Phật mang tràng hạt có lợi ích rất lớn, lợi ích rất 

nhiều, đó là nhắc nhở tất cả chúng sanh chánh niệm. Chúng 

ta phải biết được đạo lý này. 

Ở trong cửa Phật chúng ta có rất nhiều người không hiểu, 

chúng ta cúng dường tượng Phật tuyệt đối không phải sùng 

bái tượng gỗ. Trong xã hội, có rất nhiều người nói chúng ta 

mê  tín,  sùng  bái  tượng  gỗ.  Sai  rồi!  Những  tượng  mà  Phật 

giáo  tạo  ra  này,  bất  kể  là  đúc  bằng  kim  loại,  đắp  bằng  đất, 

hay vẽ màu, đều là nhắc nhở chúng ta chánh niệm, dùng loại 

phương  pháp  này  đều  là  chánh  tự  tánh.  Chúng  ta  nhìn  thấy 

tượng Phật Thích Ca Mâu Ni là nhắc nhở chúng ta phải nhân 

từ  và thanh  tịnh.  Danh hiệu  “Thích  Ca Mâu  Ni”  này,  nghĩa 

của “Thích Ca” là nhân từ, đối với người phải nhân từ; nghĩa 

của “Mâu Ni” là thanh tịnh, đối với bản thân phải thanh tịnh. 

“Thanh tịnh tịch diệt”, tiếng Phạn gọi là “Mâu Ni”. Cho nên, 

khi  chúng  ta  nhìn  thấy  tượng  đức  Phật  Thích  Ca,  liền  nghĩ 

đến ta phải dùng tâm từ bi đối với người; ta phải tu tâm thanh 

tịnh  của  mình,  đối  với  mình  phải  thanh  tịnh  vô  nhiễm;  đối 

với  người  nhất  định  phải  nhân  từ,  bác  ái.  Đây  chính  là  ý 

nghĩa  này,  dùng  biểu  tượng  này  để  nhắc  nhở  chính  mình, 

tuyệt đối không phải lạy tượng gỗ. 

Afghanistan bên đó bắn phá tượng Phật, họ không biết ý 

nghĩa của tượng Phật. Họ cho rằng chúng ta lạy tượng gỗ, họ 

không biết đây là nhắc nhở tất cả chúng sanh phải dùng nhân 

490 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

từ, bác ái đối xử với người, phải dùng thanh tịnh tịch diệt để 

tu  dưỡng.  Bồ  Tát  Quan  Âm  là  nhắc nhở chúng ta từ  bi,  Bồ 

Tát Địa Tạng là nhắc nhở chúng ta hiếu kính. Nghe thấy danh 

hiệu, nhìn thấy hình tượng liền nghĩ đến lời giáo huấn ở trong 

Kinh điển, dụng ý là ở chỗ này. Đây không phải mê tín, mà là 

thuộc về thiết bị dạy học, công cụ dạy học, hiện nay ở trong 

giáo dục gọi là “Giáo cụ”. Giáo cụ của Phật giáo là đạt đến 

cảnh  giới  nghệ  thuật  cao  nhất.  Đây  là  văn  minh  nhân  loại, 

thành tựu văn hóa của nhân loại, chúng ta phải hiểu được đạo 

lý này. 

•  Điều sau cùng là “Chánh Mạng” 

Mạng là nói mạng sống của chúng ta. Con người sống ở 

thế  gian  này  nhất  định  phải  biết  làm  thế  nào  để  nuôi  mạng 

sống của mình. Thánh nhân nói rất nhiều về đạo dưỡng sinh 

và  phương  pháp  dưỡng  sinh,  trong  chú  giải  có  một  câu  nói 

rất quan trọng: “Thường tri chỉ túc, trụ ư thanh tịnh chánh 

mạng cố”. Nếu như con người muốn cơ thể mình khỏe mạnh 

trường thọ, xa lìa bệnh tật thì phải biết đạo dưỡng sinh. Điều 

này ở trong Phật pháp nói thấu triệt nhất, nói viên mãn nhất. 

Chân đế của mạng sống, hoặc giả chúng ta nói nguyên lý của 

mạng  sống  là  gì?  Phật  ở  trong  Kinh  nói  cho  chúng  ta  biết 

“Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”.  Nguyên  lý  của  mạng 

sống là gì? Là ý nghĩ. Thật sự là nghĩ cái gì thì nó liền biến ra 

cái nấy. 

Tu hành của nhà Phật, tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô 

lượng  pháp  môn,  tổng  cương  lĩnh  của  nó  đều  là  ở  quán 

tưởng.  Chúng  ta  hàng  ngày  nghĩ  Phật  thì  vô  tình  sẽ  biến 

thành  Phật,  nghĩ  Bồ  Tát  liền biến  thành  Bồ  Tát.  Thập  pháp 

giới  từ  đâu  mà  có  vậy?  Từ  tâm  tưởng  sanh.  Chúng  ta  hàng 

ngày đọc Kinh Phật, hàng ngày nhớ Kinh điển, đây là tưởng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

491 

Phật.  “Nhớ  Phật,  niệm  Phật”,  nhớ  với  niệm  đều  là  tưởng. 

Hàng ngày tưởng Phật, vô tình chính mình đã làm Phật rồi. 

Hàng ngày nếu như nghĩ đến hưởng thụ ngũ dục lục trần của 

thế gian, nghĩ đến tài, sắc, danh, thực, thùy, tham đắm những 

thứ  này,  thì  người  liền  biến  thành  ngạ  quỷ.  Quỷ  là  do  tư 

tưởng  tham  lam  keo  kiệt  biến  hiện  ra.  Người  có  tâm  tham 

lam, keo kiệt rất nặng, tham danh, tham tài, tham sắc thì họ 

liền biến thành ngạ quỷ. Người thế gian thường nói: “Người 

chết rồi đều thành quỷ”. Lời nói này là sai lầm, chí ít là có 

lục  đạo,  người  chết  rồi  đến  cõi  nào  đó,  chứ  chưa  chắc  đều 

đọa  cõi  quỷ.  Thế  nhưng  thử  nghĩ  thật  kỹ,  lời  nói  này  cũng 

không  phải  không  có  đạo  lý.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Đa  số 

người đều có tâm tham nặng. Tâm tham biến thành ngạ quỷ, 

sân  hận  đọa  địa  ngục,  ngu  si  biến  thành  súc  sanh.  Thường 

xuyên nghĩ ngũ giới thập thiện thì được sanh cõi người, được 

thân người, nghĩ thập thiện nghiệp thượng phẩm thì sanh cõi 

trời. Cho nên, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. 

Nếu như chúng ta muốn thân thể khỏe mạnh thì phải nghĩ 

thiện,  chứ  không  nên  nghĩ  ác;  phải  hành  thiện,  chứ  không 

nên tạo ác, thì thân thể sẽ khỏe thôi. Thân là môi trường vật 

chất  hàng  đầu  gần  gũi  nhất  của  chúng  ta.  Quý  vị  nhất  định 

phải biết là tâm làm chủ, không phải thân làm chủ. Cái thân 

này là vật chất, mà vật chất là thứ yếu. Vật chất từ đâu mà có 

vậy? Vật chất từ tâm tưởng sanh. Trong Kinh giáo Đại thừa, 

pháp Tướng Duy Thức nói thấu triệt nhất. Vật chất từ đâu mà 

có vậy? Là từ Tướng phần của A Lại Da. Tướng phần của A 

Lại Da là từ Kiến phần biến hiện ra. Kiến phần là ý nghĩ. Ở 

trong ý nghĩ có một loại chấp trước kiên cố. Chấp trước liền 

biến  thành  vật  chất,  cái  thứ  này  vốn  dĩ  không  có,  là  huyễn 

hóa. Kiến phần là thuộc về tinh thần, Tướng phần là thuộc về 

vật chất. Kiến - Tướng cùng một nguồn. “Nguồn” là gì vậy? 

492 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Nguồn là Tự Chứng phần. Kiến - Tướng là cùng nguồn, hay 

nói cách khác, vật chất và tinh thần là một nguồn, không thể 

tách rời. Cách nói này không giống như trong triết học. Cho 

nên Âu Dương Cánh Vô nói: “Phật giáo không phải là tôn 

giáo,  cũng  không  phải  là  triết  học, mà  là  giáo  dục”.  Phật 

giáo  nói  rõ  chân  tướng  vũ  trụ  nhân  sinh.  Vũ  trụ  từ  đâu  mà 

có? Mạng sống từ đâu mà có? Bản thân ta từ đâu mà ra? Phật 

pháp chẳng qua đem chân tướng này nói rõ với chúng ta mà 

thôi.  Cho  nên,  Phật  giáo  không  mê  tín.  Trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm  nói:  “Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”,  đây  là 

nói đơn giản, nói vắn tắt. Tâm hiện tướng, nhưng tướng thì 

thiên biến vạn hóa. Thập pháp giới y chánh trang nghiêm là 

do tướng biến hiện ra. Năng lực gì khiến nó sinh ra sự biến 

hóa phức tạp như vậy? Đó chính là “thức”. Thức chính là tâm 

tưởng, “từ tâm tưởng sanh”. 

Mỗi người chúng ta sống ở thế gian này dần dần trưởng 

thành, rồi thành gia lập nghiệp, rồi có con cái. Con cái trưởng 

thành  rồi,  thì lại  nhìn  thấy  con  cháu  của bạn  nữa.  Bản  thân 

mỗi  ngày  đang  nghĩ,  ta  già  rồi,  chúng  ta  đều  được  gọi  là 

“ông”, là “bà” rồi. Tại sao bạn bị già vậy? Chính là do bạn 

nghĩ già thì liền già ngay. Bạn nhìn thấy phía dưới từng đời, 

từng đời trưởng thành, “ồ! Ta già rồi”, quả nhiên sẽ già thôi. 

Già  rồi  thì  thế  nào?  Già  rồi  thì  nhất  định  sẽ  sinh  bệnh,  cho 

nên bạn sẽ chú trọng thuốc men, bảo hiểm. Người trẻ tuổi lơ 

là  mất  việc  này,  họ  không  biết  tính  quan  trọng  này.  Người 

tuổi già hàng ngày nghĩ bệnh, vốn dĩ không có bệnh, nhưng 

vì  hàng  ngày  nghĩ  tưởng  nên  bệnh  gì  cũng  có  cả.  Đến  khi 

bệnh  nhiều  rồi  thì  nghĩ  đến  “không  biết  khi  nào  ta  chết?”, 

vậy  thì  sẽ  chết  rất  nhanh  thôi.  Cho  nên,  thảy  đều  là  từ  tâm 

tưởng  sanh.  Nếu  như  bạn  đem  những  vọng  tưởng  này  thảy 

đều  bỏ  đi  thật  sạch  sẽ,  thì  bạn  sẽ  không  già,  bạn  cũng  sẽ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

493 

không  bị  bệnh,  nói  lời  thành  thật,  bạn  cũng  sẽ  không  chết. 

Đây đều là vấn đề của ý nghĩ. Cho nên, cái niệm này là vọng 

niệm, là ý nghĩ sai lầm. Tại sao bạn không nghĩ Phật? Tại sao 

không nghĩ Bồ Tát? Phật Bồ Tát không già. Chúng ta có câu 

ngạn  ngữ  thường  hay  nói:  “Bồ  Tát,  Bồ  Tát,  năm  nào  cũng 

mười  tám”.  Bồ  Tát  không  già,  bạn  nghĩ  Bồ  Tát  thì  tốt  biết 

bao, bạn sẽ không già. Cho nên, đây là vấn đề của quan niệm. 

Đạo dưỡng sinh là trước tiên phải thay đổi quan niệm của 

mình cho chính xác, không nên để ý nghĩ hiểu lệch lạc, sai 

lầm, vậy thì thiệt thòi sẽ lớn. Về phần đời sống, quan trọng 

nhất là phải biết đủ, “biết đủ thường vui”. Người sống ở đời 

cần  sống  một  đời  sống  thật  vui  vẻ,  việc  gì  từ  sáng  đến  tối 

phải  mặt  mày  ủ  rũ?  Sầu  khổ  là  trạng  thái  bệnh,  dễ  già.  Cổ 

nhân chúng ta nói: “Lo nghĩ có thể khiến người ta già”. Hay 

nói cách khác, vui vẻ thì người sẽ không bị già yếu; thường 

sinh  tâm  hoan hỷ  thì  bạn sẽ không  bị già  yếu.  Vì  vậy,  phải 

thường sinh tâm hoan hỷ. 

Tâm hoan hỷ sinh ra từ đâu vậy? Biết đủ thường vui, cho 

nên  người  nhất  định  phải  biết  đủ.  Đời  sống  càng  đơn  giản 

càng tốt, ăn uống càng ít càng khỏe mạnh. Tại sao vậy? Dinh 

dưỡng hấp thu được toàn bộ, bộ máy cơ thể gánh vác rất nhẹ. 

Người  hiện  đại,  nhất  là  trong  các  quốc  gia  phát  triển,  đời 

sống  tương  đối  sung  túc,  ăn  uống  sinh  hoạt  đều  quá  mức. 

Không  cần  thiết  ăn  nhiều  như  vậy!  Họ  ăn  quá  nhiều,  đó  là 

tham,  chỉ  một  chữ  “tham”.  Cái  gọi  là  “bệnh  từ  miệng  mà 

vào”.  Ăn  uống  vốn  dĩ  là  một  loại  cách  thức  dưỡng  sinh, 

nhưng  nếu bạn tham  quá  mức  thì  liền biến thành bệnh,  cho 

nên không được phép ăn quá mức.  Người tu đạo hiểu được 

đạo  dưỡng  sinh,  cho  nên  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  cùng  tăng 

đoàn ở đời năm ấy “ngày ăn một bữa trưa”, thức ăn vô cùng 

đơn giản, cơ thể khỏe mạnh. 

494 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Hiện nay ở Trung Quốc đại lục, dưới nông thôn vô cùng 

nghèo khổ, nhưng người khỏe mạnh, sống lâu, người 80 - 90 

tuổi, hơn 100 tuổi rất nhiều. Nhiều chuyên gia, học giả nước 

ngoài  đến  bên  đó  để  điều  tra,  nhưng  tìm  không  ra  nguyên 

nhân. Thấy tập quán sinh hoạt thường ngày của họ, thấy thức 

ăn  họ  ăn  dường  như  đều  không  có  dinh  dưỡng,  tại  sao  họ 

khỏe  mạnh  trường  thọ  vậy?  Úc  châu  cũng  như  vậy,  ở  dưới 

nông  thôn  Úc  châu,  người  80  -  90  tuổi,  hơn  100  tuổi  rất 

nhiều. Tôi đã từng đi viếng thăm một nông thôn, ở nơi đó họ 

yêu  cầu  tôi  giảng  cho  họ  một  chút  Phật  pháp.  Trong  thính 

chúng có rất nhiều người trên 90 tuổi, cơ thể vô cùng khỏe 

mạnh, một chút bệnh cũng không có, dáng đi rất nhẹ nhàng, 

thanh  thoát.  Tôi nhìn  thấy  vô cùng  hoan hỷ.  Họ  quả thật là 

tuy  chưa  bao  giờ  nghe  Bát  Chánh  Đạo,  nhưng  họ  thật  sự 

đang tu Bát Chánh Đạo. Họ vô cùng ưa thích Phật pháp. Tôi 

hỏi họ: “Tin tôn giáo nào?”. Họ nói: “Tin Cơ Đốc giáo và 

rất ưa thích nghe Phật pháp”. Cho nên, thầy Ngộ Lâm của 

chúng  ta  đã  đến  thôn  trang  đó  giảng  rất  nhiều  lần.  Mỗi  lần 

giảng  ở  bên  đó,  họ  biết  rồi,  có  rất  nhiều  người  lái  xe  hàng 

mấy giờ để đến nghe. Vô cùng hiếm có! Cho nên, đạo dưỡng 

sinh của họ là thuần chánh, chánh mạng. 

Trong  “Chánh  Mạng”  còn  có  một  ý  nghĩa  quan  trọng 

nữa, đó là chúng ta lựa chọn ngành nghề mưu sinh phải có 

lợi  ích  đối  với  xã  hội,  đối  với  chúng  sanh,  đây  là  chánh 

mạng. Nhất định không được tổn hại xã hội, tổn hại chúng 

sanh.  Từ  đó  cho  thấy,  ngành  nghề  sát  sanh  không  phải 

chánh mạng, mà đây là tà mạng, quả báo rất đáng sợ. Khi 

bạn đang tạo tác thì không biết, đến lúc quả báo hiện tiền 

thì hối hận không kịp. Chúng ta chỉ cần bình tĩnh mà quan 

sát, nghề đồ tể như nghề giết heo, đến khi họ già, bạn thấy 

hình thái của họ giống như heo vậy. Khi chết rất giống với 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

495 

tình  trạng  của  heo  bị  giết  chết.  Họ  đi  về  đâu  vậy?  Cả  đời 

tâm  cũng  tốt,  làm  người  cũng  tốt,  nhưng  họ  làm  ngành 

nghề này nên họ đến cõi súc sanh, đọa vào thai heo để trả 

nợ. Trước đây bạn giết bao nhiêu heo thì bạn cũng phải bị 

người khác giết bao nhiêu lần. Đây là tà mạng. Hiện nay ở 

nước ngoài, người nước ngoài thích ăn gà, ưa thích ăn thịt 

bò, thịt dê. Chúng ta thử xem người làm ngành nghề chiên 

gà,  những  đứa  con  mà  họ  nuôi  là  giống  như  gà  vậy.  Bạn 

xem  thật  kỹ,  rất  đáng  sợ.  Nhân  quả  nói  thực  ra  là  ngay 

nhãn  tiền,  nhưng  vì  sơ  suất  qua  loa  mà  không  phát  giác. 

Nếu như thật bình tĩnh mà quan sát thì bạn lập tức sẽ phát 

hiện  ngay,  quả  báo  hóa  ra  là  ngay  trước  mắt,  cứ  dần  dần 

đang  hình  thành.  Bạn  nghĩ  xem,  đáng  sợ  biết  bao.  Ngành 

nghề sát sanh không được phép làm, nghề trộm cắp không 

được  phép  làm,  nghề  tà  dâm  không  được  phép  làm,  đây 

đều thuộc về tà mạng, không phải chánh mạng. 

Tiêu  chuẩn  của  chánh  mạng  nhất  định  phải  tùy  thuận 

thánh giáo. Phật ở trong Kinh điển dạy chúng ta, chúng ta 

vâng theo lời giáo huấn của Phật Đà, lựa chọn ngành nghề 

mưu sinh. Chánh mạng là thù thắng nhất, luôn luôn người 

thế  gian  chúng  ta  gọi  là  “thanh  cao”.  Thanh  là  thanh  bần, 

cho nên nói “biết đủ”. Thanh bần biết đủ, chúng ta mới có 

thể thật sự đoạn tham sân si. Nếu như không thể cam lòng 

nhẫn  nại  chịu  nghèo  khổ,  thì  người  sẽ  tăng  trưởng  tâm 

tham. Từ tâm tham liên đới kéo theo sân – si – mạn, toàn 

bộ đều khởi lên. Tham là gốc rễ của mọi phiền não. Chỉ có 

biết  đủ  mới  có  thể  hàng  phục  được  tâm  tham.  Người  chỉ 

cần  không  có  tâm  tham  thì  tham  –  sân  –  si  –  mạn  đều  dễ 

dàng khống chế, bạn mới có thể phục được phiền não, thật 

sự có thể gìn giữ thân tâm của mình khỏe mạnh. Cho nên, 

nhân tố đứng đầu của khỏe mạnh là tâm thanh tịnh. 

496 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng tôi ngày nay tổng kết cương lĩnh tu học Phật pháp 

là “Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác, Từ 

Bi”. Nếu như quí vị có thể dụng tâm như vậy thì chắc chắn 

khỏe mạnh trường thọ. Không cần cầu ở ngoài, tất cả đều bắt 

đầu làm từ trong nội tâm. Phật pháp là “Nội học”, nội học là 

nhất định không cầu ở bên ngoài. Đời sống vật chất vô cùng 

đơn  giản,  tâm  thanh  tịnh  rồi  thì  thành  phần  dinh  dưỡng  mà 

chúng  ta  cần  hấp  thu  sẽ  ít.  Đạo  lý  này  tôi  đã  phát  hiện  rất 

sớm,  khi  tôi  đang  làm  học  sinh,  học  giáo  với  lão  cư  sĩ  Lý 

Bỉnh Nam. Tôi học đời sống của thầy. Bản thân thầy ngày ăn 

một bữa trưa, tôi cũng học theo thầy, ngày ăn một bữa trưa. 

Tôi  đã  làm  được  năm  năm.  Hình  như  là  khi  làm  đến  tháng 

thứ tám, tôi mới đem sự việc này báo cáo với thầy. Tôi nói: 

“Con  hiện  nay  học  theo  thầy,  chỉ  ăn  một  bữa”.  Thầy  hỏi: 

“Bao lâu rồi?”. Tôi nói: “Tám tháng rồi”. Thầy hỏi: “Con 

cảm  thấy  thế  nào?”.  Tôi  nói:  “Cảm  giác  thấy  mọi  thứ  rất 

bình  thường”.  Thầy  vỗ tay  xuống bàn,  nói:  “Vĩnh  viễn  làm 

như vậy đi”. Tại sao vậy? Đời sống đơn giản, dễ dàng, có thể 

không yêu cầu người. “Nhân đáo vô cầu phẩm tự cao”. 

Tôi đưa ra một vấn đề về lý luận với thầy. Tôi nói, thành 

phần  dinh  dưỡng  hấp  thu  của  con  người  cũng  như  là  nhiên 

liệu vậy. Sự tiêu hao năng lượng của cơ thể con người phải 

cần  ăn  uống  để  bổ  sung,  đây  là  bổ  sung  năng  lượng.  Mỗi 

người tiêu hao năng lượng không giống nhau, giống như xe 

hơi vậy, có chiếc hao xăng, có chiếc ít hao, cơ thể chúng ta 

cũng  như  vậy.  Sự  tiêu  hao  năng  lượng  là  trên  95%  năng 

lượng  tiêu  hao  vào  trong  vọng  tưởng.  Đối  với  lao  tâm,  lao 

lực thì lượng tiêu hao đó rất ít. Thầy vô cùng đồng ý với cách 

nói này  của  tôi.  Người tu đạo tâm  địa  thanh tịnh, không  có 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  nên  họ  tiêu  hao  năng 

lượng  rất  ít,  cho  nên  mỗi  ngày  ăn  một  bữa  là  đủ  rồi.  A  La 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

497 

Hán tâm địa thanh tịnh hơn nhiều so với phàm phu chúng ta, 

cho  nên  một  tuần  (bảy  ngày)  mới  ăn  một  bữa  (đây  là  trong 

Kinh  điển  ghi  chép).  Tâm  của  Bích  Chi  Phật  lại  thanh  tịnh 

hơn  A  La  Hán,  nên  nửa  tháng  ăn  một  bữa.  A  La  Hán  một 

tuần mới đi ra trì bát một lần, còn Bích Chi Phật nửa tháng 

mới ra trì bát một lần, vì họ tiêu hao ít. Họ bổ sung một lần là 

có thể dùng thời gian lâu dài như vậy. Chúng ta hiện tại ăn ba 

bữa, còn phải ăn điểm tâm, ăn năm bữa, ăn tám bữa, có thể 

thấy  người  đó  vọng  tưởng  nhiều,  toàn  bộ  đều  tiêu  hao  vào 

trong  vọng  tưởng  rồi.  Vọng  niệm  tới  tấp  sẽ  đem  lại  cho  cơ 

thể bệnh tật đầy mình. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. Cho 

nên, tu thân vẫn là bắt đầu từ tu tâm. Tâm tốt rồi thì cơ thể sẽ 

tốt  thôi.  Tâm  không  tốt,  dùng  thuốc  men  gì  để  điều  chỉnh, 

dùng  thức  ăn gì để tẩm  bổ  cũng là giả, đều gây  ra  bệnh tật 

đầy mình. 

Nói  đến  “Chánh  Mạng”,  chúng  ta  phải  biết  lựa  chọn 

ngành nghề, phải biết dưỡng tâm, dưỡng sinh như thế nào để 

cho mình thật sự đạt được khỏe mạnh, trường thọ, hạnh phúc. 

“Ở  trong  cửa  Phật, có  cầu  tất  ứng”,  bạn  phải  biết  đạo  lý, 

biết phương pháp. 

Bát Chánh Đạo chúng ta chỉ giảng đến chỗ này. Ở trong 

Kinh cho chúng ta một câu nói để tổng kết: “Đắc chánh trí 

tuệ, thường hiện tại tiền”, chỉ cần chánh thì trí tuệ liền hiện 

tiền. 




**************** 


498 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN 

VµO TRONG CHØ QU¸N 

Kinh  văn:  “Chỉ  trang  nghiêm  cố,  tất  năng  địch  trừ 

nhất thiết kiết sử. Quán trang nghiêm cố, năng như thực 

tri chư pháp tự tánh”. 

Hai  điều  này  là  nói  “chỉ  quán”.  Chúng  ta  đem  “chỉ”  và 

“quán”  hợp  chung  lại  nói,  tiếng  Phạn  gọi  là  “Xa-ma-tha”, 

“Tỳ-bà-xá-na”, “Thiền-na” (chúng ta đọc thấy ở trong Kinh 

Lăng  Nghiêm).  “Xa-ma-tha”  dịch  là  “chỉ”,  “Tỳ-bà-xá-na” 

dịch  là  “quán”,  “Thiền-na”  là  chỉ  quán  viên  dung.  Nhưng 

hàm nghĩa danh từ của nó có thể dùng thay cho nhau, “Xa-

ma-tha”  có  thể  dịch  là  “chỉ”,  cũng  có  thể  dịch  là  “quán”, 

nhưng  nghiêng  nặng  về  “chỉ”;  “Tỳ-ba-xá-na”  tuy  dịch  là 

“quán”, nhưng trong đó cũng có nghĩa của “chỉ”. Trên thực 

tế, “chỉ” và “quán” nhất định là viên dung, trong chỉ có quán, 

trong quán có chỉ. Giả dụ chỉ có “chỉ” mà không có “quán, 

thì đó chính là “định vô tưởng”. Tu định vô tưởng không liên 

quan gì với Phật pháp. Phật pháp nói, trong thiền định là có 

quán, cũng chính là nói trong định có cảnh giới. 

“Chỉ quán” là tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc tu hành 

của nhà Phật. Bất luận tu học pháp môn nào đều không thể 

lìa khỏi “chỉ quán”. Pháp môn niệm Phật của chúng ta cũng 

là tu chỉ quán. Trong niệm Phật đường thường hay nhắc nhở 

mọi người “buông xả vạn duyên”, đó là “chỉ”; “đề khởi Phật 

hiệu”, đây chính là “quán”. Từ đó cho thấy, “chỉ quán” chính 

là Thiền định. Niệm Phật đâu có phải là không tu Thiền? Thế 

Tôn ở trong Kinh Đại Tập nói cho chúng ta biết, pháp môn 

niệm Phật là “vô thượng thâm diệu Thiền”, đạo lý là ở chỗ 

này. Cho nên không có Thiền định thì chắc chắn không thể 

khai trí tuệ. Chúng ta biết, pháp môn niệm Phật thật sự là “vô 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

499 

thượng  thâm  diệu  Thiền”,  bạn  còn  khởi  tâm  động  niệm 

muốn đi học Thiền, muốn đi ngồi Thiền là sai rồi. Bạn đã và 

đang tu “vô thượng thâm diệu Thiền” nhưng bạn không biết, 

không biết sự thù thắng của pháp môn mình đã tu. 

“Chỉ quán” cũng được dịch thành “định tuệ”. Định chính 

là chỉ, tuệ chính là quán. Lại dịch là “tịch chiếu”, tịch là chỉ, 

chiếu là quán, ý nghĩa này vừa nói ra, quí vị liền sáng tỏ. Lại 

dịch là “minh tĩnh”, minh là quán, tĩnh là chỉ. “Chỉ” có nghĩa 

của  “đình  chỉ”,  có  nghĩa  của  “chỉ  tức”.  Ở  trong  thập  thiện 

nghiệp đạo, chỉ tức thập ác, đề khởi thập thiện, đây là quán. 

Khởi tâm động niệm đều là thập thiện, cổ đức có cái gọi là 

“Động niệm thì vạn thiện cùng theo, chỉ tĩnh thì một niệm 

không  sanh”,  đây  là  công  phu  chỉ  quán  đã  đạt  rồi.  “Vạn 

thiện  cùng  theo”,  gốc  của  vạn  thiện  chính  là  thập  thiện 

nghiệp đạo, gốc của vạn ác chính là thập ác nghiệp. 

Thế Tôn nói bộ Kinh này, từ sơ học mãi đến quả địa Như 

Lai, vô lượng vô biên pháp môn, như chúng ta phần trước đã 

học qua Lục Độ, Tứ Nhiếp, 37 phẩm trợ đạo, hiện nay chúng 

ta nói đến Chỉ Quán, làm sao để thực hiện vậy? Đều ở thập 

thiện nghiệp đạo. Xa lìa thập thiện nghiệp đạo thì tất cả mọi 

Phật  pháp  đều  tan  vỡ  cả.  Từ  chỗ  cơ  bản  nhất  mà  nói,  một 

điều  ở  trong  “Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước”  nếu  như  không  có 

thập thiện nghiệp thì “hiếu thân tôn sư, từ tâm bất sát” thảy 

đều  trống không.  Đây  là  nói đến  căn  bản  của  căn bản.  Nếu 

như đối với thập thiện, thập ác mà chúng ta không hiểu, thì 

“Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước”  chúng  ta  tu  từ  đâu?  Hàng  ngày 

tạo nghiệp, giống như trong Kinh Địa Tạng đã nói: “Chúng 

sanh Diêm Phù Đề khởi tâm động niệm toàn là tội lỗi”. Tại 

sao vậy? Đều tương ưng với thập ác, nhất là ở trong xã hội 

hiện đại, luân thường không còn nữa. Chúng ta thường xuyên 

nghe  thấy  con cái  giết hại  cha  mẹ,  cha  mẹ  giết  hại  con  cái, 

500 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

anh  em  tàn  sát  lẫn  nhau.  Loại  sự  kiện  này  những  năm  gần 

đây ngày càng nhiều, ngày càng gia tăng, đây không phải là 

xã hội của con người. 

Con người phải biết đạo lý. Cái gì là đạo vậy? Quan hệ 

giữa người với người là đạo, chúng ta gọi là “Ngũ đạt đạo” 

(đạt là thông đạt). Năm loại thông đạt đạo lớn chính là ngũ 

luân: vợ chồng, cha con, anh em, vua tôi, bạn bè, đó là quan 

hệ giữa người với người. Bạn hiểu được sự quan hệ này thì 

bạn liền phải tận nghĩa vụ. Nghĩa vụ là hiến dâng không có 

điều  kiện,  phụ  từ  tử  hiếu,  anh  nhường  em  kính.  Phải  tận 

nghĩa vụ thì xã hội mới có trật tự. Giống như bốn mùa Xuân 

– Hạ – Thu – Đông, chúng ta thường gọi là 24 tiết khí, ngăn 

nắp thứ tự. Tinh cầu vận chuyển ở trong không gian là có trật 

tự. Nếu nó không có trật tự, thế chẳng phải đã loạn rồi sao? 

Chúng đâm vào nhau, chẳng phải thảy đều hủy diệt rồi sao? 

Tất cả là có trật tự. Từ đó cho thấy, “đạo” chính là “trật tự”. 

Trật tự này là tự nhiên, tuyệt đối không phải nhân tạo. 

Thập thiện nghiệp là thường đạo, là căn bản của đại đạo, 

là đại đạo mà trời người và thánh nhân Tam Thừa cùng theo 

đuổi.  Trái  ngược  lại  với  đại  đạo  này  thì  chắc  chắn  đọa  lạc, 

đây  là  đạo lý nhất  định.  Đọa lạc  chính là  ba đường  ác.  Rơi 

vào trong ba đường ác thì hối hận rồi. Ở trong ba đường ác 

cũng có người giác ngộ, biết sai rồi, sửa chữa lỗi lầm. Phật 

Bồ  Tát  đại từ  đại bi,  không  từ bỏ chúng sanh ba đường ác, 

cho nên địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh đều có chư Phật Bồ Tát 

giáo  hóa  ở  trong  đó.  Nhưng  chúng  ta  phải  biết,  Phật  trong 

Kinh thường nói, chúng sanh trong đường ác bởi do nghiệp 

chướng  quá  nặng  nên  tu  hành  có  khó  khăn  ở  mức  độ  nhất 

định,  không  thuận  lợi  bằng  cõi  nhân  thiên.  Họ  muốn  quay 

đầu  nhưng  không  dễ  dàng.  Chư  Phật  Bồ  Tát  từ  bi  đến  cực 

điểm,  không  bỏ  chúng  sanh,  vẫn  giúp  họ  như  xưa,  giúp  họ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

501 

tiêu nghiệp chướng. Trong Kinh Địa Tạng, quí vị đã thấy rất 

rõ  ràng,  rất  tường  tận.  Giúp  họ  như  thế  nào  vậy?  Việc  đầu 

tiên  là  giúp  họ  hồi  phục  lại  thân  người,  thoát  khỏi  tam  đồ. 

Nhưng khi được thân người, họ lại mê hoặc, một khoảng thời 

gian không lâu thì họ lại quay lại ba đường ác. 

Được  thân  người,  muốn  thành  tựu  ngay  trong  đời  này, 

vĩnh  viễn  không  đọa  ba  đường  ác,  sự  việc  này  là  quá  khó. 

Bản thân chúng ta là một điển hình. Tập khí của chúng ta tại 

sao nặng như vậy? Vì chúng ta đến từ ba đường ác. Tập khí 

này  nếu  như  không  đổi,  thì  sau  khi  chết  lại  quay  trở  lại  ba 

đường ác. Giống như Bồ Tát Địa Tạng đã nói, khó khăn lắm 

mới giúp bạn đến được cõi người, sao chưa được mấy ngày 

bạn lại quay trở lại rồi? Ngày tháng nhân gian dường như là 

rất dài. Quí vị phải biết, một ngày ở cõi ngạ quỷ là một tháng 

ở nhân gian. Giả dụ từ cõi ngạ quỷ phục hồi được thân người, 

tính cho bạn sống được 100 tuổi, sau khi chết rồi lại quay về 

cõi  ngạ  quỷ.  Cõi  ngạ  quỷ  nhìn  thấy  bạn  đi  chưa  được  mấy 

ngày thì đã quay trở lại rồi. Đây là do sự chênh lệch múi giờ 

rất lớn. 

Chênh lệch múi giờ ở cõi địa ngục sẽ càng lớn hơn. Năm 

xưa,  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  giới  thiệu  Phật  pháp  cho  sinh 

viên đại học chuyên khoa. Thầy đã soạn một giáo trình gọi là 

“Phật Học Khái Yếu Thập Tứ Giảng”, ở trong đây có nói đến 

cõi địa ngục. Một ngày trong cõi địa ngục là 2.700 năm nhân 

gian chúng ta. Giả sử bạn sống được 100 tuổi, khi quay trở 

lại địa ngục, người ta nói bạn đi còn chưa đến một giờ đồng 

hồ, sao bạn lại quay vào rồi? Cho nên tam đồ quả thật là khó 

ra khỏi. Phật ở trong Kinh có nêu ví dụ: “Đầu thò đầu thụt”, 

ví dụ này rất đáng suy ngẫm. Chỉ cần còn ở lục đạo thì tam 

đồ là quê nhà. Đến ba đường thiện là giống như đi ra du lịch, 

thời  gian  đều  rất  ngắn  ngủi,  lập  tức  liền  phải  quay  về.  Cho 

502 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nên  ở  trong  ác  đạo,  “đầu  thụt”  là  chìm  vào  dưới  nước  rồi; 

“đầu  thò”  thì  thỉnh  thoảng  ngoi  đầu  lên,  hít  một  hơi  không 

khí, đây gọi là “đầu thò”. Phật dùng những cái này để miêu tả 

chân tướng ở trong lục đạo. Cho nên nói tóm lại, chúng sanh 

trong  lục  đạo  đều  là  “kẻ  đáng  thương  hại”.  Chúng  ta  thử 

xem,  tập  khí  lục  đạo  nặng  cỡ  nào!  Vẫn  đang  theo  đuổi  sự 

hưởng thụ ngũ dục lục trần, vẫn đang theo đuổi tài, sắc, danh, 

thực, thùy, đây là quan niệm hoàn toàn sai lầm.  Quan niệm 

này, nguồn gốc đã có từ lâu, từ vô lượng kiếp huân tập  mà 

thành. Phật hết lòng hết dạ bảo chúng ta dừng lại. Những tư 

tưởng này là tư tưởng sai lầm, những cách nhìn này là cách 

nhìn  sai  lầm.  Sống  đời  sống  vật  chất  quá  sung  túc  rồi  thì 

không muốn xa lìa. 

Phật  pháp  dạy  học,  mục  tiêu  cuối  cùng  là  lìa  khổ  được 

vui. Tại sao Phật đề xướng khổ hạnh? Chẳng phải dạy chúng 

ta lìa khổ được vui sao? Tại sao Phật muốn tu khổ hạnh, tại 

sao  tán  thán  tu  khổ  hạnh?  Lìa  khổ  được  vui  mà  Phật  nói 

không phải là cái vui của trời người trong lục đạo, chúng ta 

phải hiểu rõ ràng điều này. Lìa khổ được vui mà Phật nói là 

cái vui của Thế giới Tây Phương Cực Lạc, là cái vui của Thế 

giới Hoa Tạng. Không những không phải cái vui của lục đạo 

mà ngay cả cái vui của thập pháp giới cũng không phải. Nếu 

như chúng ta tham luyến cái vui của lục đạo, tham luyến cái 

vui của thập pháp giới, thì chúng ta sẽ vĩnh viễn không thể 

chứng được Nhất Chân Pháp Giới. Nhất Chân Pháp Giới là 

chân lạc, cái vui đó không bị thối chuyển, không bị biến chất. 

Cái vui ở trong lục đạo vô cùng dễ dàng biến chất nên gọi là 

“lạc cực sinh bi”. 

Chiều hôm qua chúng tôi giải đáp vấn đề, có một đồng tu 

hỏi, kết hôn chưa đầy hai năm, hàng ngày vợ chồng cãi nhau. 

Khi bạn mới vừa kết hôn chẳng phải vui sao? Thời gian vui 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

503 

còn chưa được hai năm thì buồn đã đến rồi. Hai năm xem ra 

vẫn còn dài, có một số người kết hôn vài ba tháng là ầm ĩ cả 

rồi. Những sự việc này chúng ta quan sát tỉ mỉ thì sẽ giác ngộ 

ngay, biết bản chất này là nghiệp duyên, oán tắng hội là khổ, 

chắc chắn không phải lạc. 

Phật nói, chỗ mà A La Hán chứng được là tiểu quả, đó là 

vui nhỏ; thoát khỏi lục đạo luân hồi, đến pháp giới Tứ Thánh 

gọi là tiểu quả. Đại Sư Thiên Thai gọi họ là “Tương tự tức”, 

là  cái  lạc  tương  tự,  không  phải  chân  lạc.  Chân  lạc  là  nhất 

định phải thoát khỏi thập pháp giới. Cho nên, Phật tán thán 

khổ hạnh là có đạo lý. Khổ hạnh, nói thật ra, khiến chúng ta 

đối với tam đồ lục đạo không có lưu luyến. Nếu như chúng ta 

gặp được duyên thù thắng, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, đời 

này  mới  có  thể  có  thành  tựu.  Nếu  như  bạn  từng  tâm,  từng 

niệm  không  xả  bỏ  cái  vui  của  ngũ  dục  ở  trong  lục  đạo,  thì 

bạn  sẽ  không  thể  vãng  sanh,  nhất  định  bỏ  lỡ  cơ  duyên  quý 

báu của đời này. Cho nên chúng ta ở trong đời sống thường 

ngày phải học năng lực “chỉ quán” này. Ý nghĩ ham thích tất 

cả thọ dụng phải dừng lại; tất cả pháp thế xuất thế gian phải 

thấy rõ ràng. 

Tôi  khi  mới  học  Phật,  Đại  Sư  Chương  Gia  dạy  tôi: 

“Nhìn thấu, buông xả”. Nhìn thấu là quán, buông xả là chỉ. 

Tôi thỉnh giáo thầy phương pháp thiện xảo nhất để vào cửa 

Phật. Thầy nói với tôi hai câu: “Nhìn cho thấu, buông cho 

được”. Đây vẫn là chỉ quán. Vì tôi mới học Phật, nếu thầy 

nói “chỉ quán” thì tôi không thể hiểu, nên thầy đổi cách nói 

khác  là  “nhìn  thấu,  buông  xả”,  như  vậy  tôi  có  thể  nghe 

hiểu. 

Nhìn thấu là phải quan sát tỉ mỉ chân tướng sự thật. Điều 

quan  trọng  nhất  của  chân  tướng  sự  thật  là  thấy  nhân  quả. 

Nhân quả bày ngay trước mắt, bạn có thể thấy ra được nhân 

504 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

như thế nào thì kết quả báo như thế đó. Từ quả báo nhìn thấy 

nhân hành của nó, từ nhân hành bạn có thể thấy ra quả báo, 

vậy là bạn đã rõ ràng rồi. Thảy đều thấy rõ ràng, thấy minh 

bạch  rồi,  bạn  đương  nhiên  buông  xả,  đâu  có  đạo  lý  nào 

không buông xả? Không buông xả là vẫn chưa thấy rõ ràng, 

đạo  lý  này  phải  biết.  Hai  điều  này  ý  nghĩa  vô  cùng  rộng, 

thông suốt toàn bộ Phật pháp. Nó là tổng cương lĩnh tu hành 

của Phật pháp. 




******************** 

 

Trước  tiên,  chúng  ta  nhắm  vào  nghĩa  Kinh  văn  để  nói 

một cách đơn giản. “Kiết sử” là đại danh từ của phiền não. 

“Nhất thiết kiết sử” chính là trong Phật pháp thường gọi là 

kiến tư phiền não, trần sa phiền não, vô minh phiền não, thảy 

đều bao gồm trong một câu này. Phiền não làm sao đoạn trừ? 

Dùng phương pháp chỉ quán có thể đoạn trừ. “Chỉ” là định, 

an trụ tâm vào một chỗ, đây chính là chỉ. An trụ vào chỗ nào 

vậy?  Điều  này  không  có  nhất  định.  Trong  Phật  pháp,  mỗi 

một pháp môn không giống nhau, nhưng “an trụ một chỗ” là 

nguyên lý nguyên tắc xuyên suốt, bất biến. Phật ở trong Kinh 

gọi là: “Giữ tâm một chỗ thì việc gì cũng xong” cũng là ý 

nghĩa  này.  Phàm  phu  vọng  niệm  rất  nhiều,  cái  gọi  là  “Tâm 

viên ý mã”, tâm của họ không thể dừng được. 

Tông  Tịnh  Độ  dạy  chúng  ta  an  trụ  ở  trong  Phật  hiệu, 

pháp  môn  chúng  ta  tu  là  an  trụ  ở  trên  Phật  hiệu.  Thực  ra 

phương pháp chế tâm của tông Tịnh Độ cũng rất nhiều, đây 

chính là nói phương pháp niệm Phật, đại thể chia thành bốn 

loại niệm Phật là:  

-  Thực Tướng Niệm Phật  

-  Quán Tưởng Niệm Phật  

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

505 

-  Quán Tượng Niệm Phật  

-  Trì Danh Niệm Phật  

Trong mỗi một loại lại chia thành rất nhiều loại, cho nên 

phương pháp niệm Phật rất nhiều. Quí vị đọc Kinh Quán Vô 

Lượng  Thọ  Phật,  trong  đó  nói  với  chúng  ta  mười  sáu  loại 

phương pháp, thập lục quán. Trong mười sáu loại quán này, 

tu bất kỳ pháp quán nào cũng có thể chế tâm một chỗ, đều có 

thể  định  tâm  lại  được,  hay  nói  cách  khác,  đều  có  thể  đoạn 

phiền não. Mười sáu loại pháp quán này, ta tu một loại hoặc 

giả  là  hai  loại,  ba  loại,  hợp  chung  lại  tu  đều  được,  vì  đều 

thuộc về cùng một pháp môn. 

Trì  danh  niệm  Phật  là  quán  thứ  mười  sáu,  là  phương 

pháp cuối cùng. Phật Thích Ca Mâu Ni giảng Kinh thuyết 

đạo có một nguyên tắc, nguyên tắc này tương ưng với pháp 

thế gian. Có thể thấy, Phật pháp mà Phật đã nói không lìa 

pháp thế gian, khiến người thế gian chúng ta tiếp xúc đến 

Phật  pháp  cảm  thấy  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  rất  có  tình 

người,  đó  chính  là  đem  phương  pháp  tốt  nhất  để  ở  sau 

cùng.  Giống  như  hát  kịch  vậy,  màn  kịch  hay  nhất  là  tiết 

mục nhất định để ở sau cùng. Cho nên, bạn thử xem trong 

hội  Lăng  Nghiêm  hai  mươi  lăm  viên  thông,  Bồ  Tát  Quan 

Thế Âm Nhĩ Căn Viên Thông đặt ở sau cùng. Nếu như theo 

thứ tự sắp xếp thì hai mươi lăm viên thông là lục căn, lục 

trần, lục thức, dựa theo cách sắp xếp này thì Bồ Tát Quan 

Thế Âm Nhĩ Căn Viên Thông cần phải sắp xếp ở thứ hai, 

nhưng  Ngài  lại  đem  để  sau  cùng,  tức  là  nói  cho  bạn  biết 

đây  là  pháp  môn  đặc  biệt.  Trì  danh  niệm  Phật  đặt  ở  cuối 

cùng  của  thập  lục  quán  là  nói  cho  bạn  biết  đây  cũng  là 

pháp  môn  đặc  biệt.  Từ  chỗ  này  chúng  ta  có  thể  thể  hội 

được ý của Thế Tôn. 

506 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng ta “giữ tâm một chỗ”, đem tâm dừng ở trên danh 

hiệu. Danh hiệu chỉ có bốn chữ “A Di Đà Phật”. Trước đây 

Đại  Sư  Liên  Trì  đã  dùng  phương  pháp  này.  Trong  “Trúc 

Song Tùy Bút”, chúng ta xem thấy có người thỉnh giáo Đại 

Sư rằng: “Đại Sư dạy người khác niệm Phật như thế nào?”. 

Đại Sư Liên Trì nói: “Tôi dạy người khác niệm Phật là dạy 

họ niệm sáu chữ Nam Mô A Di Đà Phật”. Người đó bèn lại 

hỏi  Đại  Sư:  “Cách  niệm  của  chính  bản  thân  sư  là  như  thế 

nào?”.  Ngài  nói:  “Bản  thân  tôi  chỉ  niệm  bốn  chữ  A  Di  Đà 

Phật”. Thế là người ta hỏi Ngài: “Đây là nguyên nhân gì?”. 

Ngài bèn nói: “Tôi đời này đã hạ quyết tâm nhất định phải 

sanh Tịnh Độ, cho nên tôi chấp trì danh hiệu, mà danh hiệu 

thì chỉ có bốn chữ, đây là trong Kinh A Di Đà nói”. Ngài nói 

tiếp:  “Tôi  dạy  người  ta,  người  ta  chưa  hẳn  phát  tâm  cầu 

sanh Tịnh Độ, họ không có quyết tâm này, không có nguyện 

vọng này, nên tôi dạy họ niệm sáu chữ (tức là cộng thêm hai 

chữ Nam Mô)”. 

Nam Mô là tiếng Phạn, tiếng Ấn Độ cổ, ý nghĩa là quy y, 

là cung kính, lời khách sáo, quy y Phật A Di Đà, cung kính 

Phật  A  Di  Đà.  Từ  đó  cho  thấy,  người  thật  sự  hạ  quyết  tâm 

cầu sanh Tịnh Độ thì không cần lời khách sáo nữa, có thể bỏ 

đi,  càng  đơn  giản  càng  đắc  lực.  Niệm  sáu  chữ  không  đơn 

giản bằng niệm bốn chữ, đạo lý là ở chỗ này. 

Phải  đem  tâm  dừng  ở  A  Di  Đà  Phật.  Tâm  thật  sự  dừng 

bất  động  ở  trong  đây  thì  phiền  não  tự  nhiên  đã  đoạn  sạch, 

một cách tự nhiên phiền não sẽ không khởi hiện hành. Trong 

tâm, niệm niệm đều là A Di Đà Phật, “tịnh niệm nối nhau”. 

Niệm A  Di Đà Phật là “tịnh niệm”; từng câu, từng câu tiếp 

nối  nhau  chính  là  “tương  kế”,  không  gián  đoạn.  Nếu  như 

đoạn sạch rồi, vọng niệm, tạp niệm lại sinh, lại khởi lên, đây 

là một phương pháp thù thắng nhất trong tất cả pháp môn tu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

507 

hành. Chúng ta hãy thử nghĩ thật kỹ, hãy quan sát tỉ mỉ, bạn 

sẽ gật đầu, bạn sẽ đồng ý, thật sự là phương pháp hay, đơn 

giản,  dễ  dàng,  chắc  chắn,  còn  nhanh  chóng  thành  tựu.  Cho 

nên phiền não có cần phải đoạn hay không? Không cần. Chỉ 

cần đem tâm an trụ vào một câu danh hiệu “A Di Đà Phật” 

này, thì phiền não không đoạn tự nhiên dần dần sẽ đoạn thôi. 

Phương pháp này tuyệt diệu! 

Chúng  ta  nhất  định  phải  biết  (chữ  “biết”  này  chính  là 

nghĩa của chữ “quán”), thế gian tất cả mọi pháp đều là giả, 

không có cái gì là thật cả. Bốn câu kệ cuối cùng ở trong Kinh 

Kim Cang là tổng kết luận ở trên hội Bát Nhã: “Tất cả pháp 

hữu  vi,  như  mộng  huyễn  bèo  bọt,  như  sương  như  điện 

chớp,  phải  nên  quán  như  vậy”.  Chúng  ta  phải  niệm  nhiều 

một chút, suy nghĩ nhiều một chút, câu nói này là thật, không 

phải  giả.  Mộng  huyễn,  bèo  bọt,  thời  gian  tồn  tại  vô  cùng 

ngắn ngủi, “như sương, như điện chớp”, rất ngắn ngủi. Nếu 

như chúng ta đem những pháp hư huyễn, ngắn ngủi này để ở 

trong  tâm  thì  sai  rồi.  Tại  sao  vậy?  Bạn  để  ở  trong  tâm  đến 

cuối  cùng  vẫn  là  hoàn  toàn  vô  ích.  Đây  là  Phật  Tổ  thường 

hay dạy chúng ta, đó là “cái không thể mang theo”. Thế gian, 

tài sản của bạn không thể mang theo; người, vật mà bạn ưa 

thích không thể mang theo, ngay cả người thân của bạn cũng 

không thể mang theo. Cho nên, người một nhà, người Trung 

Quốc gọi là “luân lý”, Phật pháp gọi là “pháp quyến thuộc”, 

nói viên mãn, nói sâu sắc hơn so với nhà Nho. Phật nói vì sao 

lại  trở  thành  người  một  nhà  vậy?  Tóm  lại  không  ngoài  báo 

ân,  báo  oán,  đòi  nợ,  trả  nợ,  Phật  nói  bốn  loại  duyên  này. 

Không có bốn loại duyên  này  sẽ  không  vào  một  nhà.  Đoàn 

thể trong chùa chiền của người xuất gia chúng ta, mọi người 

cùng  ở  chung  với  nhau,  tứ  chúng  đồng  tu  sống  chung  với 

nhau cũng không ngoài bốn loại duyên này. Bốn loại duyên 

508 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

này thông qua sự giáo hóa của Phật, đem duyên thiện ác đều 

biến thành pháp duyên. 

Chúng ta hiểu rõ rồi thì đối với việc ân oán của thế gian 

này cần phải xóa sạch hết cả, không nên đem để ở trong tâm 

nữa. Ân đức, thiện hạnh chúng ta có thể để ở trong tâm. Oan 

nghiệp,  tội  ác  tiêu  rồi,  xóa  rồi,  người  với  người  mới  có  thể 

chung sống hòa mục, mọi người cùng nhau cố gắng nỗ lực tu 

học Phật pháp. Chúng ta cùng một mục tiêu, không tạo ra lục 

đạo  luân  hồi  nữa.  Mọi  người  đồng  tâm,  đồng  đức  cầu  sanh 

Tịnh Độ, sống với nhau như vậy cộng tu sẽ như pháp. Đây 

mới  thật  sự  là  một  tăng  đoàn  hòa  hợp,  kiến  hòa  đồng  giải, 

giới hòa đồng tu. Phương pháp tu hành của chúng ta là như 

nhau, đều chọn “Trì Danh Niệm Phật”. Mọi người niệm niệm 

đều tu thập thiện nghiệp đạo, đây chính là “giới hòa đồng tu”. 

Cùng  một  cách  nhìn,  thế  gian  hư  vọng,  không  đáng  để  lưu 

luyến,  đồng  tâm,  đồng  đức  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  đây  là  “kiến 

hòa đồng giải”. Trên cơ sở này, tổ chức một tăng đoàn, mọi 

người  cùng  tu  chung  với nhau thì đâu  có  đạo lý  nào  không 

thành tựu? Ở trong đây là đầy đủ chỉ quán. Tất cả pháp thế 

xuất thế gian đều không được để ở trong tâm. 

Chúng ta muốn báo ân Phật, muốn báo ân cha mẹ, muốn 

báo  ân  chúng  sanh,  muốn  báo  ân  quốc  gia,  trong  kệ  hồi 

hướng  hàng  ngày  chúng  ta  niệm:  “Trên  đền  bốn  ân  nặng, 

dưới  cứu  khổ  ba  đường”,  làm  thế  nào  mới  thật  sự  báo  ân? 

Trong pháp thế gian, nhà Nho nói: “Bất hiếu có ba, vô hậu là 

lớn”. Câu nói này gợi ý rất lớn cho chúng ta, thế gian là phải 

tiếp  tục  dòng  dõi.  Trong  pháp  xuất  thế  gian,  chúng  ta  phải 

biết: “Chánh pháp trụ lâu”, đây mới có thể báo ân, chân thật 

là báo tứ ân, cứu tam khổ. Báo ân, cứu khổ phải chánh pháp 

trụ lâu thì kệ hồi hướng này của chúng ta mới không có niệm 

suông. Dùng phương pháp gì để chánh pháp trụ lâu vậy? Đời 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

509 

đời  đều  có  truyền  nhân  thì  chánh  pháp  mới  có  thể  trụ  lâu. 

Không có truyền nhân thì pháp sẽ đoạn diệt mất. Dù cho để 

lại  Kinh  điển,  tượng  Phật  mà  không  có  người  lĩnh  hội  thì 

cũng không hiểu, cho nên phải có truyền nhân. 

Nói đến truyền nhân, chúng ta đã biết tầm quan trọng của 

bồi dưỡng nhân tài hoằng pháp. Hoằng pháp nếu không có hộ 

pháp  thì  nhân  tài  hoằng  pháp  có  nhiều  đi  nữa  cũng  vô  ích, 

cũng  không  thể  khởi  tác  dụng.  Giống  như  lập  trường  học 

vậy, có giáo viên rất tốt nhưng không có viên chức thì trường 

này không thể lập được. Giáo viên với viên chức quan trọng 

như  nhau,  viên  chức  là  hộ  pháp,  giáo  viên  là  hoằng  pháp, 

hoằng  -  hộ  là  một  thể.  Cho  nên,  trong  một  đạo  tràng,  nhân 

viên quản lý là hộ pháp. Họ đến quản lý đạo tràng chính là 

chấp sự của đạo tràng, trụ trì ở trong đạo tràng (hiện nay gọi 

là trụ trì, chủ nhà), Duy na, tri khách đều gánh vác nhiệm vụ 

công việc của đạo tràng, đều là hộ pháp. Pháp sư giảng Kinh 

ở  đạo tràng  là  thuộc về tăng đồ.  Họ không hỏi bất  kỳ  công 

việc gì của đạo tràng, họ chỉ làm công việc hoằng pháp. Vào 

thời xưa, chúng ta nhìn thấy, người hoằng pháp đã đến một 

giai  đoạn  tuổi  tác  cao,  người  trẻ  tuổi  phía  sau trưởng  thành 

rồi thì họ bèn rút khỏi hoằng pháp để làm hộ pháp. Việc này 

hay, thật sự biết yêu quý nhân tài, bồi dưỡng nhân tài, nhất 

định không có đố kỵ, chướng ngại. Tội lỗi của đố kỵ, chướng 

ngại là nặng hơn hết, chắc chắn đọa địa ngục A-tỳ. Chúng ta 

biết rất rõ ràng, Phật ở trong tất cả Kinh luận nói quá nhiều, 

quá nhiều rồi. Trước đây, chúng tôi giảng bộ Kinh Phát Khởi 

Bồ  Tát  Thù  Thắng  Chí  Nhạo  rất  minh  bạch.  Thông  thường 

quí vị thường hay đọc Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, 

trong đó cũng giảng rất tường tận. Cho nên công đức của hộ 

pháp vô lượng, vô biên, không thể nghĩ bàn. Tôi thường nói 

công đức của hộ pháp hơn hẳn hoằng pháp. Có một số người 

510 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nghe thấy, không cho là như vậy. Thực ra, lời này không phải 

tôi nói, mà là Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói ở trong Kinh Đại 

Niết Bàn. 

Tôi đời này cũng đang làm công việc hoằng pháp. Hiện 

nay  duyên  chín  muồi  rồi,  muốn  tôi  làm  hộ  pháp.  Tôi  suy 

nghĩ, tôi nên làm hộ pháp. Gần đây, chúng tôi đã xây một 

đạo tràng ở Toowoomba, Úc châu. Hôm qua, đồng tu ở bên 

đó  gọi  điện  thoại  cho  tôi  (Chúng  tôi  hiện  nay  chính  thức 

xin đăng ký với chính quyền thành phố, đăng ký thì cần có 

mấy  người  chấp sự),  yêu  cầu tôi  làm  hội trưởng, ngoài  ra 

cần có một vị thư ký, một vị tài vụ, chí ít phải có ba người 

chịu trách  nhiệm  với  chính phủ.  Tôi  cũng đồng  ý rồi.  Tôi 

nói  với  đồng  tu  bên  đó,  hy  vọng  tôi  làm  năm  năm.  Năm 

năm  sau,  tôi  sẽ  bàn  giao  lại  Học  Hội  này.  Tại  sao  vậy? 

Pháp  luật  của  chính  phủ  Úc  châu  quy  định,  người  chủ  trì 

đạo tràng nhất định phải là công dân Úc châu, hoặc giả là 

người cư trú lâu dài tại Úc châu. Những đồng tu này hiện 

nay chưa có cầm được thẻ cư trú lâu dài, cho nên tạm thời 

tôi đến làm. Tôi nghĩ, năm năm sau, những đồng tu này có 

thể  cầm  được  thẻ  cư  trú  lâu  dài,  thậm  chí  là  có  thể  cầm 

được thẻ  công dân Úc.  Khi họ trở thành công dân  Úc  rồi, 

tôi sẽ bàn giao toàn bộ Học Hội này cho họ. Chúng ta cải 

tổ lại về mặt nhân sự, tôi bàn giao lại chức hội trưởng này. 

Tôi nói: “Tôi phục vụ thêm năm năm nữa. Hy vọng người 

trẻ  tuổi  nên  phát  tâm  hoằng  pháp,  phát  tâm  hộ  pháp, 

hoằng - hộ một thể, không có mảy may tư tâm”. Chúng ta 

niệm  niệm  đang  báo  ân,  niệm  niệm  đang  cầu  chánh  pháp 

trụ thế, rộng độ chúng sanh. Sự nghiệp độ chúng sanh nhất 

định cần tự mình làm nên tấm gương. Bản thân bạn không 

thể làm nên tấm gương tốt thì bạn sẽ không có cách gì giúp 

chúng sanh. Bạn nói hay đi nữa để khuyên người khác, mà 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

511 

bản  thân  bạn  không  thể  làm  được  thì  người  ta  sẽ  rất  khó 

tin,  rất  khó  tiếp  nhận.  Nhất  định  bản  thân  bạn  phải  làm 

được. 

Chúng  tôi  vốn  dĩ  là  mời  một  vị  đồng  tu  ở  Úc  đảm 

nhiệm chức hội trưởng, ông sống ở Sydney. Pháp luật của 

chính phủ Úc có quy định, nhà của người chấp sự trong hội 

phải cách đạo tràng không được xa hơn 75 km. Chúng tôi 

mời  tiên  sinh  Cách-La-Mễ,  ông  sống  ở  Sydney,  cách  chỗ 

đó của chúng tôi hơn 1.100 km, nên ông không được phép. 

Mời  ông  làm  cố  vấn  thì  được,  còn  mời  ông  đảm  nhiệm 

chức hội trưởng hay thư ký đều không được, cho nên phải 

tìm người gần đó. Tại sao vậy? Vì mỗi ngày họ có thể đến 

làm việc, khoảng cách 75 km không quá xa, đại khái lái xe 

khoảng  một  giờ  đồng  hồ.  Pháp  luật  có  quy  định  như  vậy, 

thế là tôi không còn cách nào khác. Cho nên, chúng tôi vừa 

mở đầu thì liền nghĩ đến đường rút lui trong tương lai, phải 

rút lui. Tích cực giúp đỡ họ lấy được tư cách công dân Úc. 

Chúng  tôi  đến  phụ  đạo,  giúp  đỡ  họ  hộ  pháp,  giúp  đỡ  họ 

hoằng pháp. 

Niệm niệm chỉ quán đầy đủ, niệm niệm lìa ác, tu thiện thì 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ chúng ta mới có phần chắc, mới 

không đến nỗi luống qua. 




************** 

 

Cổ đức có nói, nếu như dùng phương tiện môn đã tu để 

nói, thì “chỉ” thuộc về không môn, thuộc về chân như môn, 

bởi vì nó lìa tất cả tướng; còn “quán” thì thuộc về hữu môn, 

thuộc về sanh  diệt  môn, nó thuộc về tất  cả  hữu vi  pháp  mà 

phát lý giải thù thắng. Cũng chính là nói, quán là trí tuệ, trí 

tuệ thì có thể thông đạt tất cả pháp thế xuất thế gian. 

512 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong  Đại  Kinh,  Phật  dạy  bảo  chúng  ta:  “Lìa  tất  cả 

tướng, tức tất cả pháp”. Lìa tất cả tướng là “chỉ”, tức tất cả 

pháp là “quán”. Nếu như từ nơi tầng thứ tu hành mà nói, thì 

“chỉ”  phải  nên  ở  phía  trước,  “chỉ”  là  định,  vì  sao  vậy?  Vì 

“chỉ” có thể phục được phiền não, trước tiên phải phục được 

phiền  não.  Thế  nhưng  phiền  não  không  đoạn  được,  muốn 

đoạn  phiền  não  thì  phải  “quán”.  Trước  tu  “chỉ”,  sau  tu 

“quán”.  “Quán”  có  thể  đoạn  phiền  não,  vì  sao  vậy?  Vì 

“quán” có thể thấy được rõ ràng chân tướng của phiền não, 

đây  mới  có  thể  chuyển  phiền  não  thành  Bồ  Đề.  Rốt  cuộc 

phiền não là gì? Bạn không làm cho rõ ràng, cho nên nó mới 

chướng ngại bạn. Khi công phu thuần thục thì so với sơ học 

sẽ không như nhau. Sơ học có thứ lớp, có trước sau, đến khi 

thuần  thục  rồi  thì  không  như  vậy,  trong  chỉ  có  quán,  trong 

quán có chỉ, cho nên chỉ quán không hai. 

Vừa rồi có đồng tu đến hỏi tôi, một môn thâm nhập, phải 

thâm  nhập  đến  trình  độ  nào?  Trong  Phật  pháp  Đại  thừa, 

không  luận  tu  học  pháp  môn  nào,  nếu  muốn  thành  tựu  bạn 

nhất định phải hiểu được phương pháp, bí quyết này. Quí vị 

phải  biết,  “một  môn  thâm  nhập”  là  “chỉ”.  “Chỉ”  là  gì  vậy? 

Pháp thế xuất thế gian thảy đều buông xả thì bạn liền “chỉ” 

rồi. Công phu của tôi dùng ở trên một môn, ở trong một môn 

này đã có “quán”. Buông xả vạn duyên là chỉ, cho nên một 

môn  thâm  nhập  là  chỉ  quán  cùng  vận  hành.  Bạn  một  môn 

thâm nhập, làm sao mới có thể khế nhập cảnh giới vậy? Tức 

là  nói,  bạn  phải  dùng  tâm  thái  như  thế  nào  để  tu  học?  Chí 

thành cảm thông. Chí thành là nhân, cảm thông là quả. Hay 

nói cách khác, cần phải dùng tâm chân thành, một môn thâm 

nhập  thì  bạn  mới  có  thể  khai  ngộ,  mới  có  thể  chứng  quả. 

Cảm thông chính là chỉ khai ngộ chứng quả. Hình dạng của 

cảm thông là gì? Đến khi nào chúng ta mới biết được đây là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

513 

cảm  thông?  Thông  là  thông  đạt,  pháp  thế  xuất  thế  gian  tuy 

không học nhưng đã thông đạt rồi, đó chính là hình dạng của 

cảm thông. Ở chỗ này cũng có tầng nấc, có tiểu ngộ, có đại 

ngộ,  có  triệt  ngộ.  Đại  Sư  Ấn  Quang  nói:  “Một  phần  thành 

kính được một phần lợi ích” là cảm thông nhỏ, “mười phần 

thành kính được mười phần lợi ích” là cảm thông lớn. Từ đó 

cho thấy, năng lực cảm thông lớn hay nhỏ nhất định là tỉ lệ 

thuận với tâm thành kính của bạn. 

Thành kính nhìn từ chỗ nào vậy? Nhìn từ trên thập thiện 

nghiệp đạo. Thật sự đoạn thập ác, hành thập thiện, bạn mới là 

chí  thành.  Nếu  như  bạn  nói:  “Tôi  tu  hành  đã  dùng  tâm  chí 

thành rồi”, nhưng trong tâm bạn, ý nghĩ sát, đạo, dâm chưa 

đoạn;  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  vẫn  còn  vọng  ngữ,  vẫn  còn 

lưỡng thiệt, vậy thì bạn một mảy may thành ý cũng không có. 

Chí  thành  xem  từ  đâu  vậy?  Xem  từ  thập  thiện  nghiệp.  Bạn 

thật sự tu thập thiện, thật sự đoạn thập ác thì tâm chí thành 

của bạn đã thể hiện rồi. Công phu sâu hay cạn thì phải xem 

thành tích đoạn ác, tu thiện của bạn. Thật sự ở trong đối xử 

với  tất  cả  người,  sự  vật,  lấy  thập  thiện  làm  tiêu  chuẩn,  một 

niệm thập ác quyết định không sanh; khi “chỉ” thì một niệm 

không  sanh,  khi  “quán”  thì  vạn  thiện  cùng  theo;  khởi  tâm 

động  niệm  đều  thuần  thiện,  đối  với  người,  với  sự,  với  vật, 

đến  lúc  này  khoảng  cách  cảm  thông  sẽ  không  xa  nữa.  Một 

hiện  tượng  thô  thiển  nhất,  tam  tạng  mười  hai  bộ  Kinh  bày 

ngay  trước  mắt  bạn,  bạn  không  có  chướng  ngại,  bạn  đều 

thông đạt, mỗi một chữ, mỗi một câu đều là vô lượng nghĩa. 

Bạn giảng cả đời mà một câu nói ở trong Kinh Phật bạn cũng 

giảng không xong. Đây là sự thật, không phải giả. 

Bồ  Tát  Long  Thọ  ở  trong  Long  Cung  nhìn  thấy  quyển 

thượng  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh”.  Bồ 

Tát cho chúng ta biết, Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 

514 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Kinh  có  phân  lượng  là  mười  đại  thiên  thế  giới  vi  trần  kệ. 

Chúng ta biết, Phật pháp tính số lượng nhiều hay ít là dùng 

kệ làm đơn vị, không giống như người Trung Quốc là dùng 

chữ.  Ví  dụ,  “Đạo  Đức  Kinh”  có  5.000  chữ,  chúng  ta  dùng 

chữ để làm đơn vị. Người Ấn Độ dùng kệ, bốn câu là một 

đơn vị kệ. Bốn câu này dài ngắn không nhất định. Bốn câu ở 

trong kệ tụng là một bài kệ. “Đại Phương Quảng Phật Hoa 

Nghiêm  Kinh”  có  mười  cái  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  vi 

trần  kệ.  Cho  nên  tôi  nói,  một  câu  Kinh  văn  nếu  bạn  giảng 

kỹ, bạn giảng cả đời, bạn giảng 100 năm cũng không xong. 

Tôi nói lời này là có căn cứ, không phải tùy tiện nói. Thật 

sự một môn thâm nhập, bạn sẽ có năng lực này. Mở quyển 

Kinh  ra  mà  còn  có  rất  nhiều  chướng  ngại  là  bạn  chưa  có 

thông,  bạn  chưa  có  nhập.  “Nhập”  còn  chưa  có  thì  chữ 

“thâm” kia càng không thể bàn. “Thâm nhập”. Cho nên quí 

vị  đồng  học  phải  biết,  bí  quyết  tu  hành  Phật  pháp  là  “một 

môn thâm nhập”. 

Tôi thường hay nêu ví dụ, Phật pháp giống quả cầu tròn. 

Quả cầu thì có tâm. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng 

pháp môn là giống như ở trên mặt cầu này vậy. Bất kỳ một 

điểm nào đó chính là một pháp môn, bất kỳ điểm nào cũng 

đều  thông  đạt  với  tâm  tròn.  Chỉ  cần  đến  được  tâm  tròn  thì 

toàn bộ đều thông đạt; chưa có đến được tâm tròn thì không 

thể thông đạt, bạn vẫn chỉ biết một môn, bạn không biết môn 

thứ hai. Đến được tâm tròn thì toàn bộ đều thông đạt. 

Chúng ta muốn hỏi, tại sao hiện nay chúng ta tu học khó 

khăn  như  vậy?  Chúng  ta  rất  muốn  thông  đạt,  tại  sao  không 

thể thông đạt vậy? Cách nói thông thường là bạn có nghiệp 

chướng  chướng  ngại  rồi.  Vấn  đề  này  trước  đây  tôi  đã  từng 

thỉnh  giáo  Đại  Sư  Chương  Gia,  Ngài  nói  với  tôi,  đây  là  do 

nghiệp chướng, nhất định phải đem nghiệp chướng tiêu trừ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

515 

Trong  mười  nguyện  của  Phổ  Hiền  có  “Sám  trừ  nghiệp 

chướng”. Nghiệp chướng sám trừ thì liền thông. 

Cái gì là nghiệp chướng? Nghiệp chướng quá nhiều, có lẽ 

nói  không  hết,  kiến  tư  phiền  não  là  nghiệp  chướng,  trần  sa 

phiền  não  là  nghiệp  chướng,  vô  minh  phiền  não  là  nghiệp 

chướng, đâu thể nói hết được! Thế nhưng nghiệp chướng có 

căn, chúng ta phải tìm cho ra cái căn đó, tu từ căn bản sẽ rất 

nhanh chóng. Tổ sư đại đức Tông môn, Giáo hạ của chúng ta 

thường  hay  dạy  người  “tu  từ  căn  bản”.  Căn  bản  là  gì  vậy? 

Căn bản là tâm, cũng chính là khởi tâm động niệm. Khởi tâm 

động niệm vẫn có căn bản. Căn bản của căn bản là gì vậy? Là 

tự tư tự lợi. Cho nên, nếu không thể buông xả tự tư tự lợi thì 

cánh  cửa  đầu  tiên  sẽ  không  thể  đột  phá  được.  Tự  tư  tự  lợi, 

trong Kinh Kim Cang nói là “tướng ngã”, “chấp ngã”; nửa bộ 

sau là giảng “ngã kiến”. Phật ở trong Kinh nói: “Nếu Bồ Tát 

có  tướng  ngã,  tướng  nhân,  tướng  chúng  sanh,  tướng  thọ 

giả, tức không phải Bồ Tát”. Thông thường mọi người đều 

đem  tiêu  chuẩn  của  Kinh  Kim  Cang  đánh  giá  cao  rồi,  “tức 

không phải Bồ Tát”, vị Bồ Tát đó là Bồ Tát gì vậy? Nếu nói 

Pháp Thân Bồ Tát thì cái nhìn này cao rồi. Cách nhìn của tôi 

không cao như vậy, “tức không phải Bồ Tát” phải nên nói là 

“tức không phải Bồ Tát quả vị sơ tín của Viên giáo”, vậy mới 

chân thật phù hợp nghĩa Kinh. Bồ Tát quả vị sơ tín đã phá 88 

phẩm kiến hoặc trong tam giới rồi; thân kiến, biên kiến, giới 

thủ  kiến,  kiến  thủ  kiến,  tà  kiến  đều  xa  lìa  rồi  (ở  Tiểu  thừa 

tương  đương  với  sơ  quả  Tu  Đà  Hoàn).  Các  bạn  thử  nghĩ, 

cách nói này  của tôi  có đạo  lý hay  không?  Bồ  Tát như  vậy 

mới chân thật gọi là nhập môn. Từ đó về sau, tu hành thuận 

buồm xuôi gió vì cửa khó đầu tiên đột phá rồi. 

Các đồng tu chúng ta, bất luận tại gia hay xuất gia, thiện 

căn  của  mỗi  một  người  đều  rất  sâu  dày,  vô  lượng  kiếp  đến 

516 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nay đời đời kiếp kiếp tu hành, nhưng chính là do một cửa này 

chưa đột phá, cho nên vẫn là phàm phu sanh tử như xưa. Nếu 

như chứng được sơ quả Tiểu thừa, Bồ Tát quả vị sơ tín Viên 

giáo Đại thừa thì người này chính là Thánh nhân. Chúng  ta 

nói tứ quả La Hán, tứ quả Thánh nhân nghĩa là họ là sơ quả, 

họ siêu phàm nhập thánh rồi; tuy vẫn chưa ra khỏi tam giới, 

nhưng nhất định không rơi vào ba đường ác, đây là điều chắc 

chắn. Tiểu thừa bắt đầu từ ngày này, qua lại bảy lần cõi trời 

và nhân gian là chứng quả A La Hán. Bồ Tát Đại thừa gặp 

duyên thù thắng thì trong một đời là có thể thoát khỏi lục đạo 

luân hồi. Ý nghĩa đích thực của Kinh Kim Cang là ở chỗ này, 

chúng ta phải biết. Nói “Pháp Thân Bồ Tát” là quá cao rồi, 

cách chúng ta quá xa, chúng ta tự mình rất khó đề khởi tâm 

cảnh giác, dường như ta bị tụt hậu quá xa, “thôi buông, đời 

này ta không có phần”. Nói với bạn, Bồ Tát quả vị sơ tín thì 

“cách  chúng  ta  rất  gần”,  một  bước  này,  vừa  bước  vào  thì 

chúng ta liền nhập môn. Hay nói cách khác, “ngã kiến” (hay 

còn gọi là chấp ngã) không thể buông bỏ thì bạn vô phương 

rồi,  rốt  cuộc  bạn  vẫn  ở  bên  phía  lục  đạo  luân  hồi  này,  bạn 

không thể bước qua được một bước này. 

Chúng ta thử nghĩ thật kỹ, chúng ta đời đời kiếp kiếp bị 

cái gì hại  vậy?  Bị  “tự  tư  tự  lợi”, bị vọng  tưởng,  chấp  trước 

này hại rồi. Làm thế nào để phá trừ cái cửa này? Nhất định 

phải xả cho thật sạch sẽ ngã và ngã sở. Đây là nói buông xả. 

Trước  đây  Đại  Sư  Chương  Gia  dạy  tôi,  trước  tiên  ra  tay  từ 

“ngã sở”. “Ngã sở” là “cái mà ta có”, là vật ngoài thân, trước 

tiên buông từ chỗ này. Thường xuyên nghĩ đến lời Phật dạy 

chúng  ta:  “Vạn  ban  tương  bất  khứ,  duy  hữu  nghiệp  tùy 

thân”.  “Tương  bất  khứ”  chính  là  không  thể  mang  theo. 

Những thứ không thể mang theo thì cần phải buông xả; nhà 

của ta, ta chết rồi không thể mang theo; tài sản của ta, khi ta 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

517 

chết,  một  xu  cũng không  thể  mang  theo;  địa vị của  ta  cũng 

không thể mang theo; danh dự của chúng ta cũng không thể 

mang  theo;  danh  vọng  lợi  dưỡng,  không  có  cái  gì  có  thể 

mang theo; quyến thuộc, con cháu của ta, thảy đều không thể 

mang theo, cho nên tất cả phải buông xả. 

Buông  xả  không  phải  là  không  gánh  trách  nhiệm,  vẫn 

phải gánh trách nhiệm, nghiêm túc phụ trách chỉ dạy chúng, 

nhưng không để ở trong tâm. Tâm địa thanh tịnh, đem thân 

tình  chuyển  biến  thành  trí  tuệ  chân  thật,  đem  tình  cảm 

chuyển  biến  thành  lý  trí,  vậy  là  đúng  rồi,  đó  là  giống  như 

Phật Bồ Tát vậy. Nhất định phải đột phá, nhất định phải thấy 

rõ ràng, thấy minh bạch. Trong tâm này hoàn toàn không bận 

tâm, bắt tay từ chỗ này mà làm. Trước tiên đoạn ngã sở; “ngã 

sở”  xả  sạch  rồi  thì  sau  đó  tiến  thêm  một  bước  nữa,  “ngã” 

cũng  xả  luôn.  “Thân”  này  không  thể  mang  theo,  thân  này 

không phải là ta, thân cũng là “ngã sở”, cũng là “thân thể của 

ta”,  không  phải  ta.  Thường  xuyên  quán  tưởng  như  vậy  thì 

liền  sanh  trí  tuệ,  đây  là  quán.  “Ngã”  với  “ngã  sở”  thảy  đều 

buông  xả,  không  chấp  trước  nữa,  như  vậy  mới  có  thể  nhập 

môn. Vào cửa Đại thừa chính là Bồ Tát quả vị sơ tín, vào cửa 

Tiểu thừa chính là sơ quả Tu Đà Hoàn. Nếu như bạn không 

buông xả được, bạn sẽ vĩnh viễn không thể nhập được cảnh 

giới, vĩnh viễn làm phàm phu. 

Bạn  học  Phật  cả  đời,  như  Đại  Sư  Thiên  Thai  giảng: 

“Danh  tự  vị  trung  nhân”,  danh  tự  vị  trung  là  hữu  danh  vô 

thực, bạn vẫn là tâm luân hồi, bạn vẫn là tạo nghiệp luân hồi. 

Trong  lục  đạo,  nhân  thiện  thì  cảm  quả  báo  ba  đường  thiện, 

nhân ác thì cảm quả báo ba đường ác, bạn không thể ra khỏi 

lục đạo luân hồi. Không thể ra khỏi lục đạo luân hồi thì bạn 

hoàn  toàn  không  thành  tựu.  Ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi  đến 

pháp  giới  tứ  thánh  mới  được  xem  là  tiểu  quả.  Quí  vị  phải 

518 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

biết,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật  ở  trong  mười 

pháp giới đều là tiểu quả (tiểu quả có bốn loại, còn gọi là bốn 

cấp bậc). 

Lìa  khổ,  được vui.  Lìa  cái khổ trong tam  giới, được  cái 

vui trong pháp giới tứ thánh, cái vui này là không cứu cánh, 

cho nên nhất định cần phải nâng lên thêm. Từ Tương Tự Vị 

nâng lên đến Phần Chứng Vị mới được xem là thật sự thành 

tựu, chứng được đại quả. Đến quả vị Như Lai là quả vị cứu 

cánh viên mãn. Không ngừng nâng cao thêm lên không có gì 

khác là không ngừng buông bỏ. Càng buông xả thì càng nâng 

thêm lên. Nhìn thấu giúp buông xả, buông xả giúp nhìn thấu. 

Vì vậy, chúng ta hiện nay trước tiên là phải phục phiền não, 

sau  đó  đoạn  phiền  não.  Vọng  niệm  không  thể  không  điều 

phục, phải biết đạo lý này. 

Ý nghĩa của “chỉ quán” sâu rộng vô bờ. Trong Kinh điển 

nói: “Pháp tánh tịch nhiên là chỉ, pháp tánh thường chiếu 

là  quán”.  Trong  Kinh  Đại  thừa  chúng  ta  thường  xem  thấy 

“tịch  chiếu”,  “tịch  mà  thường  chiếu,  chiếu  mà  thường 

tịch”.  Từ  đó  cho  thấy,  “chỉ”  với  “quán”  là  một  sự  việc. 

“Chiếu  mà  thường  tịch”,  quán  tức  là  chỉ;  “Tịch  mà  thường 

chiếu”, chỉ chính là quán. Chỉ - Quán là một thể, hai mặt ở 

trong công phu tu hành. Trước đây Đại Sư Tăng Triệu từng 

nói,  buộc  tâm  ở  duyên  gọi  là  chỉ,  phân  biệt  rõ  ràng  gọi  là 

quán.  Ở  trên  thập  thiện  nghiệp  đạo  mà  nói,  duyên  chính  là 

thập thiện nghiệp. 

Chúng ta niệm niệm không lìa thập thiện nghiệp, đây là 

chỉ,  nhà  Nho  gọi  là  “chỉ  ư  chí  thiện”.  Đạo  lớn  của  Khổng 

Mạnh,  nói  thật  ra  chính  là  ba  câu  nói  ở  trong  “Đại  Học”: 

“Đại học chi đạo, tại minh minh đức, tại thân dân, tại chỉ ư 

chí thiện”. Đây là tổng cương lĩnh đạo lớn của Khổng Mạnh. 

Họ cả đời tự hành hóa tha đều không lìa khỏi nguyên tắc này. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

519 

“Minh minh đức” là quán; “Thân dân”, “Chỉ ư chí thiện” là 

chỉ.  Cho  nên  Ngài  nói:  “Tri  chỉ  nhi  hậu  hữu  định”.  Định 

chính  là  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền,  cảnh  giới  thiền  định  hiện 

tiền. Tâm của chúng ta tại sao loạn như vậy? Tại sao không 

thể định lại được? Vì chúng ta không biết dừng, không biết 

phải dừng ở chỗ nào. Học giả của nhà Nho có định công, tuy 

họ chưa từng tiếp xúc qua, cũng chưa từng học Thiền định. 

Định công từ đâu mà có vậy? Họ biết dừng, họ biết chỉ ư chí 

thiện.  Cái  “chí  thiện”  đó chính  là  “Minh  minh đức”.  “Minh 

minh đức” với “Minh tâm kiến tánh” mà trong Phật pháp nói 

là vô cùng giống nhau. 

Chúng ta tu học, chúng ta cần phải dừng ở chỗ nào vậy? 

Thông thường các đồng tu đều nói, chúng ta cần nên dừng ở 

thánh  hiệu  A  Di  Đà  Phật.  Cách  nói  này  có  sai  hay  không? 

Không  sai!  Có  viên  mãn  hay  không?  Không  viên  mãn!  Tại 

sao nói không viên mãn? Bởi vì bạn đối với thánh hiệu A Di 

Đà  Phật  liễu  giải  không  rõ  ràng,  cho  nên  không  viên  mãn. 

Nếu như bạn đối với thánh hiệu A Di Đà Phật liễu giải thấu 

triệt rồi, thì dừng ở danh hiệu A Di Đà Phật là đại viên mãn. 

Lời nói này, cách nói như thế nào? Khi chúng tôi giảng Kinh 

Vô  Lượng  Thọ,  chúng  tôi  đã  từng  nói,  danh  hiệu  A  Di  Đà 

Phật  là  nguyện  thứ  18  trong  48  nguyện.  Nguyện  thứ  18  đã 

bao hàm rất viên mãn 47 nguyện khác, thiếu một nguyện thì 

nguyện  thứ  18  sẽ  không  viên  mãn.  Hôm  nay,  từ  Nhật  Bản 

truyền đến “Bản nguyện niệm Phật”, chỉ chấp trước nguyện 

thứ  18,  còn  47  nguyện  khác  đều  không  cần  nữa,  vậy  thì 

nguyện thứ 18 tan vỡ rồi. Giống như xây nhà vậy, nhà quan 

trọng nhất là mái nhà, không có mái nhà thì đâu có thành nhà 

được?  Mái  nhà  phải  cần  bao  nhiêu  trụ,  bao  nhiêu  xà  mới 

chống  nó  lên  được?  Nay  trụ,  xà  đều  không  cần  nữa,  chỉ  có 

cần mái nhà thì có được không? Sai rồi! Họ không hiểu đạo 

520 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

lý này. Thêm nữa, căn bản của 48 nguyện là toàn bộ “Kinh 

Đại Thừa Vô Lượng Thọ”. Hay nói cách khác, xa rời “Kinh 

Vô  Lượng  Thọ”  thì  48  nguyện  cũng  tan  vỡ  mất.  Kết  cấu 

khung  của  toàn  bộ  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  ở  đâu  vậy?  Ở 

“Kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm”.  Sau  đó  bạn 

mới biết, một câu danh hiệu này, công đức danh hiệu không 

thể nghĩ bàn. Một câu danh hiệu này đều bao gồm tất cả mọi 

thiện pháp thế xuất thế gian ở trong đó. Cho nên, tôi nói bạn 

chấp trì danh hiệu không viên mãn, đạo lý là ở chỗ này. 

Chấp trì danh hiệu ở mức thấp nhất là bạn phải ứng dụng 

thập thiện nghiệp đạo, đoạn thập ác, tu thập thiện nghiệp, thì 

niệm Phật mới sinh ra tác dụng. Nếu không thể đoạn ác, tu 

thiện thì câu Phật hiệu này là niệm suông, đại đức xưa gọi là 

“Đau mồm, rát họng cũng uổng công”. Lời này là thật, không 

phải giả. Tại sao có người niệm Phật có hiệu quả, nhưng có 

người  niệm  Phật  cả  đời  vẫn  là  tùy  nghiệp  lưu  chuyển  vậy? 

Mấu chốt này là ở “biết” với “không biết”. Biết, nói thực ra 

rất đơn giản, không khó, đối nhân xử thế tiếp vật hoàn toàn 

dùng  thập  thiện,  nghiêm  túc  tu  thập  thiện,  nhất  định  phải 

đoạn ác, thì chúng ta niệm một câu danh hiệu này chắc chắn 

vãng sanh, chắc chắn thành công. Quí vị nhất định phải hiểu 

rõ, phải sáng tỏ. 

A  Di  Đà  Phật  là  người  đại  thiện  đứng  đầu  của  thế  xuất 

thế  gian.  Lời  nói  này  cũng  không  phải  tôi  nói,  mà  là  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  ở  trong  “Kinh  Vô Lượng  Thọ”.  Ngài 

tán thán Phật A Di Đà là “Quang trung cực tôn, Phật trung 

chi vương”, đây chính là người đại thiện đứng đầu của thế 


xuất thế gian. Phật Thích Ca Mâu Ni tán thán như vậy, trên 

thực tế Ngài chính là đại biểu cho mười phương ba đời tất cả 

chư Phật tán thán. Tâm hạnh của chúng ta bất thiện thì làm 

sao có thể tương ưng với Phật A Di Đà được? Niệm một câu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

521 

“A  Di  Đà  Phật”  này  không  tương  ưng,  cho  nên  bạn  niệm 

không có hiệu quả. Những người niệm có hiệu quả, bạn quan 

sát tỉ mỉ, họ đều là người có tâm địa và hành vi lương thiện, 

vậy mới có thể vãng sanh. 

Niệm  Phật  có  công  phu  thật  hay  không,  một  chiêu  cuối 

cùng hoàn toàn hiển lộ ra rồi. Bạn sống ở thế gian, bạn dùng 

đủ  thứ  phương  tiện  thiện  xảo  để  che  đậy  người,  lừa  gạt 

người. Người ta gọi bạn là người thiện, bạn có được danh dự 

tốt, chưa chắc là sự thật, phải xem cách chết của bạn như thế 

nào.  Một  chiêu  đó  là  không  thể  lừa  người,  công  phu  đích 

thực là xem ở chỗ này. Bạn ra đi rất tự tại, đi rất tự nhiên thì 

bạn là công phu thật. Nếu bạn ra đi có đau khổ, ra đi rất khó 

chịu  thì  bạn  là  đồ  giả,  bạn  không  phải  thật.  Một  chiêu  này 

không thể làm giả, không thể lừa người. Cho nên, chúng ta 

bất  luận  đối  với  xuất  gia  hay  tại  gia,  công  phu  tu  hành  của 

bạn đến một chiêu cuối cùng toàn bộ đều lộ rõ. Cả đời có thể 

che  đậy  người,  nhưng  một  chiêu  cuối  cùng  không  thể  lừa 

người. 

Hiện  nay  ở  thời  đại  này,  người  xuất  gia  tu  hành  không 

bằng  người  tại  gia.  Tôi  có  cảm  giác  này,  lão  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ có cảm giác càng sâu hơn. Ông nói, thời Mạt Pháp 

toàn  bộ  đều  điên  đảo  cả  rồi.  Vào  thời  xưa,  người  học  Phật 

thành  tựu  nhiều,  thành  tựu  cao,  thứ  tự  sắp  xếp  đó  là:  Thứ 

nhất là nam chúng xuất gia, thứ hai là nữ chúng xuất gia, thứ 

ba là nam chúng tại gia, thứ tư là nữ chúng tại gia. Đây là vào 

thời xưa, còn hiện nay, toàn bộ điên đảo rồi. Niệm Phật vãng 

sanh  biết  trước  giờ  đi,  đứng  mà  đi,  ngồi  mà  đi,  thật  sự  có 

thành  tựu  thì  nữ  chúng  tại  gia  đứng  đầu  (số  người  nhiều 

nhất), thứ hai là nam chúng tại gia, thứ ba là nữ chúng xuất 

gia, còn nam chúng xuất gia là cuối cùng. Tại sao lại có hiện 

tượng này vậy? Chúng ta phải phản tỉnh lại, chúng ta rốt cuộc 

522 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sai  ở  chỗ  nào?  Không  khó  thấy  ra,  đó  là  tự  tư  tự  lợi,  tranh 

danh đoạt lợi, đố kỵ chướng ngại. Những thứ khác tôi không 

cần  nói  nữa,  chỉ  ba  điều  này  chính  là  nghiệp  nhân  của  địa 

ngục. Cho nên cổ đức nói: “Dưới áo Cà-sa mất thân người”, 

câu  nói  này  vô  cùng  đau  buồn.  Mất  thân  người,  kết  quả  là 

bạn đi vào ba đường ác rồi. Đời sau, ngay cả thân người bạn 

cũng không thể có được. Cái mà bạn tu đời này là gì? 

Cho  nên,  chúng  ta  tu  hành  nhất  định  phải  nhớ  kỹ  một 

nguyên  tắc  lớn,  đại  tiền  đề  là  “Như  Lý,  Như  Pháp”.  Lý, 

“Pháp  tánh  tịch  nhiên”,  “Pháp  tánh  thường  chiếu”.  Hai  câu 

nói  này  chính  là  nói  rõ  tự  tánh  của  chúng  ta  đầy  đủ  trí  tuệ 

viên mãn (pháp tánh là tự tánh của chúng ta; thường chiếu là 

trí tuệ). Tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ Bát Nhã thường chiếu. Đã 

là  vốn  định,  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  gọi  là  “Thủ  Lăng 

Nghiêm đại định”. Đây là tánh định, không phải do tu mà có, 

mà trong tự tánh của bạn vốn dĩ là như vậy. Đây là chân lý. 

Tự tánh vốn định, hiện nay tại sao không định vậy? Hiện nay 

không phải tự tánh làm chủ. Ai đã làm chủ tể vậy? Vô minh 

đã làm chủ, chúng tôi gọi là “vọng tâm làm chủ”. Vọng tâm 

là gì vậy? Vô minh. Vô minh chính là hồ đồ, không hiểu rõ 

chân  tướng  sự  thật,  tâm  phân  biệt  làm  chủ,  tâm  chấp  trước 

làm  chủ.  Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  là  phiền  não. 

Chấp  trước  là  kiến  tư  phiền  não,  phân  biệt  là  trần  sa  phiền 

não, vọng tưởng là vô minh phiền não, phiền não đã làm chủ. 

Phật  ở  trong  Kinh  dạy  chúng  ta,  phiền  não  là  hư  vọng, 

phiền não không phải thật. Trong pháp tánh không có phiền 

não. Phật thấy tất cả chúng sanh là thấy bản tánh của tất cả 

chúng sanh, cho nên Phật tôn kính đối với tất cả chúng sanh. 

Tại sao vậy? Bản tánh của chúng sanh với bản tánh của Phật 

không hai, không khác. Trong “Hoa Nghiêm”, “Viên Giác”, 

Phật nói: “Tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật”. Hiện nay có 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

523 

phải  Phật  hay  không?  Trong  mắt  Phật  thấy  chúng  sanh  là 

Phật,  đích  thực  là  Phật,  một  chút  cũng  không  giả.  Thấy  từ 

đâu vậy? Từ căn tánh sáu căn của bạn. Căn tánh sáu căn là 

thật. Hiện nay vì sao bạn lại biến thành hình dạng này vậy? 

Sáu thức biến bạn thành hình dạng này. 

Tánh  là  thật.  Thật  thì  vĩnh  hằng  bất  biến,  vĩnh  viễn  bất 

diệt, “bất sanh bất diệt”. Trong “Trung Quán Luận” nói: “Bát 

bất  đều  là  hình  dung  chân  tánh,  không  nhơ  không  sạch, 

không  thường  không  đoạn,  không  một  không  khác”,  đây  là 

chân tánh. Tất cả chúng sanh ai nấy đều đầy đủ, là chúng ta 

ngày nay phải tu. Cách tu như thế nào vậy? Nói thật ra, Phật 

dạy  chúng  ta  dùng  chân  tánh,  không  nên  dùng  vọng  thức. 

Bạn biết công phu này, bạn làm chuyển  biến này thì bạn là 

người thượng thượng căn, bạn là người căn viên đốn, không 

cần trải qua nhiều tầng nấc, tức khắc liền chứng Pháp Thân 

Đại Sĩ ngay. Đạo lý, phương pháp này, Thế Tôn đã nói trong 

“Kinh Lăng Nghiêm”. 

Pháp  sư  Giao  Quang  là người  rất hiếm  có,  Pháp sư chú 

giải “Kinh Lăng Nghiêm”, Pháp sư còn có một mẫu chuyện 

như sau. Khi thọ mạng của ông đến rồi, ông bị bệnh, Phật A 

Di Đà đến tiếp dẫn ông vãng sanh, ông nói với Phật A Di Đà 

rằng,  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  truyền  vào  Trung  Quốc  từ  xưa 

đến nay, những chú giải này đều chưa thật sự đem ý của Phật 

biểu  lộ  ra  được,  cho  nên  ông  muốn  làm  lại  chú  giải.  Ông 

hướng về Phật A Di Đà xin thôi, đợi sau khi chú giải xong bộ 

Kinh này thì hãy vãng sanh. Phật A Di Đà đồng ý, Phật liền 

đi  ngay.  Trong  bài  tựa  trên  Kinh  có  một  mẫu  chuyện  như 

vậy, ông viết chú giải cho “Kinh Lăng Nghiêm” gọi là “Lăng 

Nghiêm  Kinh  Chánh  Mạch”.  Thật  sự  ông  đưa  ra  phương 

pháp  tu  hành  cùng  với  phương  pháp  mà  đại  đức  xưa  nói 

không giống nhau. Ông dứt khoát chủ trương “xả thức dụng 

524 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

căn” (phương pháp này cao, lập tức liền chuyển được ngay). 

Hay  nói  cách  khác,  dạy  chúng  ta  ở  trong  đời  sống  thường 

ngày,  đối  với  người,  với  việc,  với  vật  không  nên  dùng  tám 

thức,  mà  phải  trực  tiếp  dùng  căn  tánh.  Chúng  ta  mắt  thấy, 

dùng tánh thấy để thấy tánh sắc, dùng tánh nghe để nghe tánh 

tiếng, thì lập tức liền minh tâm kiến tánh. Hay nói cách khác, 

từ quả địa phàm phu, vừa thăng cấp thì thành Pháp Thân Đại 

Sĩ, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của bạn thảy đều không 

còn  nữa.  Phương  pháp  này  cao,  không  sai,  là  ý  nghĩa  đích 

thực mà Phật đã nói trên hội Lăng Nghiêm nhưng không có 

người nào có thể tu thành công; nói rất cao, nhưng không thể 

làm  được.  Vấn  đề  là  “xả  thức”,  thức  xả  không  hết;  “dụng 

căn”  không  biết  dùng,  cho  nên  bạn  không  thể  thành  Pháp 

Thân Đại Sĩ nổi. 

Xưa  nay  đại  đức  chú  giải  Kinh  Lăng  Nghiêm  là  chịu 

sự ảnh hưởng của Đại Sư Trí Giả. Trong bài tựa của Kinh 

Lăng  Nghiêm  đều  có  ghi  chép.  Kinh  Lăng  Nghiêm  trước 

khi chưa  truyền vào  Trung  Quốc,  có  một số  cao tăng  đại 

đức Ấn Độ đến núi Thiên Thai phỏng vấn Đại Sư Trí Giả. 

Đại Sư Trí Giả là chuyên công “Pháp Hoa”, phát minh ra 

phương pháp tu hành là “Tam Chỉ Tam Quán”. Trước tác 

này  của  Ngài  cũng  vô  cùng  tuyệt  vời.  Tông  Thiên  Thai 

nói  “Ba  loại  chỉ  quán”  là  chính  bản  thân  Đại  Sư  Thiên 

Thai nói. 

-  Loại  thứ  nhất  là  “Tiệm  Thứ  Chỉ  Quán”.  Giống  như 

leo  bậc  thang,  từng  cấp,  từng  cấp  leo  lên  trên.  Đại  Sư  nói, 

“Thiền Ba La Mật” (gồm mười quyển) chính là nói tiệm thứ 

chỉ quán. 

-  Loại thứ hai là “Bất Định Chỉ Quán”. Đốn tiệm bất 

định, Ngài đã nói một quyển “Lục Diệu Môn”, chính là “Tiểu 

Chỉ Quán Lục Diệu Môn”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

525 

-  Loại thứ ba là “Viên Đốn Chỉ Quán”, chính là Ngài 

nói “Ma Ha Chỉ Quán”, tổng cộng có mười quyển. 

Đây là phương pháp tu hành của tông Thiên Thai. Những 

chú sớ của Ngài đối với chỉ quán, tổng cộng có hơn 20 loại. 

Ngài vẫn dùng tâm ý thức, cho nên đối với chúng ta tu học 

tương  đối  dễ  dàng.  “Xả  thức,  dụng  căn”,  trên  lý  luận  nói 

không  sai,  nhưng  chúng  ta  tu  hành  có  khó  khăn  ở  mức  độ 

nhất định. 

Đại  biểu  chú  giải  của  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  là  Đại  Sư 

Trường  Thủy,  người  triều  Tống.  Đại  Sư  Giao  Quang  được 

xem là mới, có hai phái là Tân và Cựu. Giao Quang là người 

thời triều Minh, cùng thời đại với Đại Sư Liên Trì. 

“Chỉ quán” chúng ta chỉ giảng đến đây. 




********** 

“Chỉ quán” ở phía trước đã nói qua với các vị rồi, ở chỗ 

này  chúng  ta  làm  một  tổng  kết.  “Tri  chỉ”  rất  là  quan  trọng, 

không chỉ là khai ngộ, chứng ngộ của xuất thế gian, mà ngay 

đến phước báo trời người của thế gian cũng đều lấy điều này 

làm nền tảng. Người nếu không tri chỉ thì thế xuất thế gian 

pháp đều không thể thành tựu, cho dù bạn trong đời quá khứ 

tích  lũy  phước  báo  rất  lớn,  bạn  ở  ngay  trong  một  đời  này, 

người thế gian gọi là “đắc chí”, vinh hoa phú quý bạn đều đạt 

được. Nhưng trong thời gian cực ngắn, bạn ở ngay trong một 

đời  này  liền  đem  phước  báo  tích  lũy  nhiều  đời  nhiều  kiếp 

thảy  đều  tiêu  hao  hết.  Không  chỉ  chính  mình  sau  khi  chết 

phải đọa  lạc  ác đạo, mà  con  cháu  của  bạn,  cũng  như  người 

thế  gian  nói,  “nhà  tan  người  mất”,  thậm  chí  con  cháu  đều 

đoạn  tuyệt.  Đây  là  do  nguyên  nhân  gì?  Không  tri  chỉ.  Cho 

nên,  tri  chỉ  rất là  quan  trọng,  quan  trọng  hơn  bất  cứ thứ gì. 

Chúng ta phải đặc biệt chú ý đến. 

526 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Bạn xem tổng kết chỗ này: “Chỉ trang nghiêm”. “Trang 

nghiêm” chính là tu được rất tốt, tu được rất như pháp. Chỉ 

tất cả ác, đây là tiêu cực; tích cực là tu tất cả thiện. Chỉ ác 

tu  thiện,  vậy  mới  có  thể  đem  tất  cả  phiền  não  đoạn  hết. 

“Kết  sử”  là  một  tên  khác  của  phiền  não.  Cho  nên,  con 

người nếu không thể chỉ ác hướng thiện, thì con người này 

tiền đồ là một mảng tối đen. Bộ Kinh Thập Thiện Nghiệp 

Đạo này là tiêu chuẩn của thiện ác. “Chỉ ác” nhất định chỉ 

mười  ác,  tu  mười  thiện.  Sau  cùng,  bổn  Kinh  đã  dẫn  dụng 

khái quát hết toàn bộ Phật pháp. Toàn bộ Phật pháp đều là 

lấy  “mười  thiện”  làm  nền  tảng,  hay  nói  cách  khác,  đều  là 

lấy “đoạn ác tu thiện” làm nền tảng; phước báo nhân thiên 

cũng  là  lấy  điều  này  làm  nền  tảng,  sau  đó  mới  biết  tính 

quan trọng của sự việc này. 

“Chỉ” chính là nói buông xả. Ở địa vị phàm phu chúng 

ta,  tôi  thường  nói  “buông  xả  tự  tư  tự  lợi”,  đây  là  tổng 

thuyết, phải giác ngộ. Hiện tiền phàm phu chúng ta phiền 

não nghiêm trọng nhất chính là tài và sắc. Hai thứ này nếu 

không  buông  xả  thì  không  chỉ  đạo  nghiệp  không  thành 

tựu,  mà  phước  báo  của  thế  gian  bạn  cũng  không  cách  gì 

tích  lũy  được,  “tích  công  bồi  đức”  bạn  làm  không  được. 

Cho  nên,  bạn  muốn  hỏi  chúng  ta  làm  từ  chỗ  nào?  Điều 

phía sau này là “Phương tiện trang nghiêm cố”. Phương 

là  phương  pháp,  tiện  là  tiện  nghi,  cũng  chính  là  chỗ  bắt 

tay vào. Nhất định phải từ Tài và Sắc mà bắt tay vào, đây 

là chỗ nghiêm trọng nhất, phải từ chỗ này mà bắt tay vào. 

Người  xuất  gia,  có  lúc  họ  đối  với  tài  sắc  tương  đối  tan 

nhạt  một  chút,  nhưng  lại  háo  danh,  đó  cũng  là  chướng 

ngại  to  lớn.  Họ  cần  danh,  cần  nổi  tiếng,  làm  thế  nào  để 

người  ta  tôn  trọng  họ,  đây  đều  là  phiền  não  tập  khí 

nghiêm trọng. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

527 

Chúng ta tỉ mỉ mà quán sát, vào thời xưa, những tổ sư đại 

đức  như  Đại  Sư  Ấn  Quang,  Lão  hòa  thượng  Hư  Vân  đích 

thực là mô phạm tốt cho chúng ta. Đại Sư Ấn Quang cả đời 

không làm trụ trì, không hề làm lãnh đạo. Trước khi chưa nổi 

tiếng,  Ngài  chỉ  ở  Lầu  Kinh  Các  của  Phổ  Đà  Sơn,  phục  vụ 

trong  Lầu  Kinh  Các 30  năm,  quản thủ  lầu  Kinh  tạng.  Công 

việc này rất tốt, giống như người phụ trách thư viện vậy, cho 

nên  Ngài  có  thời  gian  lướt  qua  Kinh  giáo.  Lão  pháp  sư  có 

nền  tảng  quốc  học  rất  tốt,  có  thời  gian  dài  như  vậy,  cũng 

giống như bế quan vậy, tâm định lại, “thâm nhập Kinh tạng”. 

Cái quả này chính là “trí tuệ như hải”. Sau khi rời khỏi Phổ 

Đà, có rất nhiều nơi mời Ngài làm trụ trì nhưng Ngài không 

làm,  Ngài  nhường  cho  người  khác,  giới  thiệu  người  khác, 

chính  mình  ở  trong  chùa  vẫn  là  làm  một  thanh  chúng.  Thế 

nhưng mọi người đều rất tôn trọng Ngài, nghe giáo huấn của 

Ngài. Cả đời làm thanh chúng, cả đời không quản việc. Toàn 

bộ  cúng dường  của mười  phương  đều  mang đi  bố  thí pháp, 

dùng những cúng dường này để làm Kinh phí. Ngài thành lập 

một  Hoằng  Hóa  Xã,  đây  chính  là  nơi  lưu  thông  Phật  Kinh 

của hiện tại. Ngài cả đời toàn tâm toàn lực làm bố thí pháp, 

còn sự nghiệp từ thiện cứu tế thì thỉnh thoảng Ngài trích từ 

ngân  khoản  in  Kinh  ra  để  làm  từ  thiện,  chúng  ta  biết  được 

việc này từ trong quyển sách nhỏ “Thượng Hải Hộ Quốc Tức 

Tai  Pháp  Hội  Pháp  Ngữ”.  Những  việc  làm  này  đều  là  giáo 

huấn hậu học, không luận làm bất cứ việc gì cũng cần phải 

chuyên. Chuyên nhất mới có thành tựu. 

Chúng  ta  có  được  ngày  nay  là  nhờ  vào  dư  âm  của  Lão 

pháp  sư.  Chúng  ta  cùng  Lão  pháp  sư  là  một  mạch  truyền 

thừa. Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam nhận truyền pháp của Ngài, ở 

Đài  Trung  hơn  30  năm,  y  giáo  phụng  hành.  Thầy  ở  Đài 

Trung kiến lập liên xã, xây dựng Thư viện Từ Quang, cũng 

528 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đã làm không ít sự nghiệp, hoàn toàn tuân theo giáo huấn của 

Ngài. Tôi là truyền nhân của lão sư Lý, tôi đã nói qua với các 

vị, tôi ở dưới hội của thầy mười năm, chân thật nhờ vào hai 

câu nói: “Một môn thâm nhập. Chí thành cảm thông”. Hai 

câu nói này cả đời thọ dụng không cùng tận, để ta ngay đời 

này sống trong thế giới cảm ân, vậy thì thật hạnh phúc, thật 

viên mãn. Cho nên, chúng ta là nhận được dư âm của tổ sư, 

chúng  ta  phải  đem  đức  giáo  của  Lão  pháp  sư  truyền  cho 

người sau, hy vọng đời đời đều có truyền nhân. 

Chúng  ta  hiểu  được  “chỉ”,  chúng  ta  cũng  hiểu  được 

“quán”. Quán là nhìn thấu, chỉ là buông xả. Nhất là chúng ta 

sanh  ra  vào  thời  loạn  này,  nhất  định  phải  như  tổ  sư,  có  sự 

cảnh  giác  cao  như  vậy;  thường  hay  nghĩ  đến  “Ta  sắp  phải 

chết  rồi!”.  Chúng  ta  tùy  lúc,  tùy  thời  đều  sẽ  chết.  Bạn  thử 

nghĩ xem, sau khi chết rồi, trên thế gian này có thứ nào bạn 

có  thể  mang  đi  được  hay  không?  Phàm  hễ  không thể  mang 

đi, nhiều nhất là có một sự an bài thỏa đáng, truyền đến cho 

đời  sau,  đời  đời  truyền  lại  nhau.  Không  nên  có  chút  tâm 

tham; có một chút tâm tham thì bạn sai rồi. Đạo lý này nhất 

định phải hiểu. 

Tôi nêu ra thí dụ để mọi người có thể xem thấy. Chúng ta 

ở Úc châu xây dựng đạo tràng, tôi vốn dĩ đã thảo luận xong, 

mời Cát Lai Mỗ làm hội trưởng, cư sĩ Hoàng làm bí thư, cư 

sĩ Thái làm tài vụ, dùng danh nghĩa của họ đi đăng ký; còn 

tôi ở đạo tràng đó cũng là làm một thanh chúng. Thế nhưng 

không hề nghĩ đến nó lại xảy ra thay đổi. Pháp luật của  Úc 

châu  qui  định,  người  đăng  ký  ở  cách  xa  đạo  tràng  không 

được vượt quá 75 dặm, hơn nữa hạn định tư cách phải là cư 

dân của Úc châu, phải là thân phận cư dân vĩnh viễn của Úc 

châu thì mới được. Trong nhà chúng ta không có ai có thân 

phận này, tôi mới lấy thẻ cư trú vĩnh viễn của mình. Tôi có 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

529 

thể  xem  là  không  thể  tìm  ra  được  người  nào  khác.  Rất  khó 

được, cư sĩ Sài ở trong đạo tràng của chúng ta, gần đây ông 

cũng lấy được thẻ công dân của Úc châu. Chúng ta muốn tìm 

thêm  một  người  cũng  không  thể  tìm  ra,  cho  nên  bức  bách 

không còn cách nào, hiện tại đăng ký tôi là hội trưởng, thư ký 

nhất  định  phải là  công  dân,  chúng ta  mời  cư  sĩ  Sài  làm  thư 

ký. Ngoài ra, cư sĩ Vương cũng giống như tôi, cũng là cư dân 

vĩnh viễn, mời ông làm tài vụ. Đây là hiện tại an bài như vậy, 

không phải là ý của tôi. Các đồng tu bên đó, chúng ta gắng 

sức giúp họ tương lai xin được cư dân vĩnh viễn. Ở Úc châu 

tròn hai năm thì có thể lấy được thẻ công dân. Cho nên, tôi 

dự tính thời gian năm năm, ngay sau khi đồng tu chúng ta lấy 

được thẻ công dân rồi, tôi lập tức sẽ chuyển giao, hội trưởng, 

thư  ký,  tài  vụ  của  chúng  ta  thảy  đều  cho  thế  hệ  sau.  Trước 

khi  còn  chưa  ra  đi  thì  ở  bên  cạnh  hiệp  trợ.  Cho  nên  phải 

buông xả, phải vì đời sau mà lo nghĩ, làm thế nào an bài thỏa 

đáng để chánh pháp cửu trụ thế gian, vậy thì chính xác. 

Chúng ta xem thấy có một số người tham luyến danh vị, 

sau khi nắm được rồi thì cả đời không buông bỏ, chết cũng 

không chịu buông xả, vậy thì sai rồi. Tôi năm xưa giảng Kinh 

cũng đã nói qua rất nhiều lần, trước 40 tuổi dụng công nỗ lực 

học  tập,  cho  dù  xuất  gia  rồi.  Công  việc  của  xuất  gia  chỉ  có 

hai  sự  việc,  một  là  hoằng  pháp,  hai  là  hộ  pháp.  Người  có 

thiên phận này, có điều kiện này thì học giảng Kinh. Người 

học giảng Kinh, cả đời làm thanh chúng, trong đạo tràng bất 

cứ  chấp  sự  gì  đều  không  đảm  nhiệm,  để  bạn  chuyên  tâm  ở 

nơi  Kinh  giáo,  giáo  hóa  chúng  sanh.  Thứ  hai,  ta  không  có 

điều kiện giảng Kinh thì phát tâm hộ pháp, đảm nhiệm chấp 

sự thường trụ, nội hộ, hiệp trợ đồng tu giảng Kinh. Hoằng - 

Hộ là một thể. Tôi thường dùng đồng hồ để làm thí dụ, người 

hoằng  pháp  là  cây  kim  trên  mặt  đồng  hồ,  hộ  pháp  là  máy 

530 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

móc ở sau, thiếu một món nó sẽ không động, bạn nói thử, thứ 

nào  là  quan  trọng?  Vì  vậy  nhất  định  phải  phối  hợp.  Nếu 

người hoằng pháp đố kỵ người hộ pháp, họ làm trụ trì, làm 

lãnh  đạo,  quyền  lực  lớn  đến  như  vậy,  mọi  người  đều  phải 

nghe  theo  ông  ấy;  còn  người  hộ  pháp  đố  kỵ  pháp  sư,  “họ 

giảng Kinh không tệ, mọi người đều tán thán đối với họ, lễ 

kính đối với họ”, vậy thì đạo tràng này liền hủy diệt. 

Không luận hoằng pháp hay hộ pháp, tâm lượng phải lớn, 

“Tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới”. Hủy báng hay ca 

ngợi của bên ngoài, đó là cách nhìn của người thế gian, quan 

niệm  của  thế  tục.  Chúng  ta  là người giác  ngộ,  không  giống 

với  cách  nhìn,  cách  nghĩ  của  họ.  Cho  nên,  người  hộ  pháp 

nghe được có người tán thán người hoằng pháp thì hoan hỉ, 

“ta hộ pháp người này không tệ, ta chân thật có công đức”, 

một chút tâm đố kỵ cũng không có, càng ái hộ họ, càng hộ trì 

họ. Người hoằng pháp nghe được các tín đồ tán thán trụ trì, 

tán thán chấp sự thì hoan hỉ, quyết định không có tâm đố kỵ. 

Hoằng – Hộ hoàn toàn là một thể. 

Ngày nay chúng ta ở Singapore, các vị xem thấy được rất 

rõ ràng, nếu như không có được sự hộ trì của cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên ở Cư Sĩ Lâm, chúng ta sẽ thê thảm, đừng nói chúng 

ta ở Singapore hoằng pháp, mà chỗ để đứng cũng không có. 

Cho nên, chúng tôi nghe được người tán thán Cư Sĩ Lâm, tán 

thán Lý Mộc Nguyên, tôi hoan hỉ, tôi cũng tán thán ông là Bồ 

Tát tái sanh. Thành tựu của họ chính là thành tựu của cả thảy 

Phật pháp chúng ta. Nếu như họ thất bại, đó là bất hạnh của 

cả thảy Phật pháp. Chúng ta tường tận đạo lý này, toàn tâm 

toàn lực để phối hợp, toàn tâm toàn lực để hiệp trợ. 

Thành tựu của các đồng tu lớp bồi dưỡng mấy năm gần 

đây,  chúng  ta  nghe  được  lời  tán  thán  của  tín  đồ.  Tôi  ở 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

531 

MaLaysia đến đâu cũng đều nghe được mọi người tán thán. 

Đồng tu chúng ta ở bên đó đến các nơi giảng Kinh, phổ biến 

nhận được tán thán, chúng ta hoan hỉ. Đây là một sự mở đầu. 

Hy vọng đồng tu chúng ta phải dõng mãnh tinh tấn, nhất định 

phải “không tâm, khiêm hạ”. Phải hiểu rõ chân tướng sự thật 

tại  vì  sao  người  khác  tán  thán  chúng  ta?  Bởi  vì  không  có 

người  giảng  Kinh,  chúng  ta  có  thể  giảng  thì  họ  tán  thán. 

Chúng ta chân thật được rồi hay chưa? So với tổ sư đại đức 

từ trước thì chúng ta kém quá xa. Từ chỗ nào mà biết được? 

Xem qua chú giải của đại đức xưa, chúng ta đều xem không 

hiểu. Cho nên, người khác tán thán đối với chúng ta, chúng ta 

phải  biết  được  chính  mình  rốt  cuộc  là  mấy  cân  mấy  lượng, 

phải rõ ràng, không nên cống cao ngã mạn. Người khác tán 

thán đối với chúng ta có phải là vượt quá thật chất, trong tâm 

chính mình phải có xem xét. Trong tâm chúng ta rất cảm kích 

đối với họ, thế nhưng chúng ta biết được chính mình không 

đủ,  còn  kém  rất  xa.  Từ  những  chỗ  này,  ngày  ngày  đi  kiểm 

điểm, đi phản tỉnh. 

“Năng như thật tri”. “Như thật” là chân thật biết được. 

“Chư pháp tự tánh” chính là chư pháp thật tướng. Toàn bộ 

đều  thực  tiễn  ở  đoạn  ác  tu  thiện.  Mười  ác  không  đoạn  thì 

không  được,  mười  thiện  không  tu  thì  không  thể  thành  tựu. 

Chúng ta chính mình tu hành, giáo hóa chúng sanh bắt đầu từ 

chỗ nào? Bắt đầu từ “Thập Thiện Nghiệp Đạo”. Không chỉ là 

Ấn Tổ thường nói, mà Lão hòa thượng Hư Vân cũng thường 

nói. Ngày trước tôi đã giảng không ít Kinh điển, vừa mở đầu 

đều dẫn dụng lời của Hư Lão hòa thượng: “Thâm tín nhân 

quả, đoạn ác tu thiện”. Tổ sư đại đức của Tông môn, Giáo 

hạ, Hiển giáo, Mật giáo đều dạy bảo chúng ta như vậy. Cho 

nên, “thâm tín nhân quả, đoạn ác tu thiện” là căn bản tu học 

của thế xuất thế gian. Chúng ta không ở nơi đây mà hạ công 

532 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phu,  không  luận  bạn  dụng  công  tinh  tấn  thế  nào,  sau  cùng 

đều trống không. 




************ 

 

Kinh  văn:  “Phương  tiện  trang  nghiêm  cố,  tốc  đắc 

thành mãn, vi vô vi lạc”. 

Nhà  Phật  thường  nói,  “phương  tiện  khéo  léo”.  Phương 

là phương pháp,  tiện  là  tiện nghi.  Nếu dùng  lợi  hiện tại  mà 

nói là phương pháp tốt nhất, phương pháp thích hợp nhất đối 

với  người,  với  việc,  với  vật.  Do  đây  có  thể  biết,  thỏa  đáng 

nhất, tốt nhất, ổn thỏa nhất không có tiêu chuẩn nhất định, do 

người,  do  thời,  do  đất  khác  nhau.  Việc  này  phải  có  trí  tuệ. 

Người xưa thường nói “thông quyền đạt biến”, biết được vào 

lúc nào, gặp phải việc gì, đối với người nào phải nên nói lời 

nói  gì,  phải  nên  có  cách  làm  thế  nào,  vận  dụng  rất  là  linh 

hoạt, vận dụng được rất là tốt. Cho nên “Tốc đắc thành mãn” 

(tốc là mau lẹ), thành tựu viên mãn hữu vi pháp, vô vi pháp. 

Hữu  vi  pháp  là  pháp  thế  gian,  vô  vi  pháp  là  pháp  xuất  thế 

gian, “vi vô vi”, đó chính là pháp thế xuất thế gian, bạn đều 

có thể đạt được viên mãn thành tựu. Hay nói cách khác, bạn 

không hiểu được phương tiện thì đối nhân xử thế tiếp vật nơi 

nơi đều có chướng ngại. 

Do đây có thể biết, trong Phật pháp, giáo huấn cơ bản là 

thường hay dạy bảo chúng ta, lúc trước lão sư của chúng ta 

mỗi  giờ  mỗi  phút  dặn  bảo:  “Rộng  kết  thiện  duyên”.  Rộng 

kết thiện duyên  là gì?  Chính  là  chuẩn  bị làm  nhiều  phương 

tiện.  Bạn  bình  thường  không  kết  thiện  duyên  với  người, 

phương tiện khéo léo của bạn không cách gì sử dụng được, 

người khác không tin tưởng, không tiếp nhận, hảo ý của bạn 

người ta xem thành ác ý. Do đây có thể biết, nền móng của 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

533 

phương tiện khéo léo chính là thông thường chúng ta gọi là 

“nhân duyên tốt”, phương tiện khéo léo của bạn liền có nền 

móng. Nhân duyên của bạn không tốt, cho dù bạn có phương 

tiện  khéo  léo,  bạn  vẫn  cứ  là  không  thể  tránh  khỏi  chướng 

ngại.  Do  đây  có  thể  biết,  học  Phật  chẳng  qua  là  học  làm 

người mà thôi. Cùng tất cả người, tất cả vật đều có thể hòa 

thuận với nhau, đây chính là Phật Bồ Tát. Phật Bồ Tát có thể 

cùng với thiên thần hòa thuận với nhau, cũng có thể cùng với 

chúng sanh địa ngục hòa thuận với nhau; cùng ở chung với 

người thiện,  cũng  cùng  ở  chung với  người  ác  được  tốt,  con 

người này gọi là Phật, gọi là Bồ Tát. 

Tại  vì  sao  các  Ngài  có  thể  làm  đến  được,  chúng  ta  làm 

không được? Then chốt ở đâu? Then chốt ở lợi hại. Chúng ta 

cùng ở chung với người sẽ suy nghĩ đến xung đột lợi hại; có 

lợi  thì  chúng  ta  dễ  ở  chung,  có  hại  thì  chúng  ta  liền  biến 

thành  đối  địch.  Chư  Phật  Bồ  Tát  cùng  tất  cả  chúng  sanh 

không có quan hệ lợi hại, cho nên thảy đều dễ dàng ở chung. 

Đến lúc nào chúng ta có thể giác ngộ, cùng tất cả chúng sanh 

không có quan hệ lợi hại, thì chúng ta mới có thể khế nhập 

cảnh giới của Phật, chúng ta đối nhân xử thế tiếp vật trong tự 

nhiên  chính  là  phương  tiện  khéo  léo.  Phương  tiện  khéo  léo 

làm  gì  cần  phải  học  tập?  Không  cần  phải  học  tập,  chỉ  cần 

xuất  phát  từ  một  mảng  chân  thành,  tự  nhiên,  đó  chính  là 

phương tiện khéo léo. Có một chút lợi hại tính toán ở trong 

đó, thì phương tiện khéo léo liền sẽ bị trừ bớt, thậm chí hoàn 

toàn bị mất đi. 

Ngạn  ngữ  chúng  ta  thường  nói:  “Người  trong  cuộc  thì 

mê, người bên cạnh thì sáng”. Người trong cuộc có lợi hại, 

người bàng quan không có lợi hại. Có lợi hại liền không thấy 

được rõ ràng đối với chân tướng sự thật, họ có cái hình bóng 

ở  bên  trong  đó.  Không  có  lợi  hại,  họ  liền  thấy  được  rất  rõ 

534 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ràng, rất tường tận. Chư Phật Bồ Tát ở thế xuất thế gian vĩnh 

viễn làm người bên cạnh. Chúng ta phải đem lợi hại xả bỏ thì 

chúng ta mới được đại lợi ích chân thật. Lợi hại từ chỗ nào 

mà sanh ra? Vẫn là từ “ta” mà sanh ra. Tóm lại mà nói, cái 

gốc  đó  là  ngã,  chấp  trước.  Chấp  trước  một  cái  “ta”,  không 

biết  được  “ta”  là  một  quan  niệm  sai  lầm.  Trên  Kinh  Phật 

thường nói “vô ngã”, vô ngã chính là phá đi cái chấp ta; lại 

nói  với  bạn  “vô  nhân”,  “vô  chúng  sanh”,  “vô  thọ  giả”,  phá 

ngã  chấp.  Ta  và  pháp,  hai  loại  chấp  trước  này  đều  phá  hết, 

bạn  mới  hoàn  toàn  tường  tận  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân 

sanh. Chỉ cần có hai loại chấp trước này thì bạn không thấy 

được  chân  tướng,  bạn  xem  thấy  được  đó  là  huyễn  tướng, 

thiên biến vạn hóa, mộng huyễn bào ảnh, giả tướng, hư  mà 

không thật, bạn thấy được là những thứ này, không thấy được 

chân  tướng.  Đương  nhiên  bạn  cũng  không  có  phương  tiện 

khéo léo. Chỉ có người xem thấy được chân tướng thì ngôn 

ngữ  của  họ,  tạo  tác  của  họ  trong  tự  nhiên  chính  là  phương 

tiện khéo léo. 

Cho nên, tại vì sao đem “phương tiện” liệt kê ở chỗ này 

mà không liệt kê ở phía trước? Liệt kê ở chỗ này thì đúng rồi, 

họ hoàn toàn thực tiễn “Thập Thiện Nghiệp Đạo”, ở trong thế 

pháp cùng Phật pháp tự nhiên liền sẽ rất khéo léo. Khéo léo 

không phải miễn cưỡng có thể học ra được, mà là từ trong trí 

tuệ  chân  thật  tự  nhiên  hiển  bày  lưu  lộ  ra,  đạo  lý  này  phải 

hiểu; đối nhân xử thế tiếp vật là một mảng chân thành, hay 

nói cách khác, không có một vọng niệm, không có chút tự tư; 

mỗi  niệm  đều  vì  chúng  sanh  mà  lo  nghĩ,  mỗi  niệm  đều  vì 

người khác mà lo nghĩ, người sự vật thì có lý nào mà không 

viên mãn? 

Bồ Tát vì chúng sanh mà lo nghĩ, chúng sanh không thể 

tiếp nhận, đây là nguyên nhân gì? Chúng sanh đang mê, do 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

535 

đó  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  mới  có  đẳng  cấp,  mới  có  quá 

trình. Đẳng cấp cùng quá trình này chính là thông thường nói 

“Ngũ thừa Phật giáo”. Việc giáo hóa chúng sanh được phân 

thành  năm  giai  đoạn.  Năm  giai  đoạn  này  chính  là  phương 

tiện khéo léo. Bạn là người hạ hạ căn, chấp trước phước báo 

trời người mà không chịu buông bỏ, nếu dạy cho bạn cao hơn 

thì bạn nghe không lọt vào, bạn không tin tưởng, bạn không 

tiếp nhận, vậy thì dạy bạn làm thế nào được phước báo trời 

người,  làm  thế  nào  cải  thiện đời  sống hiện  tiền  của bạn, để 

bạn tâm ý tròn đầy. Đây là pháp nhỏ. Loại pháp này chúng 

sanh trong sáu cõi rất hoan hỉ tiếp nhận. Phật đối với những 

người  này  dạy  cái  gì?  Dạy  nhân  quả,  “trồng  nhân  thiện 

được quả thiện”, dạy bạn đoạn ác, dạy bạn tu thiện, cương 

mục vẫn là “Thập Thiện Nghiệp Đạo”. 

“Thập Thiện Nghiệp Đạo” này nói được cạn, nói được rất 

dễ hiểu. Không sát sanh thì được trường thọ. Không sát sanh 

là bố thí vô úy. Nếu bạn muốn được khỏe mạnh sống lâu thì 

không  được  sát  sanh.  Không  trộm  cắp  thì  được  giàu  sang; 

không chỉ giàu sang mà còn được địa vị; công danh phú quý, 

nhân  hạnh  là  không  trộm  cắp.  Bởi  vì  trong  hạng  mục  trộm 

cắp có rất nhiều, không chỉ là ăn cắp tài vật, trộm danh, lừa 

đời  trộm  danh,  trộm  địa  vị,  dùng  những  thủ  đoạn  không 

chánh đáng mà có được thì đều thuộc về trộm cắp, cho nên 

không  trộm  cắp  thì  được  phú  quý.  Không  dâm  thì  được 

quyến  thuộc  mỹ  mãn  như  ý,  gia  đình  hòa  thuận,  gia  đình 

hưng vượng. Nhân như thế nào thì có quả như thế đó. Phật 

dạy những thứ này. Những thứ này thông thường người nghe 

được lọt vào tai, bởi vì họ muốn được phú quý, muốn được 

khỏe mạnh sống lâu, muốn được gia đình mỹ mãn. Phật dạy 

bạn  phương  pháp  này,  bạn  tu  nhân  thì  bạn  nhất  định  được 

quả báo. 

536 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“Tốc đắc thành mãn”, đó là “cái vui của hữu vi”. Người 

căn tánh lanh lợi, thượng căn lợi trí biết được tam giới, sáu 

cõi là loại phước báo không cứu cánh, không phải là thật, 

có được nhưng cũng rất dễ dàng mất đi, quyết định không 

thể vĩnh hằng gìn giữ. Đây là những điều mà người lợi căn 

thấy  được.  Họ  muốn  giống  như  Phật  Bồ  Tát  vậy,  được 

niềm vui chân thật cứu cánh bất sanh bất diệt, đó chính là 

vô  vi  pháp.  Phật  dạy  chúng  ta  đoạn  ác  tu  thiện,  điều  mục 

vẫn  là  mười  điều  này,  nội  dung  không  như  nhau,  tinh  vi 

huyền diệu. 

Giới  điều  không  sát  sanh  được  giảng  như  thế  nào?  Đối 

với chúng sanh chín pháp giới quyết định không có một chút 

ý  niệm  tổn  hại.  Cảnh  giới  này  thì  cao.  Nếu  như  vì  ta  mà 

chúng sanh sanh phiền não (đây đều là sát nghiệp), vậy phải 

làm sao? Ta phải nhanh chóng rời khỏi, để chúng sanh sanh 

tâm hoan hỉ. Đây là cảnh giới của không sát sanh, cùng với 

phía  trước  đã  nói  hoàn  toàn  không  giống  nhau;  tên  gọi  của 

khóa mục thì giống nhau, nhưng cảnh giới bên trong không 

giống nhau, rộng - hẹp, cạn - sâu có cự ly rất lớn. 

Cho nên, “Thập Thiện Nghiệp” từ sơ phát tâm đến Như 

Lai  địa,  khoa  danh  giống  nhau,  nhưng  nội  dung  không 

giống nhau, phương tiện khéo léo đương nhiên cũng không 

như  nhau.  Bồ  Tát  tu  hành  có  thể  khiến  cho  tất  cả  chúng 

sanh chín pháp giới sanh tâm hoan hỉ, không chỉ là người, 

mà  súc  sanh,  ngạ  quỷ,  địa  ngục,  tu  la,  la  sát,  chư  thiên, 

Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát đều có thể sanh tâm hoan 

hỉ,  vậy  thì  bạn  ở  trong  pháp  vô  vi  liền  được  thành  tựu, 

được  viên  mãn.  Luôn  cầu  trí  tuệ,  dưỡng  đức  hạnh,  dùng 

tâm thuần thiện. Thuần thiện, nói đến “Thập Thiện Nghiệp 

Đạo” thì không phải là cách nói thiện ác tương đối, mà là 

lìa khỏi tương đối. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

537 

Trên Kinh Đại Bát Nhã nói: “Tam luân thể không”, đây 

là cảnh giới của Như Lai quả địa, cái gọi là “làm mà không 

làm, không làm mà làm”. Họ làm hay không làm? Ngày ngày 

đang  làm.  Tuy  là  ngày  ngày  đang  làm,  thời  thời  khắc  khắc 

đang làm, nhưng trong tâm không có dấu tích nào, việc đoạn 

ác tu thiện này đạt đến cứu cánh viên mãn. Đây là “phương 

tiện trang nghiêm” trên Như Lai quả địa. Chứng được quả vị 

này,  thừa  nguyện  tái  lai,  phổ  độ  chúng  sanh,  làm  vô  số  thị 

hiện, đáng dùng thân gì để độ liền hiện ra thân đó, đáng dùng 

pháp gì để độ thì liền dùng pháp đó để độ, không gì không 

phải là phương tiện trang nghiêm. Đối với phàm phu chúng 

ta  thì  lấy  53  tham  của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.  Ở  đây  có  thể 

phân làm hai loại lớn, có thuận hạnh, có nghịch hạnh. Thuận 

hạnh chính là nói thiện hạnh, nghịch hạnh chính là ác hạnh. 

Có một số chúng sanh phải dùng phương pháp ác để độ thì 

họ mới giác ngộ. Đáng dùng phương pháp gì để độ thì không 

có  nhất  định,  đều  là  thiện  pháp.  Đó  là  phương  tiện  trang 

nghiêm chân thật. Ngu si của Thắng Nhiệt Bà La Môn, sân 

hận của Cam Lộ Hỏa Vương, tham sân si là nghịch pháp, Bồ 

Tát xem thấy những chúng sanh này dùng tham - sân - si thì 

có thể độ họ, nếu dùng giới - định - huệ thì không thể độ họ. 

Những việc này chính là thuộc về phương tiện khéo léo, cho 

nên không có pháp nhất định. Phương pháp thì vô lượng vô 

biên. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn đều 

là  phương  tiện  trang  nghiêm.  Phương  pháp  thủ  pháp  tuy  là 

không giống nhau, thế nhưng mục tiêu phương hướng là như 

nhau. Khiến họ giác ngộ chính là giúp đỡ những chúng sanh 

được độ đó phá mê khai ngộ. 

Cho  nên,  độ hóa  chúng  sanh  không  phải  là  một  việc  dễ 

dàng. Nếu bạn không có trí tuệ chân thật, không có bản lĩnh 

chân thật thì bạn làm không được. Bản lĩnh chân thật, người 

538 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thế gian chúng ta gọi là “thần thông”. Bạn có năng lực quán 

cơ,  chân  thật  hiểu  rõ  căn  tánh  của  chúng  sanh,  giống  như 

thầy thuốc xem bệnh cho người bệnh vậy. Bạn vừa quán sát, 

vừa tiếp xúc liền biết được gốc bệnh của họ ở ngay chỗ nào, 

sau đó bạn ra toa thuốc. Đó là pháp phương tiện, dùng được 

rất thỏa đáng. Thuốc đến thì bệnh khỏi, họ liền khỏi bệnh, đó 

chính là thành tựu viên mãn. 

Trí tuệ cùng đức hạnh là tu dưỡng bình thường của chúng 

ta.  Lại  nói  với  các  vị,  trí  tuệ  đức  hạnh  là  trong  tự  tánh  của 

chúng  ta  vốn  đủ,  không  phải  từ  bên  ngoài  đến.  Thế  nhưng 

chúng ta mê mất tự tánh, cho nên trí tuệ đức năng của chúng 

ta  không  khởi  tác  dụng,  không  thể  hiện  tiền,  bởi  vì  nó  có 

chướng  ngại.  Chướng  ngại  này  trong  Phật  pháp  gọi  là 

“nghiệp chướng”. Cần phải đem nghiệp chướng tiêu trừ. Cho 

nên, việc đầu tiên là chúng ta phải nhận biết nghiệp chướng 

của  chính  mình,  đây  là  chân  thật  nhìn  thấu;  sau  đó  tiêu  trừ 

nghiệp chướng của chính mình, đây chính là buông xả. 

Phía trước nói “chỉ quán”, trước tiên bạn phải có thể quán 

sát rõ ràng, sau đó bạn tự nhiên liền chỉ ác, hành thiện, không 

cần người khác dạy bạn, bạn chính mình liền biết. Cho nên, 

đối  với  các  đồng  tu  học  Kinh  giáo  của  chúng  ta  mà  nói, 

“phương tiện” chính là “quán cơ”, chính là “tùy duyên”, có 

thể  làm  được  thích  hợp  thỏa  đáng,  làm  được  rất  viên  mãn, 

khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  giác  ngộ.  Sau  khi  giác  ngộ  họ 

mới có thể sanh tâm hoan hỉ. 

Chúng  ta  là  phàm  phu,  không  có  trí  tuệ  cao  như  Phật, 

không có phương tiện khéo léo viên mãn của Phật, cho nên 

chúng  ta  ở  ngay  trong  quá  trình  tu  học  luôn  phải  làm  thử 

nghiệm. Phương pháp này không được, chúng ta lại đổi một 

phương pháp khác. Đây là phàm phu vị, chúng ta bắt đầu học 

tập. Thế nhưng, có một nền tảng chúng ta cần phải tuân thủ, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

539 

đó  là  chân  thành.  Người  phải  làm  một  người  thành  thật, 

người  phải  làm  người  nghĩa.  Người  xưa  thường  nói:  “Tánh 

tình  trung  nhân”,  chính  là  người  nhất  định  phải  nói  đạo 

nghĩa,  nhất  định  phải  tuân  theo  đạo  nghĩa.  Tùy  thuận  đạo 

nghĩa thì chúng ta mới có thể dần dần hướng đến đức hạnh 

của  thánh  hiền.  Chúng  ta  đi  con  đường  này,  nâng  cao  cảnh 

giới của chính mình lên, viên mãn quả báo của chính mình. 

Đây là “phương tiện trang nghiêm”. “Phương tiện” là đối với 

mình, với người đều phải nói “phương tiện trang nghiêm”. 




********** 

 

Kinh  văn:  “Long  vương  đương  tri,  thử  thập  thiện 

nghiệp,  nãi  chí  năng  linh,  thập  lực,  vô  úy,  thập  bát  bất 

cộng, nhất thiết Phật pháp, giai đắc viên mãn”. 

Ở  chỗ  này  Phật  gọi  bảo  Long  vương.  Chúng  ta  phải 

hiểu,  phàm  hễ  gọi  tên  của  họ  chính  là  nhắc  nhở  họ,  phía 

sau  nhất  định  có  khai  thị  rất  quan  trọng.  “Thập  Thiện 

Nghiệp”  thậm  chí  có  thể  khiến  trên  Như  Lai  quả  địa  có 

mười loại năng lực đặc thù, bốn vô úy, mười tám bất cộng. 

Ba  điều  “thập  lực,  vô  úy,  thập  bát  bất  cộng”  là  trên  Như 

Lai quả địa đặc biệt có, là một loại đức năng cứu cánh viên 

mãn thù thắng mà ngay cả Bồ Tát cũng không có. Từ khai 

thị này chúng ta liền tường tận, thập thiện là căn bản tu trì 

của Phật pháp, lơ là đi mười thiện thì không có Phật pháp. 

Nếu như người ta hỏi thế nào là Phật pháp, chúng ta muốn 

biện biệt thì có thể trả lời họ như vậy. 

Người mà nỗ lực tu trì mười thiện thì mới là đệ tử Phật 

chân thật. Cho dù họ xuất gia, thọ đại giới rồi, có thể giảng 

Kinh  nói  pháp,  hoặc  giả  là  cũng  có  thể  tham  Thiền,  niệm 

Phật, nhưng họ không có tu hành mười thiện thì không phải 

540 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

là đệ tử Phật. Loại Phật giáo đồ này trong Phật pháp gọi  là 

“danh tự vị”. Danh tự vị là có danh, mà không có thật. Cho 

dù  tu  thế  nào  cũng  không  liên  quan  gì  với  pháp  xuất  thế, 

niệm Phật cũng không thể vãng sanh. Phước báo thế gian họ 

có  thể  có  được,  bởi  vì  họ  tu  phước  báo  hữu  lậu.  Đạt  được 

phước  báo,  họ  nhất  định  tạo  tội  nghiệp.  Vì  sao  vậy?  Họ 

không có thiện căn, nên phước báo hưởng hết thì nhất định 

đọa lạc. Thí dụ này thì quá nhiều, quá nhiều. Ở chỗ này cho 

chúng ta một tổng kết: “Như Lai quả địa, trí tuệ đức tướng 

cứu cánh viên mãn đều từ mười thiện mà sanh ra”. 




********** 

  

THËP LùC, V¤ óY, THËP B¸T BÊT CéNG 

Đoạn  Kinh  văn  trên  có  ba  danh  từ:  “thập  lực,  vô  úy, 

thập  bát  bất  cộng”,  chúng  ta  giới  thiệu  sơ  lược  qua  một 

chút. 

1.  Thứ nhất là “Thập Lực”. 

Trên “Đại Trí Độ Luận” nói: “Phật quả mười lực”. Mười 

loại năng lực đặc thù này Bồ Tát cũng có, nhưng không viên 

mãn. Như Lai quả địa là cứu cánh viên mãn. 

•  Điều thứ nhất, “Thị xứ, phi xứ trí lực” 

Lực  của  thị  xứ  phi  xứ  trí  tuệ.  “Lực”  chính  là  “khởi  tác 

dụng”. Nội dung của điều này là gì? “Tri nhất thiết chúng 

sanh nhân duyên quả báo”, cho nên Phật độ chúng sanh dễ 

dàng. Tất cả chúng sanh trong đời quá khứ, đời đời kiếp kiếp 

vô lượng kiếp đến nay tạo tác nghiệp nhân nên nhận lấy quả 

báo. Chúng ta chính mình không biết được, nhưng Phật biết 

được;  chính  mình  rất  dễ  quên,  tất  cả  đều  quên  hết,  nhưng 

Phật thì rõ ràng. Phật làm thế nào rõ ràng? Bạn chính mình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

541 

quên  rồi,  nhưng  án  kiện  của  bạn  thì  không  hề  sót  mất  chút 

nào.  Án  kiện  là  gì?  Là  A  Lại  Da  Thức.  Vô  lượng  kiếp  đến 

nay, bạn tạo tác nghiệp tập chủng tử đều lưu lại bên trong đó. 

Phật có thể thấy được nghiệp tập chủng tử hàm chứa trong A 

Lại Da Thức của bạn, cho nên Ngài đều biết được. Án kiện 

này  nằm  đó,  chúng  ta  không  hề  hay  biết,  chính  mình  quên 

rồi, tìm cũng không ra. Phật có thể xem thấy án kiện của bạn 

rõ ràng, tường tận, thông suốt, thấu đáo, xem được còn nhanh 

hơn  vi  tính  hiện  tại.  Vi  tính  còn  phải  ấn  vào  chương  trình, 

còn Ngài không cần phải ấn vào, toàn bộ đều hiện ra. Vì vậy, 

chúng ta khởi tâm động niệm, tất cả tạo tác, làm sao có thể 

che giấu được Phật Bồ Tát? Bạn muốn giấu, đó thảy đều là tự 

gạt mình gạt người, không hề có việc này, chính mình lừa gạt 

chính mình, chính mình an ủi chính mình mà thôi. Người xưa 

nói  rất  hay:  “Nếu  muốn  người  không  biết,  trừ  khi  mình 

đừng làm”. Chúng ta khởi tâm động niệm, thiên địa quỷ thần 

đều rõ ràng, cho nên chính mình nên nghĩ xem, ý niệm của 

ta, lời nói, tạo tác này của ta có đắc tội với thiên địa quỷ thần 

hay không? Cũng chính là nói, thiên địa quỷ thần xem thấy 

có hoan hỉ hay không? 

Trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” nói được rất rõ ràng. Tiên 

sinh  Liễu  Phàm  sau  khi  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  Thiền  sư 

Vân Cốc, ông liền rất nỗ lực đoạn ác tu thiện. Thế nhưng tất 

nhiên ông vẫn là phàm phu, phiền não tập khí rất nặng. Lần 

đầu  ông  phát  nguyện  làm  ba  ngàn  việc  thiện,  ông  đã  làm 

mười  năm  mới  viên  mãn.  Như  vậy  bạn  liền  biết  được,  ông 

phấn đấu cùng thiện ác là tốn hết bao nhiêu thời gian, tốn hết 

bao nhiêu tinh thần. Lần thứ hai ông phát nguyện tu ba ngàn 

việc thiện, hai năm thì thành công. Lần thứ ba phát nguyện 

làm  mười  ngàn  việc  thiện,  nhưng  chỉ  một  niệm  liền  thành 

công.  Tâm  địa  của  ông  dần  dần  chuyển  sang  thuần  thiện, 

542 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không tự gạt mình, cho nên mới có thể cảm động thiên thần. 

Sở  dĩ  con  người  không  thể  thành  tựu,  không  gì  khác,  tiên 

sinh Liễu Phàm nói được rất tốt, đó là do “Nhân tuần”. Nhân 

tuần chính là mơ mơ hồ hồ, buông lung, tùy tiện, không nỗ 

lực mà làm, chính mình luôn là tha thứ cho chính mình. Sai 

chính ngay chỗ này, cho nên không thể thành tựu. Nhất định 

phải  khắc  phục  cái  ải  khó  này.  Tiên  sinh  Liễu  Phàm  khắc 

phục cái ải khó này, chúng ta từ trong “Tứ Huấn” của ông mà 

thấy, chí ít ông đã dùng thời gian 20 năm mới đột phá được 

ải đầu tiên, nhưng về sau triển khai thì nhanh. Nếu chúng ta 

không  phát  tâm  dõng  mãnh  thì  cái  ải  này  rất  khó  đột  phá. 

Cho nên nhân quả thật là nặng. 

“Như  Lai  Mười  Lực”,  điều  đầu  tiên  nói  về  nhân  quả, 

cũng  chính  là  nói  “thiện  có  thiện  báo,  ác  có  ác  báo”.  Đây 

gọi là “thị xứ”. Cái gì gọi là “phi xứ”? Trồng nhân thiện được 

ác báo, không có đạo lý này, đây gọi là “phi xứ”, không có 

việc  như  vậy;  tạo  nhân  ác  được  thiện  báo,  cũng  không  có 

việc như vậy. Trồng nhân thiện nhất định được quả thiện, tạo 

nhân ác nhất định được ác báo. Đây gọi là “thị xứ phi xứ trí 

lực”, trí tuệ chân thật. 

•  Điều  thứ  hai,  “Nghiệp  trí  lực,  tri  nhất  thiết  chúng 

sanh tam thế sở hữu chư nghiệp” 

Nghiệp là tạo tác. Bạn đã tạo tác ra không ngoài ba loại: 

thứ nhất là thiện, thứ hai là ác, thứ ba là vô ký. Vô ký chính 

là không nói đến thiện – ác. Nghiệp vô ký chưa báo, tuy chưa 

báo nhưng đều rơi vào trong vô minh. 

•  Điều  thứ  ba,  “Định  trí  lực,  tri  nhất  thiết  chư  Thiền 

Tam Muội” 

Chúng ta biết được, từ Trời Sắc Giới trở lên, quả báo là 

Thiền định, mãi đến Như Lai quả địa đều là định huệ, định 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

543 

huệ thành tựu. Trong định có cảnh giới, vô số cảnh giới công 

phu Thiền định khác nhau, từ thế gian đến xuất thế gian, Phật 

đều biết, cho nên Phật mới có năng lực độ chúng sanh chín 

pháp giới. Từ Sơ Thiền trở lên, nếu như bạn không hiểu rõ 

đối với cảnh giới công phu của Thiền Định Tam Muội, bạn 

không cách  gì  độ họ,  vì bạn  không  bằng họ.  Bạn nhất định 

phải siêu vượt họ thì bạn mới có thể độ họ, mới có thể giúp 

đỡ  họ.  Phật  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  chín  pháp  giới  hoàn 

toàn hiểu rõ công phu Thiền định của họ. 

•  Điều  thứ  tư,  “Căn  trí  lực,  tri  chư  chúng  sanh  chư 

căn thượng hạ” 

Căn  là  căn  tánh,  người  thế  gian  chúng  ta  gọi  là  “thiên 

phú”, cũng rất gần với “căn tánh” mà nhà Phật nói. Trẻ nhỏ 

khi  sanh  ra  có  bẩm  chất  thiên  phú.  Thông  minh  hay  là  ngu 

độn đều có thể hiển thị ra được rõ ràng nhất từ việc đọc sách. 

Trẻ có thiên phú cao, thầy giáo dạy chúng bài khóa một lần 

thì có thể thuộc, hơn nữa có lực lý giải tương đối, chúng ta 

gọi  là  “thượng  căn  lợi  trí”.  Trẻ  có  bẩm  phú  kém,  thầy  giáo 

lên lớp dạy cũng cần phải đọc năm lần đến mười lần mới có 

thể thuộc. Nếu đọc mười lần vẫn không thể thuộc, thì thuộc 

về hạ hạ căn, vậy phải làm sao? Dạy số lượng ít đi. Trước kia 

thầy  giáo dạy  học,  giáo trình  nhiều  ít  là từ  “hàng”  mà  tính. 

Hôm  nay  lên  lớp,  lên  lớp  chính  là  thầy  giáo  dạy  giáo  trình 

cho bạn mấy hàng. Tiêu chuẩn thông thường là mười hàng. 

Mười hàng sách xưa là 200 chữ (một hàng 20 chữ), không có 

chấm phẩy. Bạn thấy sách xưa in bằng bản khắc gỗ, cho nên 

người Trung Quốc xưa có đầu óc khoa học, không thể nói họ 

không có khoa học. Toàn quốc, không luận ở một nơi nhà in 

nào,  khắc  bản  của  sách  thảy  đều  như  nhau,  mỗi  tờ  mười 

hàng,  mỗi  một hàng 20  chữ,  cho nên chỗ  khắc  in nơi khác, 

nếu nói với bạn tờ thứ mấy, hàng thứ mấy là đều giống nhau, 

544 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thống  nhất  hết.  Không  giống  như  sách  của  hiện  tại,  nơi  in 

khác  nhau  thì  sắp  bản  in  không  giống  nhau.  Trước  kia  thì 

hoàn toàn như nhau, cho nên rất là thuận tiện. 

Đối với người hạ hạ căn, dạy họ một ngày mười hàng mà 

họ  không  cách  gì  tiếp  nhận  thì  giảm  một  nửa,  tức  là  năm 

hàng;  năm  hàng  cũng  không  thể  tiếp  nhận  thì  ba  hàng  (ba 

hàng là sáu mươi chữ). Tiêu chuẩn là gì? Mười biến có thể 

thuộc thì phù hợp với trình độ của bạn. Nếu mười biến không 

thể thuộc thì dùng phương pháp này, lại giảm ít nữa. Cho nên 

căn  lợi  độn  cao  thấp,  từ  phương  diện  này  rất  dễ  nhìn  ra. 

Trong sách  xưa  có  ghi chép,  chân thật là  người thượng  căn 

lợi trí thì mỗi ngày có thể thuộc được sáu, bảy trăm chữ, đây 

là  thiên  tài.  Thông  thường  200  chữ  là  căn  tánh  phổ  thông. 

Mười  biến  có  thể  thuộc,  lão  sư  nhất  định  phải  đốc  thúc  họ 

học  một  trăm  biến  đến  hai  trăm  biến.  Người  có  ký  lực  rất 

mạnh, lão sư thường hay đốc thúc là lấy một trăm biến làm 

tiêu chuẩn. Sức nhớ tương đối kém một chút, nhất định phải 

đọc thuộc một trăm biến, vì sao vậy? Đọc tụng như vậy thì cả 

đời của họ đều sẽ không quên. Hơn nữa, mỗi ngày đọc sách 

nhất định phải đem phía trước ôn tập lại một lần. Việc ôn tập 

là từ đầu đến cuối ôn tập. 

Hôm qua tôi gọi điện thoại hỏi đồng tu ở Toowoomba, cô 

giáo Dương ở nơi đó dạy cho họ “Đệ Tử Qui” xong rồi. Tôi 

hỏi: “Có thể hoàn toàn thuộc lòng hay không?”, Họ nói: “Có 

thể, mỗi một người đều có thể thuộc lòng hết”. Không những 

có  thể  giảng,  mà  còn  có  thể  làm  được,  phải  y  giáo  phụng 

hành.  Đại  khái  từ  ngày  hôm  nay,  học  “Tam  Tự  Kinh”,  yêu 

cầu của tôi là toàn bộ đều có thể thuộc. Sau khi học “Tam Tự 

Kinh” xong thì chúng ta bắt đầu học cổ văn. Trong “Cổ Văn 

Quán Chỉ”, tôi chọn ra một trăm thiên, yêu cầu có thể thuộc, 

có thể giảng, có thể hành. Đây là cắm gốc. Gốc không sâu, về 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

545 

sau bạn làm cách nào cũng không thể hành. Phải cắm gốc từ 

chỗ này. (Nghe nói, mọi người học được rất phấn khởi, pháp 

hỉ  sung  mãn,  đây  là  việc  tốt).  Sau  khi  cắm  gốc  này  xuống, 

chúng ta hạ công phu ở ngay trên Kinh giáo. Tôi dạy bảo các 

đồng  tu,  mỗi  một  người  chuyên  tu  một  bộ  Kinh.  Kinh  điển 

thì bạn tự mình chọn. Bạn cần phải một đời chuyên công một 

bộ, làm chuyên gia, không làm thông gia. Chỉ cần bạn có nền 

tảng  Hán  học  như  vậy,  thì  bất  cứ  Kinh  gì  bạn  học  đều  dễ 

dàng,  đều  không  khó.  Gốc  nhất  định  phải  sâu,  cho  nên  bạn 

phải khổ học. 

Hiện tại chúng ta  yêu cầu  cô giáo  Dương lên lớp dạy 

họ, hy vọng tiến độ tăng nhanh. Vốn dĩ mỗi ngày chỉ lên 

lớp hai giờ đồng hồ buổi sáng, hiện tại buổi tối học thêm 

hai  giờ.  Tôi  nói:  “Được,  nên  làm,  một  ngày  học  bốn  giờ 

đồng hồ”. Phải liều mạng, phải phấn đấu, như vậy tương 

lai bạn mới có năng lực gánh vác gia nghiệp của Như Lai. 

Bạn  không  chăm  chỉ  nỗ  lực  thì  làm  sao  được?  Cho  nên, 

ngày nay tôi lui xuống làm người hộ pháp, bồi dưỡng họ 

thành  người  hoằng  pháp.  Tôi  cho  họ  hoàn  cảnh  đời  sống 

vật chất vô ưu vô lự, để họ chuyên tâm dụng công học tập. 

Chân thật là bắt đầu học từ vườn mầm  non, đó là từ  “Đệ 

Tử Qui”, “Tam Tự Kinh” mà học. Học từ lớp mẫu giáo, từ 

nhỏ chưa học qua, cho nên hiện tại phải bổ sung. Năm tới, 

tôi  cũng  có  thể  mời  mấy  vị  tiên  sinh  ở  Đài  Loan  dạy  cổ 

văn,  dạy  “Tứ  Thư”.  Khóa  trình  chúng  ta  có  “Tứ  Thư”. 

Trong  “Tứ  Thư”,  quan  trọng  nhất  là  “Đại  Học”,  “Trung 

Dung”,  “Luận  Ngữ”.  Ba  thứ  này  tôi  yêu  cầu  phải  có  thể 

thuộc, có thể giảng, có thể hành. Bộ sách “Mạnh Tử”, tôi 

yêu  cầu  đọc  nhiều  lần,  có  thể  giảng,  có  thể  hành,  không 

yêu cầu họ thuộc lòng. Phải thật làm! Cho nên, biết được 

chúng sanh căn tánh cao thấp. 

546 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

•  Điều  thứ  năm,  “Dục  trí  lực,  tri  tha  chúng  sanh 

chủng chủng dục lạc” 

Dục là dục vọng, lạc là hoan hỉ. Đây là tập khí có quan hệ 

trong đời quá khứ đời đời kiếp kiếp. Trong đời quá khứ, đời 

đời  kiếp  kiếp  tích  thiện  nghiệp  nhiều,  thời  gian  ở  trong  cõi 

thiện nhiều, con người này thiện căn sâu dày, ưa thích đối với 

thiện pháp. Nếu như con người này trong đời quá khứ tạo ra 

ác nghiệp nhiều, chịu quả báo ác nhiều, tập khí ác nặng, họ 

ngay  đời  này  biểu  hiện  ra  là  không  có  hứng  khởi  đối  với 

thiện  pháp,  họ  ưa  thích  đối  với  ác  pháp,  ưa  thích  sát,  đạo, 

dâm, vọng. Cho nên, ái dục của tất cả chúng sanh đều có căn 

do, không phải vô duyên vô cớ. Năng lực quán sát của chúng 

ta  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  không  có  trí  tuệ  cao  như  vậy. 

Chúng ta chỉ xem thấy biểu hiện, không biết được những tình 

huống quá khứ của họ. Năng lực của A La Hán có thể biết tất 

cả  chúng  sanh  500  đời.  Họ  quán  cơ  thì  mạnh  hơn  so  với 

chúng ta nhiều. Năng lực của Bồ Tát thì tùy thuộc vào địa vị 

của họ, địa vị cao thì biết được thời gian xa; địa vị thấp thì 

cũng cao minh hơn so với A La Hán, có thể biết được chúng 

sanh  500  đời  trở  lên,  một  ngàn  đời,  một  vạn  đời,  thậm  chí 

đến một kiếp, hai kiếp, mười kiếp, mười hai kiếp. Năng lực 

của Phật có thể biết được cứu cánh. Cho nên, nếu không có 

trí tuệ, không có năng lực này, chúng ta quán sát căn cơ của 

tất  cả  chúng  sanh  đích  thực  sẽ  có  khó  khăn.  Do  đó,  có  rất 

nhiều  phương  pháp  giáo  học  của  chúng  ta  không  khế  cơ. 

Chúng ta cũng đã dụng tâm, cũng đã bỏ ra không ít tinh thần, 

nhưng không nhận được hiệu quả, nguyên nhân là không khế 

cơ.  Khế  cơ  là  một  sự  việc  rất  khó,  quá  khó.  Nếu  như  hoàn 

toàn khế cơ thì số thính chúng dưới tòa liền có thể khai ngộ, 

liền có thể chứng quả. Chúng ta xem thấy ở trong Kinh điển, 

Thế Tôn vẫn chưa giảng xong một bộ Kinh, mới giảng được 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

547 

phân  nửa  thì  có  người  khai  ngộ,  có  người  chứng  quả  rồi. 

Trên Kinh Lăng Nghiêm, tôn giả A Nan nghe Thế Tôn giảng 

Kinh, đến cuối quyển thứ thì A Nan khai ngộ. Ma Đăng Già 

Nữ ở trên hội Lăng Nghiêm, Phật giảng Kinh vẫn chưa đến 

phân nửa thì cô chứng Tam Quả. Đây là do nguyên nhân gì? 

Do khế  cơ.  Như  Lai có năng lực quán  cơ,  cho nên dễ  dàng 

thành tựu như vậy. 

•  Điều thứ sáu, “Giới lực trí, tri thế gian chủng chủng 

giới phân” 

Giới là giới hạn, nếu dùng lời hiện đại mà nói, chính là 

biết  được  tất  cả  chúng  sanh  có  vô  số  vọng  tưởng,  phân 

biệt.  Giới  là  từ  phân  biệt  mà  ra.  Không  có  phân  biệt, 

không  có  chấp  trước  thì  làm  gì  có  giới  hạn?  Sáu  cõi  có 

giới hạn của sáu cõi. Chúng ta ở trên địa cầu này, thực tế 

vốn  dĩ  là  không  có  giới  hạn.  Bạn  xem,  hiện  tại  trong  cõi 

người có giới hạn của quốc gia, có giới hạn của chủng tộc, 

có  giới  hạn  của  tín  ngưỡng  tôn  giáo;  cư  ngụ  ở  nơi  đây, 

nhà  chúng  ta  cách  với  nhà  bên  cạnh  có  giới  hạn;  có  quá 

nhiều,  quá  nhiều  giới  hạn.  Đây  đều  là  từ  trong  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  mà  sanh  ra.  Phải  nên  biết, 

nếu bạn không hiểu rõ chân tướng của giới thì đối với thế 

xuất  thế  gian  sẽ  sanh  ra  rất  nhiều  chướng  ngại.  Bạn  hiểu 

rõ tường tận chân tướng của giới rồi, đối với việc giúp đỡ 

chúng sanh phá trừ chướng ngại thì phương tiện rồi. Biết 

được  cái  “giới”  này  là  vốn  dĩ  không  có,  hiện  tại  vẫn  là 

không có. Tại vì sao có phiền não này, không thể đột phá 

được  cái  ải này?  Đây  là  do khái niệm  trừu tượng, là  một 

khái  niệm  sai  lầm.  Khái  niệm  này  đột  phá  rồi  thì  mới 

giống được với Phật, “Tâm bao thái hư, lượng khắp pháp 

giới”.  Đó  là  Phật  cùng  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  cùng  tất  cả 

chúng sanh đều không có giới hạn. 

548 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

•  Điều  thứ  bảy,  “Chí  xứ  trí  lực,  tri  nhất  thiết  đạo  chí 

xứ tướng” 

“Nhất  thiết  đạo”  bao  gồm  thế  xuất  thế  gian  vô  số  đạo 

môn, cũng chính là nói tu hành, không luận bạn tu pháp gì, 

thế xuất thế gian bao gồm tất cả pháp môn. “Chí xứ” là gì? 

Là bạn tu hành chứng quả, kết quả của bạn là gì, Phật biết 

được.  Trong  Phật  pháp,  phần  lớn  trời,  người,  Thanh  Văn, 

Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  bạn  tu  như  thế  nào,  tương  lai  bạn  có 

quả  báo  như  thế  đó,  chính  là  bạn  tu  hành  pháp  môn  nào, 

tương  lai  sẽ  đạt  đến  chỗ  đó.  Ví  dụ,  nếu  như  bạn  nỗ  lực  tu 

năm giới mười thiện, tương lai bạn sẽ được phước báo trời 

người; nếu như bạn tu là thượng phẩm năm giới mười thiện, 

quả báo tương lai của bạn sẽ sanh Trời Dục Giới; nếu như 

trong thượng phẩm mười thiện, bạn còn tu Thiền định, còn 

tu từ bi hỷ xả, thì quả báo của bạn ở Trời Tứ Thiền. Phật rõ 

ràng  tường  tận,  người  ở  thế  gian  này  tu  hành  rất  nhiều, 

phương  pháp  tu  hành  rất  nhiều,  Phật  không  có  thứ  nào 

không biết. Cứu cánh viên mãn đại đạo là trên quả địa Như 

Lai chứng được, ở trong Phật pháp gọi là “Nhất Thừa Pháp” 

hay “Nhất Phật Thừa”. Cái “chí xứ” này chính là cứu cánh 

quả địa Như Lai. 

Pháp nào là Nhất thừa pháp? Đại đức xưa nói với chúng 

ta,  “Hoa  Nghiêm”  là  Nhất  thừa  pháp,  “Pháp  Hoa”  là  Nhất 

thừa pháp, so với Đại thừa còn thù thắng hơn. Ngoài ra còn 

có một Nhất thừa pháp là “Kinh Phạm Võng”, tổ sư đại đức 

xưa đã công nhận. Ba bộ Kinh này là Nhất thừa pháp, chúng 

ta đều đã lướt qua. 

Hiện  tại  mọi  người  chúng  ta  đang  cùng  nhau  học  tập 

“Hoa  Nghiêm”.  Nếu  chúng  ta  muốn  ở  ngay  trong  một  đời 

khế  nhập  cảnh  giới  quả  địa  Như  Lai,  thực  tế  là  quá  khó, 

không  cần  nói  là  Như  Lai  quả  địa,  Tiểu  thừa  Tu  Đà  Hoàn, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

549 

Đại thừa Bồ Tát Sơ Tín Vị đều không dễ dàng. Đích thực rõ 

ràng, không phải ngay trong đời này chúng ta dựa vào năng 

lực của chính mình mà có thể làm đến được. Cho nên, chúng 

ta không thể không tiếp nhận pháp môn phương tiện của Như 

Lai, đó chính là Tịnh Độ “đới nghiệp vãng sanh”. Chúng ta 

chỉ có một con đường này để đi, đích thực là đới nghiệp vãng 

sanh.  Bởi  vì  ngoài  pháp  môn  này  ra,  tất  cả  pháp  môn  khác 

đều là tiêu nghiệp, không có đới nghiệp, chỉ riêng có Tịnh Độ 

là đới nghiệp. 

Bốn chữ “Đới Nghiệp Vãng Sanh” này không có trong 

Kinh  Phật.  Lúc  trước  ở  Hoa  Kỳ  có  một  số  người  phản  đối 

“đới nghiệp vãng sanh”, cũng nổi lên làn sóng rất lớn trong 

một thời gian, làm cho người niệm Phật hoài nghi, gần như 

mất đi lòng tin, bao gồm lão cư sĩ Châu Tuyên Đức. Có một 

năm, tôi đến Lusanchi, lão cư sĩ Châu Tuyên Đức nghinh tiếp 

tôi ở phi trường. Từ phi trường đến thành phố, lái xe đại khái 

khoảng  một  giờ.  Lúc  ở  trên  xe,  ông  hỏi  tôi:  “Hiện  tại,  có 

người nói đới nghiệp không thể vãng sanh. (Câu “Đới nghiệp 

vãng  sanh”  này  có  rất  nhiều  người  không  thể  tra  tìm  trong 

“Đại  Tạng  Kinh”).  Chúng  ta  tu  Tịnh  Độ đã nhiều năm như 

vậy, chẳng phải đã uổng phí sao? Vậy phải làm sao?”. Ngữ 

khí, biểu thái của ông đều rất áo não, bi thảm. Lúc đó lão cư 

sĩ đã hơn 80 tuổi, ông và lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam có quan hệ 

rất mật thiết, lúc đó lão sư Lý mới vãng sanh không bao lâu. 

Ông nêu  ra  vấn đề  này  với  tôi.  Tôi  mỉm  cười,  nói với  ông: 

“Không  vãng  sanh  thì  thôi  vậy,  không  cần  đi  đến  Thế  giới 

Cực Lạc”. Ông nghe tôi nói lời nói này rồi, liền ngẩn người 

ra, nhìn vào tôi rất lâu. Ông không hiểu lời của tôi nói. Tôi 

lại nói với ông: “Nếu như không đới nghiệp vãng sanh, Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc chỉ có A Di Đà Phật một mình cô 

độc,  chúng  ta  đến  đó  làm  gì?  Không  cần  thiết!”.  Ông  vẫn 

không  hiểu.  Sau  đó  tôi  lại  nói  với  ông:  “Quan  Thế  Âm  Bồ 

550 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tát,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  là  Bồ  Tát  Đẳng  Giác,  ông  có biết 

hay không?”. Ông biết, ông liền gật đầu. “Bồ Tát Đẳng Giác 

vẫn còn một phẩm sanh tướng vô minh chưa phá, họ có xem 

là đới nghiệp hay không?”. Bấy giờ ông mới tường tận. Bồ 

Tát Đẳng Giác còn một phẩm sanh tướng vô minh, vậy là đới 

nghiệp. Chỉ có Phật là không đới nghiệp, Bồ Tát Đẳng Giác 

đều  là  đới  nghiệp.  Sau  đó,  tôi  lại  hỏi  ông:  “Trên  Kinh  tuy 

không có nói đới nghiệp vãng sanh, thế nhưng trên Kinh có 

nói  bốn  cõi,  ba  bậc,  chín  phẩm  hay  không?”.  Ông  nói: 

“Có!”.  “Nếu  như  không  đới  nghiệp  thì  làm  gì  có  ba  bậc, 

chín phẩm, làm gì có bốn cõi? Bốn cõi, ba bậc, chín phẩm là 

mang  nghiệp  nhiều  hay  ít.  Nếu  mang  nghiệp  ít  thì  phẩm  vị 

cao, mang nghiệp nhiều thì phẩm vị thấp. Đây không phải đã 

rõ ràng, tường tận, thông suốt thấu đáo rồi sao? Lẽ nào nhất 

định phải Phật nói ra bốn chữ “Đới Nghiệp Vãng Sanh” thì 

chúng  ta  mới  hiểu  được?”.  Như  vậy  ông  mới  hiểu  ra.  Tôi 

nói:  “Lão  thật  niệm  Phật,  quyết  định  không  sai”.  Cõi  Thật 

Báo  Trang  Nghiêm  vẫn  là  đới  nghiệp  vãng  sanh,  chúng  ta 

phải hiểu được đạo lý này. 

Thù  thắng  của  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  ở  48 

nguyện của A Di Đà Phật, bổn nguyện gia trì chúng sanh. 

Điều này thật cừ khôi. Chúng ta là dựa vào bổn nguyện oai 

thần  gia  trì  của  A  Di  Đà  Phật,  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Cái 

chí xứ này là thù thắng không gì bằng, một đời thành tựu. 

Chúng  ta  xem  thấy  trong  Kinh  luận,  mười  phương  ba  đời 

tất cả chư Phật, không vị nào không tán thán A Di Đà Phật. 

Thế Tôn làm đại biểu cho tất cả chư Phật, tán thán A Di Đà 

Phật  là  “Quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”. 

Bạn  phải  rõ  lý,  học  Phật  nhiều  năm  như  vậy,  đọc  Kinh 

nhiều  năm  như  vậy,  nếu  như  những  tình  lý  này  bạn  đều 

hiểu hết, đều thông tình đạt lý, cho dù tà tri tà kiến như thế 

nào, vừa gặp được cũng tự nhiên liền phá hết, tự nhiên liền 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

551 

hóa giải, như vậy thì làm gì bị họ mê hoặc, làm sao có thể 

tin  họ  được?  Bạn  bị  những  lời  nói  này  ảnh  hưởng  dao 

động, mất đi tín tâm, cũng có nghĩa là bạn hiểu chưa đủ sâu 

đối  với  Phật  pháp.  Ngày  ngày  đọc  Kinh,  ngày  ngày  niệm 

Phật, nhưng trên lý luận vẫn chưa có nền tảng, cho nên dễ 

dàng bị người dao động. 

Giống như ngày  nay,  ở  đại lục truyền  nói  phản  đối  bổn 

hội tập. Thực tế mà nói, người mà có thể bị họ dao động thì 

quá nông cạn. Hạ Liên Cư không phải là người bắt đầu làm 

bổn hội tập. Ai bắt đầu vậy? Thích Ca Mâu Ni Phật bắt đầu. 

Phật nói, cả đời của Ngài chưa từng giảng qua Kinh giáo, ai 

nói  Ngài  giảng  Kinh  thì  là  báng  Phật.  Những  gì  mà  Ngài 

giảng suốt 49 năm là tất cả những gì mà cổ Phật đã nói. Ngài 

chỉ  hội  tập  tất  cả  lời  cổ  Phật  đã  nói  ở  quá  khứ,  còn  chính 

Ngài không có nói câu nào. Cho nên, khởi nguồn của hội tập 

là  từ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  Nếu  bổn  hội  tập  không  thể 

dùng, thì tất cả Kinh  mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói đều 

không thể dùng. 

Người đi học chúng ta tuân theo Khổng Tử. Những gì 

Khổng  Lão Phu Tử truyền lại cũng là hội tập.  Ngài cũng 

không  có  sáng  tác  (việc  này  các  vị  đều  xem  thấy  ở  trên 

Kinh điển). Khổng Tử nói, ta “thuật nhi bất tác”. Thuật là 

truyền  nói  lời  cổ  thánh  tiên  hiền,  chính  mình  không  có 

phát  minh,  chính  mình  không  có  sáng  tác,  cho  nên  sách 

của Khổng Lão Phu Tử cũng là hội tập. Thế xuất thế gian, 

hai  bậc  thánh  nhân  đều  là  hội  tập  lời  của  cổ  thánh  tiên 

hiền. 

Phàm là nghe những lời nói này mà tín tâm dao động, căn 

bản  là  không  hiểu  Thế  Tôn.  Trước  khi  nhập  diệt,  Thế  Tôn 

dạy  bảo  chúng  ta  phải  “Tứ  Y  Pháp”,  nhưng  việc  này  họ 

không hiểu. Nếu như chân thật hiểu rõ tứ y pháp, thì đối với 

552 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

những tri kiến này, những cách nói này, họ tuyệt đối không 

dao động. 

•  Điều  thứ  tám,  “Túc  mạng  trí  lực,  tri  nhất  thế,  nãi 

chí bách thiên vạn thế, tánh danh khổ lạc, thọ yểu đẳng” 

“Túc mạng trí lực” nghiêng nặng ở sự biết được quả báo 

của tất cả chúng sanh trong đời quá khứ. Bạn là ở cõi nào thọ 

sanh,  bạn  tên  gọi  là  gì,  khi  bạn  thọ  sanh  (thông  thường  thế 

tục chúng ta gọi là “đầu thai”) không biết được ở cõi nào, bạn 

ở cõi đó là chịu khổ hay là nhận được an vui, tuổi thọ của bạn 

dài hay ngắn, Phật thảy đều biết. Trong đời quá khứ, đời đời 

kiếp  kiếp,  con  người  chúng  ta  có  tên  họ.  Súc  sanh  cũng  có 

tên, chúng cũng có ngôn ngữ riêng của chúng, nhưng chúng 

ta nghe không hiểu. Chúng đôi bên cũng chào hỏi lẫn nhau, 

kêu  gọi  lẫn  nhau.  Khi  chim  kêu  ở  trên  cây,  có  người  hiểu 

được  ngôn  ngữ  của  chúng,  biết  chúng  đang  nói  chuyện, 

chúng đang bàn tán sự việc. Việc này trong Phật pháp có ghi 

chép. 

Trong “Cao Tăng Truyện” có ghi chép việc của Ngài An 

Thế  Cao.  Ngài  nghe  hiểu  được  ngôn  ngữ  của  chim  thú.  Có 

mấy con chim đang kêu ở trên cây, sau khi Ngài An Thế Cao 

nghe rồi, nói với người: “Chúng nói là có mấy người đang đi 

về  hướng  của  chúng  ta,  sắp  đến  rồi”.  Không  bao  lâu,  quả 

nhiên có mấy người đi đến. Mấy con chim đó nói chuyện với 

nhau. Tất cả động vật đều có ngôn ngữ riêng của chúng nó, 

Phật biết được, đây gọi là “Túc mạng thông”. 

•  Điều  thứ  chín,  “Nhãn  căn  trí  lực,  kiến  chúng  sanh, 

sanh thời tử thời, thiện đạo ác đạo đẳng” 

Đây là thiên nhãn. Họ có thể đột phá, dùng lời hiện đại 

mà  nói,  họ  có  thể  đột  phá  thời  gian  và  không  gian  duy  thứ 

khác nhau. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm, trong mắt 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

553 

của  Phật  đều  không  có  chướng  ngại.  Ngài  biết  được  tất  cả 

chúng  sanh  sau  khi  chết  thì  sanh  vào  cõi  nào,  họ  đến  cõi 

thiện hay là đến cõi ác, Phật rõ ràng tường tận. 

Tất  cả  chúng  sanh  sanh  tử  tiếp  nối  không  gián  đoạn, 

cho  nên  Phật  ở  trên  Kinh  thường  nói,  chúng  sanh  sáu  cõi 

sanh  tử  bì  lao,  không  có  ngơi  nghỉ.  Thân  thể  này  chết  đi, 

linh  hồn  này  lại  đi  đầu  thai.  Đầu  thai  thế  nào,  ai  làm  chủ 

tể? Nghiệp lực làm chủ tể, chúng ta phải hiểu được đạo lý 

này. Không phải Thượng Đế làm chủ, cũng không phải vua 

Diêm La làm chủ, mà là nghiệp lực của chính bạn đang làm 

chủ  bạn.  Bạn  tạo  ra  thiện  nghiệp,  tự  nhiên  liền  đến  cõi 

thiện. Bạn tạo ra ác nghiệp, cũng tự nhiên đi đến ác đạo, vì 

sao  vậy?  Xem  thấy  tạo  ác,  bạn  liền  ưa  thích,  liền  đi  theo 

rồi. Đây cũng chính là trong “Dịch Kinh” đã nói: “Nhân dĩ 

loại tụ, vật dĩ quần phân”. Ưa thích làm cái gì, họ luôn có 

những bạn bè cùng sở thích thường hay tụ hội với nhau. Ở 

thế gian này họ  ưa thích đánh bài, thì họ sẽ có  một nhóm 

bạn bè đánh bài; ưa thích đánh bóng chuyền, thì họ có một 

nhóm bạn bè đó. Từng loại từng loại, họ tự nhiên liền sẽ đi 

đến nơi đó. Chúng ta thì tuyệt đối sẽ không đi đến  những 

nơi  đó.  Nơi  sân  bóng  chuyền  thì  chúng  ta  tuyệt  đối  sẽ 

không đi đến. Vì sao vậy? Không có hứng thú, đến nơi đó 

lãng  phí  thời  gian  của  chúng  ta;  chúng  ta  là  ngoài  nghề, 

không biết chút nào. Ở nơi nào có giảng Kinh thì chúng ta 

nhất  định  đi.  Đây  gọi  là  “nhân  dĩ  tụ  loại”.  Sau  khi  chết 

cũng  là  như  vậy,  chúng  ta  sẽ  đi  đến  những  nơi  nào  mà 

thường ngày chúng ta ưa thích. Phật thấy được rõ ràng, vì 

Ngài có thiên nhãn. 

•  Điều thứ mười, “Lậu tận trí lực” 

“Lậu”  là  đại  danh  từ  của  phiền  não.  Tại  vì  sao  gọi 

phiền não là “lậu”? Đem trí tuệ công đức trong tự tánh của 

554 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng  ta  đều  bị  rò  rỉ  đi  hết,  lấy  thí  dụ  này.  “Lậu  tận  trí 

lực, tự tri ngã sanh dĩ tận, bất thọ hậu hữu”. Do đây có 

thể biết, “lậu tận trí lực” là đối với chính mình, không phải 

đối  với  người  khác.  Biết  được  chính  mình  phiền  não  tập 

khí đoạn rồi, biết được chính mình không còn luân hồi sáu 

cõi,  biết  được  chính  mình  không  còn  đọa  vào  mười  pháp 

giới,  đây  gọi  là  “lậu  tận  trí  lực”.  Pháp  thân  Bồ  Tát  có, 

nhưng không  viên  mãn.  Pháp  thân  Bồ  Tát  đích  thực  tuyệt 

không đọa lạc ở trong mười pháp giới, sáu cõi, thế nhưng ở 

trong  Pháp  Giới  Nhất  Chân  vẫn  có  tiến,  thoái.  Chúng  ta 

xem thấy ở trong Đại Kinh, đến quả vị Bồ Tát Bát Địa mới 

không tiến thoái (Bát Địa gọi là “Bất Động Địa”). Do đây 

có  thể  biết,  Thất  Địa  Bồ  Tát  vẫn  còn  thoái  chuyển.  Thế 

nhưng,  thoái  chuyển  ở  Pháp  Giới  Nhất  Chân  có  một  mức 

thấp  nhất,  đó  chính  là  “Sơ  Trụ”,  tuyệt  đối  sẽ  không  thoái 

đến dưới mức Sơ Trụ, cũng chính là nói tuyệt đối sẽ không 

thoái  đến  mười  pháp  giới,  thoái  đến  sáu  cõi.  Tại  vì  sao 

những  Bồ  Tát  này  vẫn  có  tiến, thoái? Chính là họ  có tinh 

tấn, có giải đãi. Họ tinh tấn thì hướng nâng lên trên, họ giải 

đãi thì hướng xuống đọa lạc, nguyên nhân chính ngay chỗ 

này. Bát Địa trở lên chân thật không thoái chuyển. Đến quả 

địa  Như  Lai,  các  Ngài  biết  được,  cho  nên  tuyệt  đối  sẽ 

không  thoái  chuyển  đến  Đẳng  Giác.  Các  Ngài  có  cái  “bất 

thọ hậu hữu”, là Bồ Tát Đẳng Giác, sẽ không thoái chuyển 

đến Đẳng Giác. Vì vậy, các Ngài ở mười pháp giới rộng độ 

chúng  sanh,  tùy  duyên  ứng  hóa;  đáng  dùng  thân  gì  để  độ 

thì hiện ra thân đó để độ; đáng dùng phương pháp gì để độ 

thì các Ngài liền dùng phương pháp đó để độ. Sự hiện thân 

của  các  Ngài,  cách  nói  của  các  Ngài  đều  là  phương  tiện 

khéo léo, đều là vì lợi ích chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh 

phá mê khai ngộ, giúp chúng sanh lìa khổ được vui. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

555 

Đây  là  trên  Như  Lai  quả  địa  mười  loại  năng  lực  trí  tuệ 

cứu cánh viên mãn, Bồ Tát Đẳng Giác đều không thể so sánh 

được với các Ngài. 

2.  Thứ hai là “Vô úy” 

“Vô úy” chính là không có lo sợ. Có bốn loại vô úy. 

•  Loại thứ nhất là “Nhất thiết trí vô sở úy” 

Phật giảng Kinh nói pháp với đại chúng (đại chúng là bao 

gồm chúng sanh chín pháp giới), Phật nói Ngài là người nhất 

thiết chánh trí. “Nhất thiết chánh trí”, nếu dùng lời thông tục 

của chúng ta mà nói thì nghĩa là thế xuất thế gian quá khứ, vị 

lai  không  gì  không  biết,  hơn  nữa,  cái  biết  này  là  nhất  định 

chính  xác,  không  có  sai  lầm.  Lời  nói  như  vậy  người  thông 

thường không dám nói, thánh nhân của thế gian cũng không 

dám nói, chỉ có Phật mới dám nói. Do đây có thể biết, Phật 

đích thực đã chứng được trí tuệ cứu cánh viên mãn. Hơn nữa, 

Phật nói với chúng ta, loại trí tuệ cứu cánh viên mãn này là 

trong tự tánh của tất cả chúng sanh vốn đủ, không phải từ bên 

ngoài đến, hay nói cách khác, người người đều có. Tại vì sao 

nhất  thiết  chánh  trí  của  chúng  ta  bị  mất  đi?  Phật  nói  với 

chúng  ta,  tuyệt  nhiên  không  mất  đi,  chỉ  là  mê  mất  mà  thôi. 

Nếu như thật sự mất đi, vậy thì không thể hồi phục; còn mê 

mất thì có thể hồi phục, chỉ cần phá mê thì trí tuệ năng lực 

của bạn liền hồi phục. Đây là chân tướng sự thật, cũng mang 

đến cho chúng ta tín tâm viên mãn. 

Hiện  tại  chúng  ta  rất  muốn  phá  mê  khai  ngộ.  Có  rất 

nhiều  đồng  tu  nêu  ra  câu  hỏi:  “Phải  làm  thế  nào  để  đoạn 

phiền  não,  làm  thế  nào  mới  có  thể  nắm  chắc  phần  vãng 

sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  chứng  được  Phật  quả  viên  mãn?”. 

Những  câu  hỏi  này,  chúng  ta  đã  nghe  được  rất  nhiều.  Do 

đây  có  thể  biết,  mọi  người  đích  thực  có  nguyện  vọng  này. 

556 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Nghiệp chướng của chúng ta từ trước đến giờ không thể đột 

phá,  nguyên  nhân  ở  chỗ  nào?  Phải  dùng  phương  pháp  gì 

mới có thể đột phá? Đây đều là vấn đề quan tâm bức thiết 

của mọi người. Đại Sư Ấn Quang nói rất hay, Ngài dạy bảo 

chúng ta thường hay nghĩ đến ta sắp chết rồi, ta phải chết. 

Nếu  như  chúng  ta  có  ý  niệm  này,  các  vị  phải  biết,  ý  niệm 

này chính là chánh niệm. “Sau khi chết, nhất định sẽ đọa địa 

ngục”.  Nếu  như  chúng  ta  ngày  ngày  nghĩ  đến  vấn  đề  này, 

ngày ngày nhắc nhở chính mình, Tổ sư nói: “Bạn niệm Phật 

không được khẩn thiết cũng tự nhiên liền khẩn thiết, không 

tương  ưng  thì  tự  nhiên  tương  ưng”.  Vì  sao  vậy?  Bạn  chân 

thật có thể buông xả rồi. 

Chúng ta ngày nay nghiệp chướng không thể đột phá, 

nguyên nhân này do đâu? Không thể buông xả. Tại vì sao 

không  thể  buông  xả?  Không  biết  được  giờ  chết  sắp  đến, 

không  biết  được  ba  đường  là  đáng  sợ,  không  hề  nghiêm 

túc  mà  nghĩ  tưởng  việc  này.  Đương  nhiên  thông  thường 

người  trẻ  tuổi  rất  khó  tưởng  tượng  vấn  đề  này.  Ở  người 

tuổi già, từ 60 tuổi trở lên, ở nơi cương vị công tác thoái 

hưu rồi, ý thức này tương đối mạnh một chút. Vì sao vậy? 

Họ đã già rồi, tiếp cận cái chết, cho nên họ mới nỗ lực mà 

quan tâm đến vấn đề này. Người trẻ tuổi thì lơ là, bạn nói 

với họ, họ không tin tưởng, họ cho là ngày tháng còn dài, 

cho nên công phu không có lực. Ấn Tổ là Bồ Tát Đại Thế 

Chí  của  Thế  giới  Tây  Phương  tái  sanh.  Ngài  thị  hiện  ra 

như  vậy  để  cho  chúng  ta  xem  thấy,  chúng  ta  phải  hiểu 

được. Ngài ở trong niệm Phật đường nhỏ của chính mình 

chỉ cúng một tôn tượng A Di Đà Phật, trên bức tường viết 

một  chữ  “Chết”  thật  to.  Đây  chính  là  dạy  chúng  ta  làm 

thế  nào  để  đoạn  ái  dục,  làm  thế  nào  để  đạt  đến  nhất  tâm 

chuyên niệm. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

557 

Sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc quyết định một 

đời thành tựu, bạn có thể hồi phục mười lực, bốn vô úy, mười 

tám  pháp  bất  cộng  ở  trong  tự  tánh.  Những  năng  lực  này  là 

của quý trong nhà, không phải từ bên ngoài đến. 

•  Loại thứ hai là “Lậu tận vô sở úy” 

“Lậu” là đại danh từ của phiền não. Phật có thể nói, thế 

xuất thế gian bao gồm tất cả phiền não, Ngài đã đoạn hết rồi. 

Nếu  không  phải  ở  trên  Như  Lai  quả  địa,  thì  kể  cả  Bồ  Tát 

Đẳng Giác nếu muốn nói lời nói này cũng là đại vọng ngữ. 

Vì sao vậy? Họ vẫn còn một phẩm sanh tướng vô minh chưa 

phá, vậy làm sao có thể nói là đoạn hết rồi? 

•  Loại thứ ba là “Thuyết chướng đạo vô sở úy” 

Chướng  đạo  là  tất  cả  thế  gian  chướng  ngại  chánh  đạo, 

chướng ngại Phật pháp, Phật biết được. Thời đại khác nhau, 

khu  vực  khác  nhau,  chúng  sanh  khác  nhau,  do  vì  mê  hoặc 

điên đảo, thấy sai đi Phật pháp, thấy lệch đi, cho rằng đây là 

tà pháp, chướng ngại sự truyền bá Phật pháp, phá hoại tăng 

đoàn của Phật pháp, cản trở người tu hành, không có thứ nào 

Phật không biết. Nghiệp nhân quả báo trong đây Phật rõ ràng 

tường tận, thông suốt thấu đáo. 

Trong  Kinh  luận  nói,  pháp  vận  của  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật là mười hai ngàn năm, trong đó Chánh Pháp là một ngàn 

năm, Tượng Pháp là một ngàn năm, Mạt Pháp là mười ngàn 

năm. Chúng ta hiện ở thế kỷ thứ nhất của một ngàn năm thời 

kỳ  Mạt  Pháp,  về  sau  vẫn  còn  chín  ngàn  năm  nữa,  cho  nên 

trong Phật pháp không nói ngày tàn của thế giới, thế nhưng 

pháp vận của thế gian này có hưng suy, có chìm nổi. Khi tôi 

mới học Phật, Đại Sư Chương Gia nói với tôi, pháp vận Phật 

pháp ở vào giai đoạn hiện tiền này là suy, đi xuống dốc. Có 

thể  hưng  khởi  hay  không?  Sẽ  hưng  khởi.  Sự  hưng  suy  của 

558 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

pháp vận là ở người tu học, không phải ở pháp. Pháp làm gì 

có hưng suy? Pháp làm gì có sanh diệt? Không có, hưng suy 

là do ở người. Ở một thời kỳ nào lòng người hướng thiện thì 

Phật pháp liền hưng; ở một thời kỳ nào lòng người hướng ác 

thì Phật pháp liền suy. Phật pháp là tối thiện, nếu người ưa 

thiện, ghét ác, mọi người đều bằng lòng tu học thì Phật pháp 

hưng;  nếu  như  lòng  người  khác  thường,  ưa  ác,  ghét  thiện, 

người học Phật ít thì Phật pháp liền suy. 

Chúng ta xem xã hội hiện tiền này, đích thực mọi người 

thông thường thích ác, ghét thiện. Bạn nói với họ những việc 

thiện thì họ sẽ lắc đầu, họ không tin tưởng, không chịu tiếp 

nhận.  Nếu  bạn  nói  với  họ  về  sát  đạo  dâm  vọng  thì  họ  ưa 

thích. Cho nên, ở vào thời đại này pháp vận suy. Có thể hưng 

khởi hay không? Khẳng định là có thể. Con người vào thời 

này nhất định nhận chịu nhiều tai nạn, đến khi tai nạn chịu đủ 

rồi thì họ mới giác ngộ, mới biết được con đường này là sai, 

họ sẽ quay đầu; quay đầu thì Phật pháp liền hưng. 

Phật Bồ Tát đại từ đại bi, cho dù chúng sanh làm những 

việc diệt Phật pháp, Phật cũng sẽ không bỏ họ, Phật vẫn cứu 

độ họ. Phật vĩnh viễn là từ bi, vĩnh viễn là bình đẳng, quyết 

định không phân biệt, chấp trước. Việc này chỉ có Phật cùng 

Pháp Thân Bồ Tát mới có thể làm được, người thông thường 

không làm được. 

•  Loại thứ tư là “Thuyết tận khổ đạo vô sở úy” 

Phật  giảng  Kinh  nói  pháp,  trong  đó  có  nói  “tận  khổ 

đạo”. “Khổ” là ba ác đạo khổ, sáu cõi luân hồi khổ. “Tận” 

là  ở  trong  đó  chịu  hết  rồi,  thoát  khỏi  rồi,  vĩnh  viễn  thoát 

khỏi. Phật Bồ Tát vĩnh viễn thoát ly ác đạo, các Ngài còn 

đến  ác  đạo  hay  không?  Các  Ngài  vẫn  thường  đến.  Đây  là 

một  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Các  Ngài  đến,  nhưng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

559 

các  Ngài  không  chịu  khổ.  Nói  “cảnh  giới  không  thể  nghĩ 

bàn” tức là các Ngài đến nhưng các Ngài ở Pháp Giới Nhất 

Chân. Không giống như chúng ta, chúng ta ở trong sáu cõi, 

còn các Ngài ở trong Pháp Giới Nhất Chân. Đây là nguyên 

nhân  gì?  Trong  Kinh  Đại  thừa  nói  rất  nhiều  về  điều  này, 

Phật  nói  với  chúng  ta,  cảnh  giới  của  mỗi  người,  mỗi  một 

chúng sanh đều không giống nhau. Pháp giới thì vô lượng 

vô biên (“Thập” là đại biểu vô tận), mỗi một người có pháp 

giới của chính họ, có cảnh giới của chính họ. Pháp giới từ 

chỗ  nào  mà  có?  Là  từ  tâm  tưởng  sanh.  Không  cần  nói  vô 

lượng  chúng  sanh  có  vô  lượng  pháp  giới,  mà  mỗi  một 

chúng  sanh  cũng  đã  có  vô  lượng  pháp  giới.  Ta  rất  kiền 

thành đang niệm Phật thì pháp giới Phật hiện tiền; ta niệm 

đại bi Quán Thế Âm Bồ Tát thì pháp giới Bồ Tát hiện tiền; 

ta  niệm  tham-sân-si  thì  pháp  giới  ba  đường  ác  hiện  tiền. 

Mỗi một người, ngay trong một ngày, từ sớm đến tối có vô 

lượng vô biên pháp giới, không phải từ bên ngoài đến mà 

là  trong  tâm  chính  mình  biến  hiện  ra.  Trên  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói rất hay: “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, 

“thức”  chính  là  tâm  tưởng.  Cho  nên,  “tất  cả  pháp  từ  tâm 

tưởng sanh”. Phật dạy chúng ta chuyên nghĩ thiện, không 

nên nghĩ ác, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Trong  “Đại  Trí  Độ  Luận”  nói  “bốn  vô  sở  úy”.  Trong 

“Câu  Xá  Luận”  cũng  nói  “Phật  bốn  vô  úy”.  Thứ  nhất  là 

“Chánh Đẳng Giác vô úy”, thứ hai là “Lậu Vĩnh Tận vô úy”, 

thứ  ba  là  “Thuyết  Chướng  Pháp  vô  úy”,  thứ  tư  là  “Thuyết 

Xúc Đạo vô úy”. Ý nghĩa trong “Câu Xá Luận” cùng “Trí Độ 

Luận” có thể nói hoàn toàn như nhau. 

Phía  sau  là  “mười  tám  pháp  bất  cộng”.  Những  danh  từ 

thuật ngữ này có thể nói sơ lược qua. 

560 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

3.  Mười tám pháp bất cộng 

Trong mười tám pháp bất cộng, ba điều phía trước là nói 

“Thân - Khẩu - Ý vô thất”, vĩnh viễn không có lỗi lầm. Điều 

này thì phàm phu, Nhị thừa, Bồ Tát đều không thể làm được. 

Đến thuần thiện vô quá thì tánh đức viên mãn hiện tiền. 

Điều thứ tư, thứ năm, thứ sáu nghiêng nặng ở nơi tâm. 

Thứ tư là “Vô bất định tâm”. Chúng ta biết được, trên 

Như Lai quả địa, cái định cảnh đó của họ gọi là “Tịch Diệt 

Định”,  thanh  tịnh  tịch  diệt,  vĩnh  viễn  trụ  ở  ngay  trong  đại 

định.  “Na  già  thường  tại  định,  vô  hữu  bất  định  thời”.  Bồ 

Tát phải đến Bát Địa mới có thể đến cảnh giới này. Bát Địa 

gọi  là  “bất  động  địa”,  không  thoái  chuyển.  Do  đây  có  thể 

biết, từ thất địa trở về trước, “định” có lúc còn có thể mất đi 

(mất đi chính là thoái chuyển), thế nhưng thời gian rất ngắn 

thì  họ  có  thể  hồi  phục  lại.  Bồ  Tát  Bát  Địa  thì  không  thoái 

chuyển, còn Như Lai quả địa thì đạt cứu cánh viên mãn. 

Thứ năm là “Vô dị tưởng tâm”. Dị tưởng là vọng tâm. 

Chân tâm lìa niệm, chắc chắn không có ý niệm. Trong Phật 

pháp thường nói: “Chánh niệm”, “Chánh niệm vô niệm”. Đối 

với  người  sơ  học  thông  thường  mà  nói,  phương  tiện  nói  là 

“Chánh  niệm  vô  tà  niệm”,  hay  nói  cách  khác,  chánh  niệm 

vẫn  là  có  niệm,  nhưng  không  có  tà  niệm.  Đây  là  người  gì 

vậy?  Đây  là  Pháp  Thân  Đại  Sĩ.  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  cũng  là 

Phật, phần chứng vị Phật, họ không có tà niệm. Trên Như Lai 

Quả Địa, chánh niệm, tà niệm đều không có, đó  mới gọi là 

“Chánh niệm”. 

Chánh  và  Tà  là  tương  đối.  Lục  Tổ  nói  được  rất  hay: 

“Tương đối là hai pháp, hai pháp thì không phải là Phật 

pháp”. Chúng ta mô phỏng theo lời của Lục Tổ, tà pháp và 

chánh  pháp  là  hai  pháp,  mà  hai  pháp  thì  không  phải  Phật 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

561 

pháp.  Phật  pháp  là  pháp  không  hai.  Chân  vĩnh  viễn  không 

có  niệm,  đó  mới  gọi  là  chánh  niệm.  Thế  nhưng,  họ  rất  tự 

nhiên có thể cùng với mười pháp giới tất cả chúng sanh cảm 

ứng  tương  thông.  Chúng  sanh  có  cảm  thì  các  Ngài  liền  có 

ứng. Tại vì sao các Ngài không có ý niệm mà có ứng? Pháp 

vốn như vậy, tự nhiên hiển bày. Loại cảnh giới này, Phật Tổ 

nói pháp, nói đến không còn cách gì nói tốt hơn được, gọi là 

“Bất  tư nghì giải thoát cảnh giới”.  Đây  là  thật.  Thiện  -  Ác 

hai bên đều xả. Thiện - Ác hai bên đều xả thì tại sao chúng 

ta hiện tại vẫn phải đoạn ác, tu thiện? Vì chúng ta chưa đến 

cảnh giới Như Lai, nếu chúng ta không đoạn ác, tu thiện thì 

chắc chắn đọa ba đường ác, cho nên nhất định phải làm như 

vậy. Chư Phật đến thế gian này để thị hiện, các Ngài cũng tự 

nhiên mà làm như vậy. Vì sao các Ngài phải làm vậy? Làm 

cho  chúng  sanh  mê  hoặc  điên  đảo  xem,  làm  ra  tấm  gương 

cho  họ  xem.  Đây  gọi  là  “đại  từ  đại  bi”,  gọi  là  “giáo  hóa 

chúng  sanh”.  Thực  tế  mà  nói,  các  Ngài  chính  mình  không 

cần  làm  như  vậy,  nhưng  các  Ngài  biểu  diễn  để  cho  người 

khác  xem,  giống  như  diễn  kịch  vậy,  biểu  diễn  ở  trên  sân 

khấu. Trên Như Lai quả địa thừa nguyện tái lai, cho nên các 

Ngài không có dị tưởng. “Vô dị tưởng” chính là tà – chánh 

hai bên đều không có. 

Thứ sáu là “Vô bất tri xả tâm”. Thế xuất thế gian tất cả 

pháp chắc chắn không có chấp trước. Thế xuất thế gian tất cả 

pháp  thảy  đều  buông  xả.  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  vẫn  chưa  làm 

được, trên Như Lai quả địa thì hoàn toàn buông xả rồi. Vì sao 

vậy? Bồ Tát Đẳng Giác còn chấp trước một phẩm sanh tướng 

vô minh, họ còn phân biệt chấp trước. Nếu như họ không còn 

phân biệt chấp trước, họ liền chứng được Phật quả viên mãn. 

Cho nên, phải buông xả. Bạn buông xả được càng nhiều thì 

cảnh giới của bạn càng lên cao, ở trong Phật pháp nói quả vị 

562 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

của  bạn  càng  thù  thắng.  Phật  ở  trên  Kinh  Kim  Cang  nói: 

“Pháp còn nên xả, huống hồ phi pháp”. Chữ “Pháp” này là 

chỉ Phật pháp. Phật pháp còn phải xả. “Xả” chính là không 

chấp trước. Chúng ta vạn nhất không nên hiểu lầm ý nghĩa 

của  chữ  “xả”  này.  (Chúng  ta  chân  thật  xả  rồi,  không  học 

nữa, vậy thì đáng lo!). Ý nghĩa của chữ “xả” này là chúng ta 

phải  học,  thế  nhưng  không  được  chấp  trước.  Chúng  ta  xả 

vọng  tưởng,  xả  phân  biệt,  xả  chấp  trước  thì  đúng,  đây  là 

trong  Phật  pháp  Đại  thừa  thường  nói,  “Phá  lập  đồng  thời, 

không có trước sau”. 

Mười tám pháp bất cộng, từ điều thứ bảy đến sáu khóa 

mục  sau  là  “Dục,  Niệm,  Tinh  Tấn,  Trí  Tuệ,  Giải  Thoát, 

Giải Thoát Tri Kiến”. Sáu loại này đều viên mãn đầy đủ, 

không có chút kém khuyết nào. Đây là quả đức của tự tánh. 

Thế nhưng, chữ “dục” phía trước, trên Như Lai quả địa vẫn 

còn  “dục”  hay  sao?  Chữ  “dục”  này  cùng  “ái  dục”  trong 

phàm phu thông thường ý nghĩa hoàn toàn khác nhau, tuy 

danh  từ  giống  nhau.  Trên  Như  Lai  quả  địa  là  lìa  niệm, 

không có niệm (phía trước đã nói qua, trong tâm họ không 

có niệm). Do đây có thể biết, trong đây đã nói, đều là quả 

đức  cứu  cánh  viên  mãn.  Cái  “dục”  này  là  gì?  Thực  tế  mà 

nói, đây là nguyện tất cả chúng sanh viên thành Phật đạo. 

Chúng  ta  phải  biết,  Như  Lai  chỉ  có  một  nguyện  vọng  là 

“Nguyện  tất  cả  chúng  sanh  mau  thành  Chánh  Giác”.  Các 

Ngài ứng hóa ở mười pháp giới, hiện vô số thân, nói vô số 

pháp  chỉ  vì  một  mục  tiêu  đơn  thuần  như  vậy.  Việc  này 

chúng ta nhất định phải biết. Cho nên từ ngay chỗ này mà 

nhìn,  phàm  phu,  Nhị  thừa,  Bồ  Tát  thảy  đều  không  có. 

Không có chính là không viên mãn, chưa đạt đến cứu cánh 

viên  mãn.  Chỉ  có  trên  Như  Lai  quả  địa  mới  là  cứu  cánh 

viên mãn. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

563 

Phía  sau  có  ba  điều  là  “Thân  -  Khẩu  -  Ý  ba  nghiệp”. 

Nghiệp là tạo tác. Phía trước nói “Thân - Khẩu - Ý vô thất”, 

chắc chắn không có lỗi lầm. Ở chỗ này nói “Thân - Khẩu - Ý 

ba nghiệp” là nói ứng hóa của họ. Họ ứng hóa ở mười pháp 

giới, họ cũng hiện thân, cũng nói pháp, họ cũng có vô số tạo 

tác, thế nhưng ứng hóa thân “tùy trí tuệ hành”, không giống 

như phàm phu chúng ta. Phàm phu chúng ta, Thân - Khẩu - 

Ý là tùy phiền não tập khí, tùy vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước mà tạo vô số nghiệp. Các Ngài thì không như vậy. Thí 

dụ 53 tham trên “Kinh Hoa Nghiêm”, năm mươi ba vị thiện 

tri thức trên “Kinh Hoa Nghiêm” đều là cứu cánh viên mãn 

Phật quả thị hiện. Họ thị hiện thân phận nam nữ già trẻ, các 

ngành các nghề, nhưng Thân - Ngữ - Ý của họ không có lỗi 

lầm, tùy trí tuệ hành. Không chỉ bốn tướng không có, mà bốn 

kiến  cũng  không.  Do  đây  có  thể  biết,  vô  số  thị  hiện  không 

ngoài vì lợi ích tất cả chúng sanh. Có một số đồng tu sau khi 

nghe cách nói này thì có nghi hoặc. Vì sao vậy? Như Lai vô 

số thị hiện, đích thực lợi ích chúng sanh, nhưng cũng có lúc 

dẫn  chúng  sanh  sai  đạo.  Phật  có  cố  tình  hay  không?  Phật 

không  cố  ý.  Những chúng  sanh  nào  có  được  lợi ích?  Thiện 

căn, phước đức, nhân duyên đầy đủ thì được lợi ích. Những 

chúng sanh nào có thể bị dẫn đạo sai? Phiền não tập khí sâu 

nặng, xem thấy thị hiện của Phật, họ luôn là hướng về phía ác 

mà nghĩ thì liền biến thành ngộ nhận. Nếu như vô số thị hiện 

đều có thể hướng về phía thiện mà nghĩ thì họ liền có được 

lợi ích. Phật vô tâm mà thị hiện, chúng sanh mỗi mỗi cảm thụ 

không như nhau, đạo lý chính ngay chỗ này. Chúng ta nhất 

định phải hiểu được, phải thông đạt. 

Tại vì sao trên bộ Kinh này, Phật dạy bảo chúng ta một 

tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc là ngày đêm thường niệm 

thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp? Hành vi 

564 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bất thiện, chúng ta dùng cái tâm này mà quán sát thì là thiện. 

Cho nên, trên Kinh Đại thừa mới nói, thế xuất thế gian pháp 

không  có  thiện  -  ác,  không  có  tà  -  chánh,  không  có  chân  - 

vọng, bao gồm tất cả tương đối đều không có. Những tương 

đối này đều là từ tâm tưởng sanh. Tâm tưởng của bạn thiện, 

thì  thế  xuất  thế  gian  không  có  pháp  nào  bất  thiện.  Tâm  địa 

của  bạn  bất  thiện  thì  thế  xuất  thế  gian  pháp  không  có  pháp 

nào là thiện. Tất cả đều là từ tâm tưởng sanh. Cho nên, các tổ 

sư đại đức  mới dạy  bảo chúng ta “tu từ căn bản”. Cái gì là 

căn bản? Tâm tưởng là căn bản. Đạo lý chính ngay chỗ này. 

Chúng  ta  phải  nên  học  Phật  Bồ  Tát,  xem  ngạ  quỷ,  địa 

ngục,  súc  sanh  tạo  tác  vô  số  bất  thiện,  nhưng  nếu  ở  ngay 

trong tâm, mắt của bạn đều là nghiệp thanh tịnh thì bạn liền 

thành Phật. Họ không có thành tựu, bạn thành tựu. Tại vì sao 

bạn  có  thể  nhìn  thấy  đó  đều  là  nghiệp  thanh  tịnh?  Bởi  vì 

“phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”.  Chân  thật  thanh 

tịnh, “tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn bèo bọt”. Nhân 

duyên  sanh  ra  pháp,  ngay  thể  là  không,  không  thể  nào  có 

được,  thì  họ  làm  sao  mà  không  thanh  tịnh?  Đích  thực  là 

thanh tịnh, nhưng đáng tiếc chúng ta không nhìn ra. Chúng ta 

cho rằng nó là ô nhiễm, kỳ thật nó là thanh tịnh. Sau đó bạn 

mới biết được cái gì gọi là “Tánh vốn thiện”, ý nghĩa của ba 

chữ này bạn mới có thể có chút thể hội. Đích thực vốn thiện, 

thuần thiện, vô ác. 

Trên Như Lai quả địa thuần thiện vô ác, tất cả chúng sanh 

cũng là thuần thiện vô ác, cho nên Phật nói: “Tất cả chúng 

sanh vốn dĩ thành Phật”. Câu nói này là tuyệt đối chính xác, 

một  chút  cũng  không  sai.  Sai  lầm  là  ở  chỗ  nào?  Sai  lầm 

không ở ngoại cảnh, sai lầm không ở người khác. Người tu 

hành chúng ta nhất định phải ghi nhớ giáo huấn chân thành 

của Phật, ngoại cảnh không sai, người khác không có sai, chư 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

565 

Phật Bồ Tát, ngạ quỷ, súc sanh, La-sát, Tu-la đều không có 

lỗi lầm, đều là thanh tịnh vô vi. Lỗi ở chỗ nào? Lỗi ở ý niệm 

của  chúng  ta sai,  cách nhìn  của  chúng ta sai,  cách nghĩ của 

chúng ta sai. Đạo lý này sâu, chúng ta là người sơ học Phật, 

rất không dễ dàng thể hội. Bởi vì bạn thể hội không đến, cho 

nên bạn không chịu làm, cái “làm” này ở trong Phật pháp gọi 

là “tu”, bạn không chịu tu. Bạn có thể thể hội được mấy phần 

thì  bạn  học  và  làm  theo,  thọ  dụng  vô  cùng!  Chân  thật  như 

người  thông  thường  đã  nói:  “Tâm  thanh  tịnh,  thân  thanh 

tịnh, thân tâm thanh tịnh, cảnh giới bên ngoài thanh tịnh”, 

chúng ta  mới  biết  được  thì  ra Phật trụ  ở Thế giới  Cực  Lạc, 

Bồ Tát trụ ở Thế giới Hoa Tạng. 

Thế giới Hoa Tạng ở đâu vậy? Chính ngay nơi đây, cùng 

thế giới này của chúng ta vốn dĩ không cách gì phân ra, thế 

nhưng mỗi người có cảnh giới của mỗi người, bạn mới có thể 

có chút thể hội. Bạn không có tư tưởng này, không có quan 

niệm lý luận này, không chịu khế nhập cảnh giới này thì bạn 

vĩnh viễn không đạt được, bạn vĩnh viễn hoài nghi, vĩnh viễn 

không thể hiện tiền. Sự việc này thì khó, cho dù Phật Bồ Tát 

có  năng  lực  hơn,  đừng  nói  18  pháp  bất  cộng,  180  pháp  bất 

cộng cũng không giúp gì được cho bạn, cũng không có cách 

nào đối với bạn. Vì sao vậy? Phật giúp tất cả chúng sanh chỉ 

có thể làm  đến hai  chữ  “Khai  Thị”,  chỉ  có thể  làm  đến  chỗ 

này. “Khai” là nói rõ với bạn, “Thị” là làm ra tấm gương để 

cho bạn xem, làm mô phạm. Trong “Đại Phương Quảng Phật 

Hoa Nghiêm Kinh”, ba phần phía trước là “khai”, vì chúng ta 

giảng  Kinh  nói  pháp;  một  phần  sau  cùng  là  “Phẩm  Nhập 

Pháp Giới”, Thiện Tài Đồng Tử 53 tham là “thị”, làm ra tấm 

gương để chúng ta xem. 

Những người học Phật chúng ta đây phải có thể ngộ, phải 

có thể nhập. Phật không thể giúp chúng ta “ngộ nhập” được, 

566 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mà chúng ta phải dựa vào chính mình. Căn tánh lanh lợi thì 

rất nhanh ngộ nhập, căn tánh độn thì rất là khó khăn. Lợi độn 

từ chỗ nào mà phân? Thành thật mà nói, người lợi căn nghe 

lời, phục tùng một trăm phần trăm. Đại Sư Thiện Đạo ở trong 

“Quán  Kinh  Thượng  Phẩm  Thượng  Sanh  Chương”  đã  nói: 

“Tùy thuận giáo huấn của Phật Bồ Tát”. Phật Bồ Tát dạy ta 

làm  thế  nào  thì ta  làm  như  thế đó,  dạy  chúng  ta không nên 

làm  thì  ta  quyết  định  không  làm.  Đây  là  người  thượng 

thượng  căn,  loại  người  này  chắc  chắn  có  thể  ngộ  nhập. 

Không  thể  tùy  thuận  giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát,  vẫn  tùy 

thuận  phiền  não  tập  khí  của  chính  mình,  tùy  thuận  vọng 

tưởng,  chấp  trước  của  chính  mình  thì  bạn  vĩnh  viễn  không 

thể ngộ nhập. Đừng nói đại ngộ, mà tiểu ngộ cũng không thể 

làm được. Đọc qua Phật Kinh thì thế nào? Sau khi đọc Phật 

Kinh  rồi  hoài  nghi,  hoài  nghi  đầy  bụng,  vậy  làm  gì  có  thể 

thành tựu? Học Phật như vậy không chỉ không thể có được 

lợi  ích,  mà  ngược  lại  còn  hại  chính  mình.  Phật  không  hại 

người, mà là chính mình tự hại chính mình, đạo lý này nhất 

định phải hiểu. 

Ba điều sau cùng là “Tri quá khứ thế vô ngại, Tri hiện 

tại thế vô ngại, Tri vị lai thế vô ngại”. Đây là đức dụng Bát 

Nhã trong tự tánh vốn đủ. Mười phương ba đời vô sở bất tri, 

không có chướng ngại. Loại năng lực trí tuệ này cùng A La 

Hán, Bồ Tát không như nhau. A La Hán cũng có thể biết ba 

đời quá khứ, hiện tại, vị lai, thế nhưng thời gian của họ biết 

chỉ  có  500  đời.  Họ  có  thể  biết  quá  khứ  500  đời,  vị  lai  500 

đời, trên 500 đời thì họ không có năng lực, họ không biết. 

Trên Kinh Pháp Hoa có một thí dụ, đây là một công án, 

là một đoạn cố sự. Có một người phát tâm muốn xuất gia với 

Phật (xuất gia với Phật chắc chắn phải có thiện căn, không có 

thiện căn thì không cách gì xuất gia được). Phật bảo những vị 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

567 

đại  A  La  Hán  này  quán  sát  xem  anh  này  có  thiện  căn  hay 

không.  Những  vị  A  La  Hán  này  xem  qua  đều  lắc  đầu: 

“Không có thiện căn, không có duyên với Phật”. A La Hán 

chỉ có thể xem 500 đời. Người này 500 đời trước không có 

kết duyên qua với Phật thì làm sao có thể xuất gia? Phật liền 

nói:  “Anh  này  có  thiện  căn  từ  vô  lượng  kiếp  trước”.  Vô 

lượng kiếp thì thời gian quá dài, A La Hán, Bồ Tát không thể 

thấy được. Anh này là một tiều phu lên núi đốn củi, gặp phải 

một con Hổ. Con Hổ muốn ăn thịt anh, anh trèo lên trên cây, 

niệm một tiếng “Nam Mô Phật!”. Chỉ một chút thiện căn này 

mà ngay trong đời này gặp được Thích Ca Mâu Ni Phật, có 

thể xuất gia. Phật thế phát cho anh ấy. Đây là nói rõ Phật biết 

được vô lượng kiếp trước, Ngài có năng lực này, người khác 

không biết, Bồ Tát, A La Hán đều không biết. 

Tóm  lại,  mười  tám  pháp  bất  cộng,  bao  gồm  phía  trước 

mười  lực,  vô  úy  đều  là  hình  dung  đức  năng  viên  mãn  trên 

Như Lai quả địa. Đức năng này là tự tánh vốn sẳn có, hiển lộ 

viên mãn, một chút kém khuyết cũng không có. 

Một  câu  phía  sau  là  tổng  kết:  “Tất  cả  Phật  pháp  đều 

được viên mãn”. “Nhất thiết Phật” là nói mười phương ba 

đời  tất  cả  chư  Phật  đều  viên  mãn,  không  gì  không  viên 

mãn.  Dựa  vào  cái  gì  mà  viên  mãn?  Dựa  vào  mười  thiện 

nghiệp.  Công  đức  của  mười  nghiệp  thiện  không  thể  nghĩ 

bàn. 

Mười nghiệp thiện bắt tay vào làm từ chỗ nào? Trên Kinh 

Vô  Lượng  Thọ  dạy  bảo  chúng  ta:  “Khéo  giữ  khẩu  nghiệp, 

không  nói  lỗi  người”.  Đây  chính  là  đem  phương  pháp  bắt 

tay  vào  dạy  bảo  chúng  ta.  Bắt  đầu  từ  “Không  vọng  ngữ, 

Không hai lời, Không thêu dệt, Không ác khẩu”, trước tiên 

làm  từ  chỗ  này.  Sau  đó  lại  học  “Không  sát  sanh,  Không 

trộm cắp, Không tà dâm, Không tham, Không sân, Không 

568 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

si”. Độ sâu, độ rộng tùy theo tu hành của chính mình. Không 

chỉ mở rộng, mà phải mở rộng đến hoàn toàn tương ưng với 

tự tánh. Đó chính là “tánh vốn thiện”. 

Phật pháp, các vị đều biết, Kinh có bốn loại “Giáo – Lý 

– Hành – Quả”. Phật có bốn loại Kinh: “Giáo Kinh” là giáo 

hối, giáo huấn; “Lý Kinh” là trong giáo huấn bao gồm chân 

lý;  “Hành  Kinh”  là  bạn  phải  y  giáo  phụng  hành.  “Thập 

Thiện Nghiệp Đạo Kinh” là thuộc về Hành Kinh, chúng ta 

thường hay  nói  “tu hành”.  Tu hành phải  dựa vào bộ Kinh 

này.  Trong  bộ  Kinh  này  có  đầy  đủ  tất  cả  Phật  pháp  viên 

mãn,  chúng  ta  làm  sao  có  thể  lơ  là,  làm  sao  có  thể  xem 

thường? Do đây có thể biết, chúng ta chính mình học Phật 

được  nhiều  năm  như  vậy  mà  vẫn  không  có  thành  tựu,  có 

thể nói mỗi ngày vẫn sanh phiền não, khởi vô minh, tạo ác 

nghiệp,  đây  là  nguyên  nhân  gì?  Là  do  xem  thường  “Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo”,  cho  đây  là  việc  nhỏ,  những  thứ  này 

không  cần  phải  học.  Không  hề  biết  những  việc  thiện  nho 

nhỏ  này  là  đại  căn  đại  bổn  thành  Phật.  Tất  cả  Phật  pháp 

đều không thể rời khỏi mười thiện. 

Chúng ta thường hay xem thấy tượng Phật vẽ, trên vầng 

hào quang của tượng Phật vẽ đều viết ba chữ “Án A Hồng”. 

Ba chữ này là thường dùng tiếng Phạn để viết, cũng có khi 

dùng  Trung  văn  hoặc  dùng  Tạng  văn  để  viết.  Cách  viết 

không giống nhau, nhưng ý nghĩa và cách đọc đều như nhau. 

Năm xưa khi thân cận Đại Sư Chương Gia, tôi cũng xin Đại 

Sư viết tặng tôi mấy chữ. Đại Sư Ngài chính mình đích thân 

viết tặng tôi ba  chữ “Án  A  Hồng”.  Ngài dùng  Tạng văn  để 

viết.  Tôi  thỉnh  giáo  với  Ngài  thì  được  biết,  ý  nghĩa  của  ba 

chữ  này  chính  là  mười  nghiệp  thiện.  “Án”  là  thân  nghiệp, 

“A”  là  khẩu  nghiệp,  “Hồng”  là  ý  nghiệp.  “Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo” ở trên đỉnh đầu của Phật, Phật phóng quang là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

569 

quang gì? Quang của mười thiện, thuần thiện vô ác. Chúng ta 

phải biết được đạo lý này. 




*************** 

 

Kinh văn: “Thị cố nhữ đẳng, ưng cần tu học” 

Hai  câu  sau  cùng,  Phật  khuyên  chúng  ta:  “Thị  cố  nhữ 

đẳng,  ưng  cần  tu  học”.  “Nhữ  Đẳng”,  chữ  “đẳng”  này  bao 

gồm  chúng  ta  trong  đó.  Đây  là  Thế  Tôn  chính  mình  tuyên 

dương “ưng cần tu học”. Chúng ta phải nên phấn đấu mà học 

tập, không thể nào xem thường. Bạn xem thường thì bạn sai 

rồi. Tu học mười thiện, bạn được quả báo thế nào, thành tựu 

thế nào, hoàn toàn là ở sự dụng tâm của bạn. Nếu bạn dùng 

Phật tâm  (các vị  phải nên biết, Phật  tâm  là tâm  bình đẳng), 

bạn tu mười thiện thì bạn liền thành Phật. Bồ Tát là tâm lục 

độ, bạn dùng tứ nhiếp, lục độ để tu hành mười thiện thì bạn 

là Bồ Tát. Bạn dùng từ bi hỷ xả để tu mười thiện thì bạn sanh 

cõi trời. Bạn dùng tâm gì, bạn tu học pháp môn nào, thì bạn 

tương  lai  được  quả  báo  như  thế  đó.  Chúng  ta  không  thể 

không biết, không thể không chăm chỉ nỗ lực mà tu học, nếu 

không thì ngay đời này sẽ trống qua. 




********** 

 

Kinh văn:  “Long vương, thí  như nhất  thiết,  thành ấp 

tụ lạc, giai y đại địa, nhi đắc an trụ, nhất thiết dược thảo, 

hủy  mộc  tòng  lâm,  diệc giai y  địa,  nhi đắc  sanh  trưởng, 

thử  thập  thiện  đạo,  diệc  phục  như  thị,  nhất  thiết  nhân 

thiên,  y  chi  nhi  lập,  nhất  thiết  Thanh  Văn,  Độc  giác  Bồ 

Đề, chư Bồ Tát hạnh, nhất thiết Phật pháp, hàm cộng y 

thử, thập thiện đại địa, nhi đắc thành tựu”. 

570 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Đoạn  này  là  phần  lưu  thông  của  bổn  Kinh.  Phật  nêu  ra 

một  thí  dụ:  “Thí  như  nhất  thiết,  thành  ấp  tụ  lạc”.  Thí  dụ 

này dễ hiểu. Trên địa cầu có rất nhiều thành phố, “thành ấp” 

chính  là  thành  phố,  “tụ  lạc”  là  hương  trấn,  thôn  trang,  đều 

không thể rời khỏi đại địa. 

“Giai y đại địa, nhi đắc an trụ”. Con người chúng ta đều 

không thể rời khỏi đại địa, rời khỏi đại địa thì không thể sinh 

tồn. 

“Nhất thiết dược thảo, hủy mộc tòng lâm”. Đây là chỉ 

thực  vật.  Động  vật  không  lìa  khỏi  đại  địa,  thực  vật  cũng 

không  lìa  khỏi.  Rời  khỏi  đại  địa  thì  chúng  không  thể  nào 

sinh tồn. Đây là nói rõ, bao gồm tất cả sinh vật (động vật, 

thực vật thảy đều gọi là sinh vật), rời khỏi đại địa thì không 

thể sinh tồn. Thí dụ này dễ hiểu. “Đại địa” tỷ dụ cho “mười 

thiện”. 

“Thử thập thiện đạo, diệc phục như thị”. “Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo”  cũng  giống  như  đại  địa,  tình  dữ  vô  tình  cùng 

đồng phải nương tựa. Ở chỗ này, hữu tình chúng sanh chúng 

ta  tương  đối  dễ  dàng  thể  hội,  tu  mười  nghiệp  thiện  thì  sẽ 

được quả thiện. Nhà Phật thường nói: “Phật thị môn trung, 

hữu  cầu  tắc  ứng”.  Lời  nói  này  là  chân  thật,  trong  “Liễu 

Phàm Tứ Huấn”, Thiền sư Vân Cốc đã nói rất rõ ràng; Thiền 

sư  Trung  Phong  cũng  nói  được  rất  rõ:  “Trồng  nhân  thiện 

chắc chắn được quả thiện”. Đây chính là đạo lý “hữu cầu 

tắc ứng”. 

Chúng ta cầu phải như lý như pháp. Người thế gian cầu 

nguyện  quá  nhiều,  vì  sao  không  có  được  cảm  ứng?  Vì  họ 

không  hiểu  đạo  lý,  không  biết  được  phương  pháp,  việc  cầu 

nguyện  đó  không  như  lý  như  pháp,  cho  nên  không  có  cảm 

ứng. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

571 

Sự  cầu  nguyện  trong  cửa  Phật,  khi  tôi  mới  bắt  đầu  học 

Phật,  Đại  Sư  Chương  Gia  dạy  cho  tôi.  Ngài  nói,  chúng  ta 

hướng đến  Phật  Bồ Tát  cầu nguyện,  lâu dài  không thể  hiện 

tiền,  không  thể  thỏa  mãn  nguyện  vọng,  đây  là  do  nghiệp 

chướng chướng ngại. Chúng ta nhất định phải phản tỉnh, phải 

quán sát, nghiệp chướng của chính mình đang tồn tại, phải nỗ 

lực đem nghiệp chướng tiêu trừ, thì sở cầu của chúng ta liền 

mãn nguyện, liền có thể hiện tiền. 

Làm thế nào để nghiệp chướng tiêu trừ? Đại Sư nói với 

tôi, phải “Sám hối”, cùng Bồ Tát Phổ Hiền đã nói “Sám trừ 

nghiệp chướng” là một ý nghĩa. Tôi hỏi Đại Sư, cách sám trừ 

như  thế  nào?  Ngài  nói  với  tôi  bốn  chữ:  “Sau  Không  Làm 

Nữa”. Câu nói này nói được dễ dàng, nhưng làm thì thật là 

khó. Nhà Nho nói “Bất nhị quá” cũng là cái ý này. Lỗi lầm 

chỉ  có  một  lần,  không  thể  lặp  lại,  đây  gọi  là  chân  sám  hối. 

Ngài nói với tôi, không cần phải vào chùa thắp hương lễ lạy, 

đi cầu nguyện, không cần thiết. Vào lúc đó tôi mới học Phật, 

ngay cả Tam Quy Y cũng chưa thọ. Ngài dạy tôi không cần 

thiết phải vào trong chùa lạy Phật, quan trọng nhất chính là 

“thay  đổi  tự  làm  mới”.  Đây  là  lời  của  Đại  Sư  Chương  Gia 

dạy tôi. 

Chúng ta biết được lỗi lầm của chính mình, phát hiện lỗi 

lầm của chính mình, đây chính là khai ngộ. Người giác ngộ, 

sau khi ngộ rồi, đáng quý nhất là phải tu hành. “Tu hành” là 

gì? Chính là cải lỗi, đem lỗi lầm của chính mình cải đổi lại, 

đây  gọi  là  tu  hành.  Cho  nên,  tu  hành  là  tu  sửa  lỗi  lầm  của 

chính mình, tu sửa hành vi sai lầm của chính mình. Do đây 

có thể biết, tu hành không chỉ là niệm Phật tụng Kinh. Việc 

tụng  Kinh  niệm  Phật  là  phương  pháp  của  tu  hành.  Người 

chân thật tu hành phải hiểu được là đem hành vi sai lầm của 

mình cải đổi lại. Tu từ chỗ nào? Tổ sư đại đức dạy bảo chúng 

572 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ta “tu từ căn bản”. Cái gì là căn bản? “Khởi tâm động niệm” 

là  căn bản.  Đây  là  phương pháp tu  hành cao  minh nhất.  Ta 

nói chuyện sai rồi, lần sau ta cải đổi; ta làm sự việc này sai 

rồi, lần sau ta không dám làm nữa. Đây là tu từ trên sự, tu từ 

trên  thân,  không  phải  từ  căn  bản.  Căn  bản  là  từ  khởi  tâm 

động niệm, từ chỗ này  mà cải sửa thì thân khẩu của bạn tự 

nhiên liền không có lỗi lầm. Cho nên, phải hiểu được ý niệm 

mới khởi thì có thể quán sát được. 

Cổ đức thường hay dạy người: “Không sợ niệm khởi, chỉ 

sợ  giác  chậm”.  Ý  niệm  khởi  lên,  đây  là  lý  đương  nhiên. 

Người chưa chứng được quả vị cứu cánh như Bồ Tát mà còn 

có ý niệm. Chúng ta nghĩ xem, nếu Bồ Tát Đẳng Giác không 

có sanh tướng vô minh, niệm niệm tương tục thì làm sao họ 

có  thể  ở  tại  thế  gian  này?  Không  thể  nào.  Một  niệm  sanh 

tướng vô minh của Bồ Tát Đẳng Giác cũng là niệm niệm nối 

nhau, cho nên họ mới thị hiện ra căn thân thế giới. Pháp Giới 

Nhất Chân, Thế giới Tây Phương Cực Lạc chính là như vậy 

mà biến hiện ra, nó là vô minh tiếp nối mà hiện ra thế giới. 

Nếu như một niệm vô minh này đoạn rồi, đó chính là lời của 

Đại  Sư  Vĩnh  Gia  trên  “Chứng  Đạo  Ca”:  “Sau  khi  giác  rồi 

không  cả  đại  thiên”.  Vậy  thì  Phật  có  độ  chúng  sanh  hay 

không?  Không  độ  chúng  sanh.  Cho  nên,  từ  ngay  chỗ  này 

chúng ta thể hội được “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi” của 

Phật. Phật đến cảnh giới này, một phẩm vô minh sau cùng đó 

của Ngài, Ngài không đoạn. Không phải Ngài không có năng 

lực  đoạn.  Ngài  có  năng  lực  đoạn,  nhưng  Ngài  không  đoạn. 

Đây  gọi  là  “thừa  nguyện  tái  lai”,  gọi  là  “đới  hoặc  nhuận 

sanh”. Nhất phẩm vô minh Ngài quyết định không đoạn. Cho 

nên, ở chỗ này các vị phải biết, Bồ Tát Đẳng Giác cùng Như 

Lai quả địa là như nhau. Trong như nhau có không như nhau. 

Không đồng ở chỗ nào? Một phẩm vô minh đó Bồ Tát Đẳng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

573 

Giác không có năng lực đoạn; Phật có năng lực đoạn nhưng 

Ngài  không đoạn,  khác biệt ở ngay  chỗ  này.  Nếu  như  Ngài 

đoạn  rồi  thì  không  thể  độ  chúng  sanh,  thì  không  thể  hiện 

tướng. Đáng dùng thân gì để độ thì hiện ra thân đó để độ, đó 

là một phẩm sanh tướng vô minh khởi tác dụng. Một phẩm 

vô  minh  này  nếu  đoạn  hết  rồi  thì  không  thể  khởi  tác  dụng. 

Cho nên, “đới hoặc nhuận sanh”, “đáo giá từ hàng”, ý nghĩa 

chính ngay chỗ này. 

Chúng ta chân thật dụng công là ở sự quán sát lỗi lầm của 

chính  mình  ngay  trong  hai  đến  sáu  thời,  ngày  đêm  không 

gián đoạn. Khởi tâm động niệm, ở chỗ này mà quán sát. Biết 

được  ý  niệm  của  mình  sai  rồi  thì  phải  thống  thiết  sám  hối. 

Chân thành khẩn thiết sám hối thì lỗi lầm này mới có thể cải 

đổi. Vì sao vậy? Tập khí quá sâu, chúng sanh tham tài, tham 

sắc,  tham  danh,  tham  lợi,  huân  tập  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay. 

Tập khí này quá sâu, nếu như không thể thống thiết sám hối, 

vậy  thì  không  thể  nhổ  được  gốc,  tùy  lúc  nó  lại  khởi  hiện 

hành.  Khởi  hiện  hành  liền  sanh  ra  chướng  ngại.  Sợ  nhất  là 

gì? Lúc lâm mạng chung thời, một niệm sau cùng mà những 

thứ  này  lại  khởi  hiện  hành  thì  xong  rồi,  đời  sau  lại  phải  đi 

vào ba cõi, sáu đường. Chúng ta mỗi niệm muốn vãng sanh, 

nhưng  bị  cái  vọng  niệm  sau  cùng  này  phá  hoại  hết.  Đây  là 

việc rất có khả năng, có khả năng rất lớn, chúng ta không thể 

không cảnh giác. Vạn nhất không nên khởi vọng tưởng, nghĩ 

rằng hiện tại ta vẫn còn trẻ, đến khi già thì ta mới thật làm. 

Sợ rằng không đến được già thì tuổi thọ của bạn hết rồi, bạn 

sẽ không còn kịp. Cho nên, sự việc này về trước không biết, 

vậy  thì  không  có  lời  gì  để  nói,  không  còn  cách  nào.  Ngày 

hôm nay biết được rồi thì phải chăm chỉ mà làm. Ngay trong 

cuộc sống thường ngày phải học Phật Bồ Tát, trên sự có thể 

hòa quang hồng trần cùng với chúng sanh, nhưng trong tâm 

574 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

địa  chắc  chắn  không  ô  nhiễm,  đây  mới  chính  là  công  phu. 

Tâm địa chắc chắn thanh tịnh, trí tuệ thấu suốt. Vì sao có thể 

không nhiễm trước? Tướng là giả, “Phàm sở hữu tướng giai 

thị hư vọng”; cảnh giới bên ngoài là giả, căn thân này của ta 

cũng  là  giả.  Đây  gọi  là  “nhìn  thấu”.  Chỉ  có  chân  thật  nhìn 

thấu thì bạn mới có thể chịu buông xả, cam tâm tình nguyện 

buông xả, hoan hỉ ưa thích buông xả, không còn nhiễm trước 

nữa. Đây chính là thông thường trong các tôn giáo nói “Bạn 

được cứu rồi”, trong Phật pháp nói “Bạn được độ rồi”. Đây là 

chân thật tu hành, chân thật công phu. 

Chúng  ta  mỗi  ngày  tụng  Kinh,  lạy  Phật,  thành  thật  mà 

nói, làm những nghi thức này đều là biểu diễn, diễn kịch để 

tiếp dẫn chúng sanh, đây không phải là đối với chính mình. 

Chính mình tu hành đó chân thật là tâm địa công phu, không 

ở hình thức. Hình thức là làm cho dễ xem để tiếp dẫn những 

chúng sanh vẫn chưa quay đầu, họ vẫn không biết chúng ta là 

người học Phật. Chúng ta biểu diễn hình thức này để tiếp dẫn 

chúng sanh bước vào cửa Phật. Sau khi họ bước vào rồi, phải 

đem cái chân thật truyền thụ cho họ, không thể chỉ một mực 

làm hình thức bề ngoài. 

Hiện  tại  đạo  tràng  Cư  Sĩ  Lâm  có  công  trình  xây  dựng, 

cho  nên  giảng  đường  cùng  niệm  Phật  đường  của  chúng  ta 

đều phải dọn đi. Giảng đường tạm thời này tôi cảm thấy rất 

tốt,  bốn  bên  đều  không  có  tường.  Bên  trong  giảng  Kinh  có 

nhiều thính chúng đến như vậy; bên ngoài người đi qua đi lại, 

xem thấy nhiều người ngồi ở nơi đây, họ không biết chúng ta 

làm  việc  gì,  họ  cũng  bước  vào  nghe  thử,  như  vậy  liền  độ 

được  rất  nhiều  chúng  sanh.  Cái  này  thù  thắng  hơn  Cư  Sĩ 

Lâm. Trong Phật pháp nói “duyên phận”, đây chính là chúng 

ta  muốn  cho  đại  chúng  có  cơ  hội  tiếp  xúc  được  Phật  pháp. 

Nếu cả đời của họ không gặp được cơ hội này thì có thể cả 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

575 

đời đều không nghe được Phật pháp. Có cơ hội này, họ đến 

xem qua, đến nghe thử, họ hiểu tường tận rồi, dần dần cũng 

giác ngộ. Cho nên, loại giảng đường này tốt, bốn bên không 

có  tường  vách,  người  nào  cũng  đều  có  thể  nhìn  thấy.  Tôi 

nghĩ, giảng đường này nếu như sử dụng nhiều năm thì tương 

lai thính chúng sẽ càng ngày càng nhiều. Tương lai việc xây 

giảng đường, tôi cảm thấy giảng đường xây ở tầng thứ nhất, 

không nên ở trên lầu, bốn bên đều không có tường, như vậy 

thì  rất  tốt.  Chúng  ta  xem  thấy  hiệu  quả  này,  nơi  nơi  đều  là 

chỗ  để  chúng  ta  học  tập.  Do  đây  có  thể  biết,  giảng  đường 

không  cần  thiết  phải  xây  dựng  nguy  nga  tráng  lệ.  Phải  lấy 

việc làm thế nào có thể tiếp dẫn đại chúng rộng lớn làm mục 

tiêu,  không  ở  trên  hình  thức  trang  nghiêm.  Thính  chúng 

nhiều, người giác ngộ nhiều, người tu hành nhiều, đây mới là 

chân thật trang nghiêm. Chúng ta nên hiểu rõ đạo lý này. 




****************** 

 

Kinh  văn:  “Nhất  thiết  nhân  thiên,  y  chi  nhi  lập,  nhất 

thiết Thanh Văn, Độc Giác Bồ Đề, chư Bồ Tát hạnh, nhất 

thiết Phật pháp, hàm cộng y thử, thập thiện đại địa, nhi đắc 

thành tựu”. 

Chúng ta nghe Phật nói đoạn này thì biết được tính trọng 

yếu  của  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”.  Đây  là  đại  căn  đại  bổn 

của  Phật  pháp.  Không  chỉ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giáo  hóa 

chúng sanh nương theo căn bản này, mà mười phương ba đời 

tất cả chư Phật Như Lai đều nương vào thập thiện đại địa này 

mà  xây  dựng  tất  cả  Phật  pháp.  Hay  nói  cách  khác,  lìa  khỏi 

mười thiện thì không có Phật pháp. Mọi người nghĩ xem có 

đúng  hay  không?  Nếu  chúng  ta học  Phật  mà  rời  khỏi  mười 

thiện thì chúng ta không phải học Phật pháp. Do đây có thể 

576 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

biết,  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói,  việc  làm,  mỗi  niệm  đều 

tương  ưng với  mười  thiện  thì bạn  tu học Phật  pháp.  Không 

luận bạn tu học một pháp môn nào, một tông phái nào, mười 

thiện giống như đại địa vậy, pháp môn tông phái của bạn thì 

giống như tòa lầu cao vậy, bạn đều phải xây dựng trên đất. 

Nếu  không  có đất  thì  bạn  xây  dựng  lên  chỗ nào?  Phật đem 

mười  thiện  thí  dụ  cho  đại  địa.  Tất  cả  Phật  pháp  phải  xây 

dựng trên nền tảng này, tất cả Phật pháp cũng nương vào nền 

tảng này mà được cứu cánh viên mãn. Cho nên, “Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo”  không  phút  giây  nào  rời  khỏi,  từ  sơ  phát  tâm 

đến Như Lai địa. Pháp môn tu học càng nhiều, tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, vô lượng vô biên pháp môn, bao gồm tất cả 

tổng cương lĩnh của pháp môn chính là “mười nghiệp thiện”. 

Chúng ta đọc bộ  Kinh này  nhất định phải  có  nhận biết  như 

vậy. Ngày trước chúng ta xem thường, lơ là, đó là lỗi lầm của 

chính mình, là sự ngu muội của chính mình. 

Có một số đồng tu đã học Phật mấy mươi năm mà công 

phu  không  có  lực,  đó  là  do  không  có  nền  tảng.  Giống  như 

xây nhà vậy, ngày ngày đang xây nhưng nhà này ngày ngày 

đều bị đổ ngã, như vậy thì vĩnh viễn không thể xây lên được. 

Nguyên nhân này do đâu? Không có làm nền móng. Chúng 

ta tu hành đến ngày nay không có thành tựu là do lơ là đi việc 

này,  xem  quá  nhẹ  đối  với  việc  này.  Người  học  Phật  xem 

trọng giới luật, phải đi thọ Tỳ Kheo Giới, Tỳ Kheo Ni Giới, 

phải  đi  thọ  Bồ  Tát  Giới,  thọ  Tam  Quy  Ngũ  Giới,  thọ  Bát 

Quan Trai Giới. Hiện tại chúng ta biết, thảy đều là giả, hữu 

danh vô thực. Vì sao vậy? Bao gồm tất cả giới hạnh này thảy 

đều xây dựng trên nền tảng của mười thiện, nếu bạn không 

có  mười  thiện  này  thì  ngay  cả  Tam  Quy  cũng  đều  trống 

không.  Đạo  lý  này  chúng  ta  ngày  trước  đã  giảng  qua  nhiều 

lần, thế nhưng  lần  này  trên  bộ  Kinh  này  chúng  ta nói  được 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

577 

càng rõ ràng, càng thấu triệt hơn. Năm xưa tôi giảng là căn 

cứ trên “Tịnh Nghiệp Tam Phước” mà giảng. “Tịnh Nghiệp 

Tam  Phước”  thì  giống  ba  tầng  lầu,  bạn  không  có  tầng  thứ 

nhất thì làm sao bạn có thể xây được tầng thứ hai? Tầng thứ 

nhất là nền tảng của tầng thứ hai, mà tầng thứ nhất là “Hiếu 

dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu 

thập  thiện  nghiệp”,  vẫn  chưa  đến  tam  quy  ngũ  giới.  Tam 

quy  ngũ  giới  là  tầng  thứ  hai.  Điều  thứ  hai  mới  là  “Thọ  trì 

tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi”. Ngay đến 

mười thiện bạn cũng không có thì làm gì có Tam Quy, làm gì 

có năm giới? Đây là giả, thảy đều là giả. Cho nên, thế gian 

mới gặp kiếp nạn lớn đến như vậy, chúng ta học Phật mới có 

chướng ngại nhiều như vậy. Thì ra làm qua rất nhiều việc mà 

ngay  đến  nền  móng  cũng  không  có.  Muốn  xây  nhà  mà  nền 

đất không có thì đến chỗ nào mà xây? Các vị phải nên biết, 

mười  nghiệp  thiện  là  đất;  đã  có  đất  rồi  bạn  mới  có  thể  làm 

những việc khác. Trong Phật pháp nói, bất luận bạn học Hiển 

giáo,  Mật  giáo,  Tông  môn,  Giáo  hạ,  Đại  thừa,  Tiểu  thừa, 

không luận nói pháp gì, trước tiên bạn phải có mười thiện thì 

bạn mới có thể xây dựng. Nếu bạn không có tu mười thiện thì 

toàn bộ đều trống không. Do đây có thể biết tính quan trọng 

của mười thiện. 

Ở chỗ này, Phật nêu ra một số người mà hiện đại chúng 

ta gọi là Ngũ thừa Phật giáo, “nhất thiết nhân thiên” là nhân 

thiên  thừa;  “y  chi  nhi  lập”,  “nhất  thiết  Thanh  Văn”.  Ở  bên 

trên  thêm  vào  “nhất  thiết”  tức  là  cõi  này,  phương  khác  đều 

bao gồm ở trong đó. Không chỉ riêng thế giới Ta Bà, mà vô 

lượng vô biên  cõi  nước  chư  Phật thảy  đều bao gồm  ở  ngay 

trong  đó.  Thanh  Văn;  “Độc  Giác  Bồ  Đề”  chính  là  Duyên 

Giác; “chư Bồ Tát hạnh” gọi là “chư Bồ Tát”, bao gồm Thập 

tín,  Thập  trụ,  Thập  hạnh,  Thập  hồi  hướng,  Thập  địa,  Đẳng 

578 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Giác,  “Tất  cả  Phật  pháp”.  Thiên  Thai  tông  nói:  “Tạng  – 

Thông – Biệt – Viên”, đây là bốn loại Phật. Đại Sư Hiền Thủ 

nói “Tiểu – Thỉ – Chung – Đốn – Viên”, năm loại Phật. Đây 

là nói tất cả Phật pháp đều nương vào đại địa mười thiện mà 

được thành tựu. Sau đó bạn mới nghĩ đến bộ Kinh điển này 

quan trọng đến dường nào. Đây là pháp căn bản tu hành của 

nhà Phật. 

Căn  bản  đại  pháp  là  mười  điều  cương  mục  rất  dễ  dàng 

ghi  nhớ.  Người  xưa  dạy  chúng  ta  phương  pháp  ghi  nhớ  là 

“thân  ba,  khẩu  bốn,  ý  ba”.  Thân  có  ba  thiện  là  “Không  sát 

sanh,  Không  trộm  cắp,  Không  dâm  dục  (đồng  tu  tại  gia 

Không  tà  dâm)”.  Khẩu  có  bốn  thiện  là  “Không  vọng  ngữ, 

Không hai chiều, Không thêu dệt, Không ác khẩu”. Ý có ba 

thiện là đối với tất cả pháp thế xuất thế gian “Không tham, 

Không  sân,  Không  si”.  Phải  thật  làm!  Mười  điều  này  bạn 

làm được rồi, cũng như nói bạn có nền đất rồi (nền đất ở đây 

là đất pháp tánh), thì bạn mới có tư cách học Phật. 

Học Phật bắt đầu từ Tam Quy, Ngũ Giới. Mười điều trên 

bạn làm được rồi thì bạn mới có tư cách quy y Tam Bảo, bạn 

có  tư  cách  thọ  trì  chúng  giới.  Nếu  như  ngay  đến  đất  pháp 

tánh, chỗ để đứng bạn cũng không có thì bạn nương vào cái 

gì?  Đạo  lý  này  chúng  ta  không  thể  không  hiểu,  chúng  ta 

không thể  không xem  trọng.  Bạn  học  Phật  gì,  tu đạo  gì  mà 

ngay căn bản để đứng cũng không có, vậy thì bất cứ thứ gì 

đều  không  cần  nói,  đạo  của  bạn  tu  là  đạo  của  yêu  ma  quỷ 

quái,  chắc  chắn  không  phải  chánh  pháp,  chắc  chắn  không 

phải Phật đạo. Không những không phải Phật đạo, trên Kinh 

nói được rất rõ ràng, không phải cõi trời, cũng không phải cõi 

người,  vì  trời  người  đều  lấy  mười  thiện  này  làm  nền  tảng. 

Vậy thì bạn có thể biết bạn đi con đường nào, bạn đi cõi quỷ, 

cõi địa ngục, cõi súc sanh, bởi vì những cõi này không cần 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

579 

lấy mười thiện làm nền tảng. Mười thiện làm nền tảng thì bắt 

đầu từ cõi người, “nhất thiết nhân thiên, y chi nhi lập”, hay 

nói cách khác, không tu mười thiện chính là đi ba đường ác. 

Nếu bạn muốn được sanh cõi trời người, thì bạn phải cố gắng 

tu  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”,  bạn  mới  có  thể  được  phước 

báo  trời  người.  Đại  đạo  cứu  cánh  viên  mãn  của  tất  cả  Phật 

pháp chính là viên mãn “Thập Thiện Nghiệp Đạo”. 




****************** 

 

Đoạn Kinh văn sau cùng: “Phật thuyết thử Kinh dĩ Sa 

Kiệt  La  Long  vương,  cập  chư  đại  chúng,  nhất  thiết  thế 

gian thiên nhân A Tu La đẳng … giai đại hoan hỉ, tín thọ 

phụng hành”. 

Bộ Kinh này Phật nói ở trong Long cung. “Sa Kiệt La” là 

tiếng  Phạn,  dịch  thành  ý  Trung  văn  là  “nước  biển  mặn”. 

Nước biển trên địa cầu này là mặn, ở phía trước tôi cũng đã 

nói  qua  ý  này  với  các  vị  rồi,  “nước  biển  mặn”  là  biểu  thị 

“Biển khổ”. Nước biển này  mùi vị rất không tốt, không thể 

uống. Cho nên Phật ở Long cung Sa Kiệt La là biểu thị ý này, 

hoàn cảnh cư trú của chúng sanh thế giới Ta Bà chúng ta là 

biển khổ. “Long Vương” cũng là ý nghĩa biểu pháp. “Long” 

là rất khéo về biến hóa, thí dụ xã hội hiện tại của chúng ta, 

lòng  người  tạo  nghiệp  thiên  biến  vạn  hóa.  Phật  chọn  lựa 

Long  cung  để  giảng  Kinh,  chúng  ta  liền  biết  được  Ngài  có 

dụng ý của Ngài, biển khổ vô biên, nhân tình sự lý biến hóa 

khôn lường. 

Chúng ta sanh ra ở hoàn cảnh này thì phải dùng phương 

pháp gì để ứng phó, dùng phương pháp gì để sinh hoạt? Phật 

nói  với  chúng  ta  dùng  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”.  Có  lẽ  có 

người nói, chúng ta quả nhiên chiếu theo mười thiện để làm 

580 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thì chúng ta nơi nơi đều bị thiệt thòi, không thể sống được ở 

thế  gian  này.  Điều  này  không  sai!  Thế  gian  này  không  thể 

sống được thì đi lên cõi trời. Bạn là người thiện, bạn phải nên 

có quả báo tốt. Quả báo trên trời tốt hơn ở đây, Thế giới Cực 

Lạc thì càng tốt hơn nữa. Nếu bạn đầy đủ mười thiện, cho dù 

chưa  thọ  Tam  Quy  Ngũ  Giới,  bạn  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc đều có thể vãng sanh. Làm sao biết được có 

thể vãng sanh? Trong phẩm “Tam Bối Vãng Sanh” của Kinh 

Vô Lượng Thọ nói rất rõ ràng về tu mười nghiệp thiện, từng 

điều,  từng  điều  đều  nói  ra  rồi.  Cho  nên,  bạn  đầy  đủ  mười 

thiện, niệm A  Di Đà Phật có thể vãng sanh, hà tất phải lưu 

luyến  thế  gian  này,  hà  tất  cùng  với  những  người  này  tranh 

đấu hơn thua? Không cần thiết! 

Người chân thật tu hành, bạn xem, Thích Ca Mâu Ni Phật 

thị hiện ra tấm gương cho chúng ta xem: “An bần lạc đạo”. 

Chúng  ta  cam  tâm  tình  nguyện  trải  qua  đời  sống  bần  khổ. 

Thực  tế  mà  nói,  “bần”  là  thật,  “khổ”  là  giả.  Người  tu  hành 

bần mà vui, không khổ. Người thế gian chúng ta nghèo thì là 

khổ. Bạn thấy, học trò của Khổng Lão Phu Tử là Nhan Hồi, 

đời sống vật chất của Nhan Hồi rất khổ, ăn cơm bằng ống tre, 

uống nước bằng ống sậy. Đó là hình dung điều kiện đời sống 

vật  chất  của  ông.  Ăn  cơm,  ngay  đến  chén  cũng  không  có, 

dùng trúc bện thành một cái rá để làm chén đựng cơm; uống 

nước  ngay  đến  ly  cũng không  có,  dùng  cái  ống sậy  làm  ly, 

đời sống khổ đến mức này. Thông thường người trải qua đời 

sống này sẽ cảm thấy rất khổ, “nhân bất kham kỳ ưu”, nhưng 

“Hồi thì vui thú không gì bằng”. Nhan Hồi từ sáng đến chiều 

an vui không gì sánh bằng.  Nghèo mà vui, ông không phải 

nghèo mà khổ. 

Trong  “Thánh  Kinh”  Cơ  Đốc  giáo  có  nói  “Cam  bần”. 

Cam  bần  có  hai  ý  nghĩa.  Ý  nghĩa  thứ  nhất  là  cam  tâm  tình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

581 

nguyện trải qua đời sống bần khổ. Ý nghĩa thứ hai, “cam” là 

ngọt ngào, nghèo nhưng rất an vui. Hai chữ “Cam bần” này 

dùng được rất hay, đây là trong “Thánh Kinh” Cơ Đốc giáo 

đã  nói.  Chúng  ta  phải  hiểu  được,  phải  có  thể  trải  qua  hoàn 

cảnh đời sống này. 

“Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”  không  khó,  nhưng  tại  vì  sao 

chúng ta làm không được? Chúng ta không chịu, không bằng 

lòng trải qua đời sống bần khổ, ham thích hưởng thụ trên vật 

chất. Như vậy thì hỏng rồi. “Ham thích” là tâm tham. Trong 

mười thiện phải không tham, không sân, không si. Tâm tham 

này  của  bạn  đang  làm  chủ  thì  không  còn  cách  nào,  mười 

nghiệp thiện của bạn không thể tu thành. Cho nên, nhất định 

phải đoạn tâm tham với tất cả pháp thế xuất thế gian. Trong 

hoàn cảnh ác liệt, không luận là hoàn cảnh vật chất hay hoàn 

cảnh nhân sự, quyết định không có tâm sân si. Không tham, 

không  sân,  đây  là  đại  định,  trên  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói: 

“Thủ Lăng Nghiêm Vương Tam Muội”. Không si là trí tuệ, 

đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, tánh tướng, lý sự, nhân 

quả,  mọi  thứ đều  rõ ràng,  mọi  thứ  đều tường  tận.  Không si 

thì  thân  ba,  khẩu  bốn  tự  nhiên  liền  làm  đến  được  rất  viên 

mãn, làm gì có lỗi lầm? 

Đại đức xưa dạy chúng ta “tu từ căn bản”, hiện tại chúng 

ta  cũng  biết  căn  bản  là  gì  rồi,  “không  tham,  không  sân, 

không si” là căn bản. Mười nghiệp thiện là căn bản của tất cả 

Phật  pháp  trời  người.  Không  tham,  không  sân,  không  si  là 

căn bản của mười thiện. Chúng ta phải bắt tay vào từ chỗ này 

thì  mười  thiện  mới  có  thể  tu  được  tốt,  mới  có  thể  tu  được 

thành công, tu được viên mãn. Nếu như không từ đoạn tham 

sân  si,  viễn  ly  tham  sân  si  mà  bắt  tay  vào  thì  e  rằng  mười 

thiện ở ngay đời này rất khó làm được.  Hay nói cách khác, 

ngay đến cơ bản làm người bạn cũng không có, các thứ khác 







582 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thì đều không cần phải nói, học Phật chẳng qua chỉ là kết cái 

duyên với Phật pháp mà thôi. Công đức Phật pháp thù thắng, 

bạn một li, một hào đều không có được. 

Bộ Kinh này chúng ta giảng đến đây là viên mãn rồi. Hy 

vọng  mọi  người sau khi nghe  rồi phải  chăm  chỉ nỗ lực  học 

tập. Thân người khó có được, nay đã có được. Phật pháp khó 

được nghe, nay đã được nghe. Hy vọng ngay đời này chúng 

ta không trống qua; quyết định phải có một kết quả, phải có 

sự thành tựu. 

Tốt rồi, cám ơn mọi người. 

A Di Đà Phật! 

(Hết) 





KỆ HỒI HƯỚNG 



Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm cõi nước Phật 

Trên đền bốn ân nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Đều phát Bồ Đề tâm 

Khi mãn báo thân này 

Sanh qua cõi Cực Lạc 

Nam mô A Di Đà Phật! 























































































































































































































































































































































































































































































































L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

583 

MƯỜI CÔNG ĐỨC LẠY PHẬT 



1.- Được sắc thân tốt đẹp. 

2.- Nói ra điều chi ai cũng tin dùng. 

3.- Không sợ sệt giữa đông người. 

4.- Được chư Phật giúp đỡ. 

5.- Đầy đủ oai nghi lớn lao. 

6.- Mọi người đều nương theo mình. 

7.- Chư Thiên cung kính. 

8.- Đủ phước đức lớn. 

9.- Lúc lâm chung được vãng sanh. 

10.- Mau chứng quả Niết Bàn. 

(Một lạy còn được công đức như vậy, huống chi lạy Phật 

nhiều). 



- Kinh Nghiệp Báo Sai Biệt - 









584 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

MỤC LỤC 



V. PHÇN KINH V¡N (tiÕp theo) ......................................... 3 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN VµO TRONG  

LôC §é BA LA MËT...................................................... 5 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC HIÖN VµO TRONG  

Tõ BI Hû X¶ ................................................................. 92 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN VµO TRONG  

Tø NHIÕP PH¸P .......................................................... 117 

• 

Thứ nhất là Bố thí ......................................................... 119 

• 

Thứ hai là Ái Ngữ ......................................................... 128 

• 

Thứ ba là Lợi Hành ....................................................... 131 

• 

Thứ tư là Đồng Sự ........................................................ 136 

THùC TIÔN THËP THIÖN NGHIÖP §¹O VµO TRONG  

Tø NIÖM Xø ................................................................ 150 

• 

Điều thứ nhất, “Quán thân bất tịnh” ............................. 151 

• 

Điều thứ hai, “Quán thọ là khổ” ................................... 156 

• 

Điều thứ ba, “Quán tâm vô thường” ............................. 164 

• 

Điều thứ tư, “Quán pháp vô ngã” ................................. 170 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN VµO TRONG  

Tø CH¸NH CÇN ......................................................... 186 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN VµO TRONG  

Tø NH¦ ý TóC ............................................................ 209 

• 

Thứ nhất là “Dục” ......................................................... 210 

• 

Thứ hai là “Niệm” ........................................................ 217 

• 

Thứ ba là “Tấn” ............................................................ 227 

• 

Thứ tư là “Tuệ” ............................................................. 229 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

585 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN VµO TRONG  

NGò C¡N ..................................................................... 238 

• 

Thứ nhất, “Tín căn” ...................................................... 239 

• 

Thứ hai, “Tấn căn” ....................................................... 245 

• 

Thứ ba, “Niệm căn” ...................................................... 258 

• 

Thứ tư, “Định căn” ....................................................... 263 

• 

Sau cùng, “Huệ Căn” .................................................... 270 

Giíi thiÖu vÒ “NéI §IÓN TU HäC YÕU LÜNH” .......... 277 

1.  Mục đích nghiên cứu Kinh giáo của chúng ta là gì? . 286 

2.  Thái độ tu hành .......................................................... 289 

3.  Phương pháp tu học ................................................... 295 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN VµO TRONG  

NGò LùC ..................................................................... 363 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN TRONG  

THÊT GIÇ CHI .......................................................... 386 

• 

Điều thứ nhất, “Niệm Giác Chi” .................................. 389 

• 

Điều thứ hai, “Trạch Pháp Giác Chi” ........................... 396 

• 

Điều thứ ba, “Tấn Giác Chi” (Tinh Tấn Giác Chi) ...... 407 

• 

Điều thứ tư, “Hỉ Giác Chi” ........................................... 412 

• 

Điều thứ năm, “Khinh An Giác Chi” ........................... 419 

• 

Điều thứ sáu, “Định Giác Chi” ..................................... 428 

• 

Điều thứ bảy là “Xả Giác Chi” ..................................... 436 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN VµO TRONG  

B¸T CH¸NH §¹O ...................................................... 444 

• 

Điều thứ nhất là “Chánh Kiến” ..................................... 446 

• 

Điều thứ hai là “Chánh Tư Duy” .................................. 451 

• 

Điều thứ ba là “Chánh Ngữ” ........................................ 458 

• 

Điều thứ tư là “Chánh Nghiệp” .................................... 466 

586 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

• 

Điều thứ năm là “Chánh Tinh Tấn” .............................. 472 

• 

Điều thứ sáu là “Chánh Định” ...................................... 477 

• 

Điều thứ bảy là “Chánh Niệm” ..................................... 483 

• 

Điều sau cùng là “Chánh Mạng” .................................. 490 

THËP THIÖN NGHIÖP §¹O THùC TIÔN VµO TRONG  

CHØ QU¸N ................................................................... 498 

THËP LùC, V¤ óY, THËP B¸T BÊT CéNG .................. 540 



L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

587 

Héi luËt gia ViÖt Nam 

nhµ xuÊt b¶n hång ®øc 

A2 - 261 Thôy khuª - QuËn T©y Hå - Hµ Néi 

Tel: 04.39260024 – Fax: 04.39260031 









ChÞu trçh nhiÖm xuÊt b¶n 

Gi¸m ®èc 

Bïi ViÖt B¾c 



ChÞu trçh nhiÖm néi dung 

Tæng biªn tËp 

Lý B¸ Toµn 



Biªn tËp: 

NguyÔn ThÕ Vinh 







In 1000 cuèn, khæ 16 x 24 cm. T¹i C«ng ty CP In vµ TM HTC. 

Sè §KKHXB: 1049-2014/CXB/11-29/H§. 

Sè Q§XB: 943-2014/Q§-H§. 

In xong vµ nép l−u chiÓu Quý II n¨m 2014. 





index-583_38.png





index-583_37.png





index-583_4.png





index-583_39.png





index-583_34.png





index-583_33.png





index-583_36.png





index-583_35.png





cover_image.jpg
Phat'Thuyet-

Thap-Thien-

Nghiep-Dao-
Quyen-2






index-583_32.png





index-583_31.png





index-583_28.png





index-583_27.png





index-583_3.png





index-583_29.png





index-583_25.png





index-583_249.png





index-583_26.png





index-583_250.png





index-583_30.png





index-583_248.png





index-583_243.png





index-583_242.png





index-583_245.png





index-583_244.png





index-583_24.png





index-583_239.png





index-583_241.png





index-583_240.png





index-583_104.png





index-583_103.png





index-583_106.png





index-583_247.png





index-583_105.png





index-583_246.png





index-583_108.png





index-583_107.png





index-583_233.png





index-583_232.png





index-583_235.png





index-583_234.png





index-583_23.png





index-583_231.png





index-583_230.png





index-583_237.png





index-583_236.png





index-583_238.png





index-582_1.png





index-582_3.png





index-582_2.png





index-583_10.png





index-583_1.png





index-583_101.png





index-583_100.png





index-583_102.png





index-583_223.png





index-583_222.png





index-583_225.png





index-583_224.png





index-583_221.png





index-583_220.png





index-583_122.png





index-583_121.png





index-583_124.png





index-583_123.png





index-583_126.png





index-583_227.png





index-583_125.png





index-583_226.png





index-583_128.png





index-583_229.png





index-583_127.png





index-583_228.png





index-583_12.png





index-583_119.png





index-583_120.png





index-583_213.png





index-583_98.png





index-583_212.png





index-583_97.png





index-583_215.png





index-583_214.png





index-583_99.png





index-583_211.png





index-583_96.png





index-583_95.png





index-583_112.png





index-583_22.png





index-583_114.png





index-583_113.png





index-583_116.png





index-583_217.png





index-583_115.png





index-583_216.png





index-583_118.png





index-583_219.png





index-583_117.png





index-583_218.png





index-583_11.png





index-583_109.png





index-583_111.png





index-583_110.png





index-583_203.png





index-583_88.png





index-583_202.png





index-583_87.png





index-583_205.png





index-583_9.png





index-583_204.png





index-583_89.png





index-583_140.png





index-583_86.png





index-583_14.png





index-583_142.png





index-583_210.png





index-583_141.png





index-583_21.png





index-583_94.png





index-583_144.png





index-583_143.png





index-583_146.png





index-583_207.png





index-583_91.png





index-583_145.png





index-583_206.png





index-583_90.png





index-583_148.png





index-583_209.png





index-583_93.png





index-583_147.png





index-583_208.png





index-583_92.png





index-583_139.png





index-583_194.png





index-583_78.png





index-583_77.png





index-583_196.png





index-583_8.png





index-583_195.png





index-583_79.png





index-583_130.png





index-583_132.png





index-583_200.png





index-583_85.png





index-583_131.png





index-583_20.png





index-583_84.png





index-583_134.png





index-583_133.png





index-583_201.png





index-583_136.png





index-583_198.png





index-583_81.png





index-583_135.png





index-583_197.png





index-583_80.png





index-583_138.png





index-583_2.png





index-583_83.png





index-583_137.png





index-583_199.png





index-583_82.png





index-583_13.png





index-583_129.png





index-583_68.png





index-583_186.png





index-583_7.png





index-583_185.png





index-583_69.png





index-583_159.png





index-583_158.png





index-583_160.png





index-583_16.png





index-583_162.png





index-583_191.png





index-583_75.png





index-583_161.png





index-583_190.png





index-583_74.png





index-583_164.png





index-583_193.png





index-583_163.png





index-583_192.png





index-583_76.png





index-583_166.png





index-583_188.png





index-583_71.png





index-583_165.png





index-583_187.png





index-583_70.png





index-583_19.png





index-583_73.png





index-583_189.png





index-583_72.png





index-583_6.png





index-583_59.png





index-583_149.png





index-583_150.png





index-583_15.png





index-583_152.png





index-583_65.png





index-583_151.png





index-583_64.png





index-583_154.png





index-583_67.png





index-583_153.png





index-583_66.png





index-583_156.png





index-583_61.png





index-583_155.png





index-583_60.png





index-583_63.png





index-583_157.png





index-583_62.png





index-583_58.png





index-583_177.png





index-583_5.png





index-583_176.png





index-583_179.png





index-583_178.png





index-583_180.png





index-583_18.png





index-583_182.png





index-583_55.png





index-583_181.png





index-583_54.png





index-583_184.png





index-583_57.png





index-583_183.png





index-583_56.png





index-583_51.png





index-583_50.png





index-583_53.png





index-583_52.png





index-583_167.png





index-583_169.png





index-583_168.png





index-583_170.png





index-583_17.png





index-583_172.png





index-583_171.png





index-583_174.png





index-583_173.png





index-583_175.png





index-583_48.png





index-583_47.png





index-583_49.png





index-583_44.png





index-583_43.png





index-583_46.png





index-583_45.png





index-583_40.png





index-583_42.png





index-583_41.png





